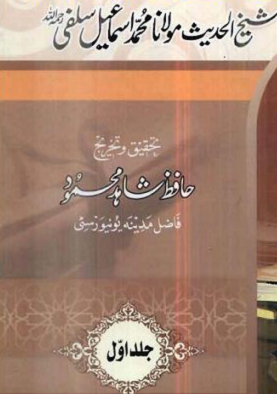
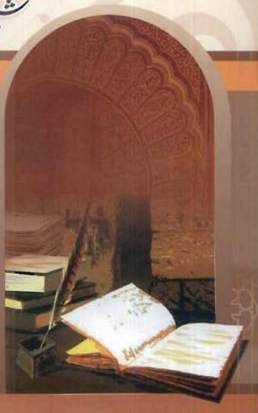


www.KitaboSunnat.com







## بسراته الجمالح

## معزز قارئين توجه فرمائين!

كتاب وسنت وافكام پردستياب تمام اليكرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ

کی جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ،پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

### ☆ تنبيه ☆

- استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com

# الم المالية ال

www. kitabosunnat. Com



تحريك اهلحديث كا تجزيه و تعارف اور مسلك اهلحديث پر شكوك و شبات كا علمي و تحقيقي جائزة



ازقام سشینخ الحدیث مرلانامخراستار السلفی *جرالبلند* 

نفتشكيل

فضيلة الشيخ مولاناً صلاح الدين مقبول ﷺ فضيلة الشيخ مولانا حافظ اسعد محمود سلفيﷺ

چېنن دېخېخ ح**افظنش مېحسه ن**وفامنىل مكدينته يۇنيوزسوش



#### جمله حقوق تجق ناشر محفوظ بين



انقام سشينج الحديث مولانا مخداسها إل لفي وحرالة م

چنن رتغریج حافظ مشام کمس مویند یونیوزسی

كوزىگ <u>wellene kitabosermit.</u> Com كوزىگ طى اول \_\_\_\_\_

#### -Contacts-

#### Pakistan

Umm-ul-Qura Publications Sialkot Road, Fattomand, Gujranwala Ph: 0333-8110896 0321-6466422 www.umm-ul-qura.org Madinah

Zulfiker Ibrahim Al-Memoni Al-Atharee Islamic University P.O Box 10133, Madinah Kingdom of Saudi Arabia Mob: (00966) (0)553462757 Tel: (00966) (04) 8263701 www.madeenah.com

ناثر: ام القرئ يبلى كيشنز

يالكوث رودْ فتومندٌ، گوجرا نواله فون: 6466422-0333, 8110896, 0321-6466422

hasanshahid85@hotmial.com

A TOWN THE PROPERTY OF THE PRO

نگارشات (حساول) الله حرال 5 مارشات (حساول) مبار كورى ولاشند

# تقزيم ٥

#### محدث العصر مولانا عبیدالله مبارکپوری پشکشهٔ سابق رئیس جامعه سلفیه، بنارس، انڈیا

قوموں اور ملکوں کی سیاس تاریخ کی طرح تحریکوں اور جماعتوں کی دینی اور ثقافتی تاریخ بھی ہمیشہ بحث و خفیق کی مختاج ہوتی ہے۔

محققین کو واقعات کی زبان کھلوا کرنتائج اخذ کرنے، غلطیوں کی اصلاح کرنے اور محض دعووں کی کندیب و تر دید کے لیے پہم کوششیں کرنی پڑتی ہیں۔ پھر مورضین بھی دقیت نظر، رسوخ بصیرت، قوت استفاج اور علمی دیانت کا لحاظ رکھنے میں ایک سے نہیں ہوتے بلکہ بسا اوقات کئی تاریخ دان غلط کو درست کے ساتھ ملا دیتے ہیں، واقعات سے اس چیز کی دلیل لیتے ہیں جس پر وہ دلالت ہی نہیں کرتے، جومن کو بھائے، خواہ وہ کتنا ہی اہم کیوں نہ ہو، اس سے تغافل برتے ہیں اور جو دل کو بگے، خواہ انتہائی بودی ہو، اس کی تعریف کے خدو خال بگر جو ہیں۔ ای طرح تاریخ کے خدو خال بگر جاتے ہیں اور تحریف اس میں اپنی راہ نکال لیتی ہے۔

یہاں علمی اخلاص سے مالا مال، اور حقائق کی تہد تک پہنچنے کے لیے شخصی رجحانات سے ما ورا دیا نتدار مورخین کا کردار شروع ہوتا ہے کہ وہ افراط و تفریط سے فیج کر درست بنیادوں پر تاریخ کی تدوین، غلطیوں کی اصلاح، حق کو کارگاہ شیشہ گری میں

• حفرت العلام مولانا محمد اساعیل سلفی بران کی معروف کتاب "تحریک آزادی قکر" کاعربی ترجمه بنام "حرکه الانطلاق الفکری" از جامعه سلفیه بنارس انڈیا شائع جواتو اس کے شروع میں مولانا مبارکیوری در الله نے مقدمہ لکھا تھا جسے ہم ترجمہ کرنے کے بعدان نگارشات کے شروع میں شائل اشاعت کررہے ہیں۔

نگارشات (حسدادل) 😂 📞 🔓 کیستان انسولانا عبیدالله رحمانی مبار کیوری برالله

محفوظ رکھنے اور ہراہم اور قابل ذکر چیز کو ذکر کرنے کے لیے اٹھ کھڑے ہوں

حضرت مولانا علامہ اساعیل بن ابراہیم سلفی رشائند امیر مرکزی جمعیت اہلحدیث، مغربی پاکستان کا اُنھی منفر دمحققین میں شار ہوتا ہے۔ آنجناب نے اپنی یہ کتاب تحریک اہلحدیث کے موضوع پر لکھی ہے، جس میں ان مختلف مراحل کا ذکر کیا جن سے یہ تحریک ہندوستان میں گزرتی رہی اور دیگر نداہب کے پیروکاروں کا اس کے متعلق کیا موقف رہا؟ تقلید اور جمود کے خلاف شاہ ولی اللہ رشائند کی کوششوں کے کیا آثار مرتب ہوئے اور انھوں نے کس طرح لوگوں کو تقلید و جمود کی بیڑیوں سے آزاد ہونے اور کتاب و

سنت برعمل کرنے کی دعوت دی؟ وہ کون لوگ تھے جنھوں نے بحث وتحقیق کا پرچم اٹھایا اور اس کے بعد اعتقادی اورعملی بدعتوں کی مزاحمت کرتے رہے؟

یہ اور کئی دیگر اہم نقاط ہیں جن کی شحقیق و تفصیل مولانا اساعیل صاحب کی ہیہ کتاب پیش کرتی ہے۔

اس کتاب کی تالیف کا ایک خاص سبب تھا، جس طرح مؤلف بڑالٹہ: نے بھی اشارہ کیا ہے کہ پاکستان میں بعض مقلدین نے اہلحدیث اور مقلدین کے درمیان چند اختلافی مسائل کو ہوا دے رکھی ہے جس کی وجہ سے مؤلف بڑالٹہ: نے تعصب اور تقلید سے آزاد ہو کرصیح احادیث پڑعمل پیرا ہونے کے اہلحدیث کے موقف اور نقطۂ نظر کا دفاع کرنا ضروری سمجھا۔لیکن انھوں نے اپنی اس بیش قیمت اور اچھوتی تحقیق میں مدمقابل کا نہ صرف مناظرانہ اور متکلمانہ انداز میں رد کیا ہے بلکہ اختلافی مسائل، مسلمانوں کی وینی حالت، گروہ بندی، فرقے سازی اور ان ارتقائی منازل پر بڑی ویسول میں بحث کی ہے جن سے کتاب و سنت کی تحریک کو رسول کریم نگائی کے زمانے سے لیک کرت ج کی گزرنا بڑا، پھر انھوں نے اس اختلاف کی اصلاف کی اضارہ کیا ہے جو المحدیث اور ائمہ کرام میں سے کسی کی تقلید

نگارشات (صدادل) 🗫 🕻 7 🕻 💝 انقدیم از مولانا عبیدالله رحمانی مبار کپوری وشک

کے وجوب کے قائل فرقوں کے درمیان ہے۔ بیساری تفصیل توضیحانہ اور تحقیقانہ انداز میں اور کسی بھی ندہب پر نا انصافی کی بنا پرطعن وتشنیج سے ما وراء ہو کر ایک مخلص محقق کی نظر سے پیش کی گئی ہے۔

جب ہم ہندوستان اور دیگر اسلامی ممالک کے ان علاء کرام پر نظر ڈالتے ہیں جو حدیث اور علوم حدیث کومسلکی تعصب کے تناظر میں پڑھتے ہیں تو وہ ان علائے حدیث پر کیچڑ اچھالتے نظر آتے ہیں جنھوں نے جمع حدیث، شرح حدیث، دفاع حدیث، تمیز حدیث، استنباطِ حدیث اور علم رجال ہے لیے اپنی زندگیاں صرف کردی تو کتاب کی اہمیت اور بھی بڑھ جاتی ہے۔

یہ وہ اعاظم رجال تھے جن کا احادیث کی جمع و تدوین، شروح متون اور احادیث سے احکام متعبط کرنے کے سلیلے میں امت پر عظیم احسان ہے لیکن یہ عظیم الثان خدمت ان مفاد پرست فرقے سازوں کو ایک آ کھے نہیں بھائی، لہذا انھوں نے محدثین کی نیتوں پر شک کرتے ہوئے اپنے اختیار کردہ ندا بہ کے دفاع میں ان کے کلام کا رد کیا۔ یہی وہ موقف اور طرزِ فکر ہے جس نے برصغیر پاک و ہند میں انکارِ حدیث اور شریعت میں احادیث کی عدم جیت کے رجحان کی حوصلہ افزائی کی ہے۔

اس جیسی نامسعود کوشش کا رد کرنے کے لیے اور سنت نبویہ اور برصغیر اہل حدیث کا دفاع کرنے کی خاطر ہمارے مخلص دوست نے بیہ کتاب تالیف کی ہے۔ کتاب نے علمی حلقوں میں بڑی پذیرائی حاصل کی ہے اور ہر نیک ارادے اور اچھی نیت کے مالک فردنے اس سے فائدہ اٹھایا ہے۔

یہ کتاب اپنے پخت<sup>ع</sup>لمی اسلوب اور سنجیدہ اور انچھوتے مباحث کے پیش نظر ہر اس شخص کے مطالعے کے لائق ہے جو خصوصاً عرب مما لک میں مذاہب کی تاریخ اور کتاب وسنت پڑممل کی تحریک کے ارتقا ہے واقفیت حاصل کرنا چاہتا ہے۔ نگارشات (حسداول) 🗫 🚓 🏅 🍪 نقته يم از مولانا عبيد الله رحماني مبار کپورې النظي

بنا بریں جامعہ سلفیہ بنارس میں ادارۂ تحقیقات اسلامیہ نے ڈاکٹر مقتدی حسن، مدرس جامعہ، ایڈیٹرمجلۂ جامعہ، کے سامنے بہ تجویز رکھی کہوہ اس کتاب کوعربی میں منتقل کریں تا کہ عرب قار کین بھی اس کا مطالعہ کر سکیں۔

موصوف بطلتے نے بڑے اچھے اندازیں اپنی بید ذیے داری نبھائی ہے۔
میں اللہ تعالیٰ سے دعا گوہوں کہ وہ مؤلف اور مترجم کو ہماری طرف سے اور علم
کی خدمت کرنے کی بنا پر بہترین جزاعنایت فرمائے۔مترجم کے لیے علم اور بھلائی کی
راہ آسان کرے اور ہرایک کو اپنی مرضیات کی توفیق مرحمت فرمائے۔
وصلی الله علی خیر خلقہ، محمد و آلہ و أصحابه أجمعین.

عبیدالله مبار کپوری لاکل بور، مبار کپور، اعظم گڑھ ۱۹شوال ۱۳۹۲ھ ۱۱ کتوبر ۱۹۷۲ء نگارشات (صدادل) 😂 📢 🤰 💸 مقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول بلیش

## تحريك المحديث اور

صاحبِ'' نگارشات'' مولانا محمد اساعیل سلفی رشالشهٔ (۱۳۱۲-۱۳۸۵=۱۸۹۵-۱۹۲۸)

#### المحديث كا اطلاق:

اہل حدیث کا اطلاق بیک وقت ان نفوس قدسیہ پر ہوتا ہے جفول نے ایک طرف ذخائرِ حدیث اور دواوین سنت کے جمع و تدوین کا کام سر انجام دیا اور دوسری طرف کسی بھی دور میں تقلید شخصی، تعصب فقہی اور جغرافیائی تنگ نظری کے بندھنوں سے آزاد ہو کرتمام شعبہ ہائے زندگی میں صرف کتاب و سنت کی رہنمائی اور بالا دئ کے حامی و قائل رہے۔

شخ الاسلام ابن تيميه رئات علاءِ صديث كا تذكره كرتے ہوئے رقمطراز بيں:
"وبكل حال، فهم أعلم الأمة بحديث الرسول وسيرته ومقاصده
وأحواله، ونحن لا نعني بأهل الحديث المقتصرين على
سماعه أو كتابته أو روايته، بل نعني بهم: كل من كان أحق
بحفظه ومعرفته وفهمه ظاهراً وباطناً، واتباعه باطناً وظاهراً،
وكذلك أهل القرآن." (فتاوى شيخ الإسلام: ٤/ ٩٥)

نَّارِشَات (حداول) ﴾ ﴿ [ 10 ] ﴾ ﴿ مقدمه ازمولانا صلاح الدين مقبول ولله

احوال کے بارے میں امت کا اعلم ترین گروہ ہیں، اہل الحدیث سے ہمارے نزدیک مراد صرف وہ لوگ نہیں ہیں جن کا کام حدیث سننے یا کھنے یا دوایت کرنے تک محدود ہے بلکہ ان سے مراد ہر وہ شخص ہے جو ظاہری و باطنی طور پر حفظ حدیث اور اس کی معرفت وقہم اور باطنی و ظاہری طور پر انباع حدیث کا حقدار و دل وادہ ہے، اور اسی طرح اہل القرآن بھی۔' کی وجہ ہے کہ مختلف فیہ فقہی مسائل میں اہل الحدیث کا ذکر مستقل طور پر ائم کہ فقہ کے ساتھ ہوا کرتا ہے۔

امام ابو عبدالله الحاكم النيب ابورى في افي معروف كتاب "معرفة علوم المحديث" (ص: ١٣٠) مين اسعلم كى بيبوي قتم كو "معرفة فقه الحديث" كے نام سے موسوم كيا ہے۔ ان كا مقصد اس سے فقاہت الل الحديث ذكر كرتے ہوئے يہ ثابت كرنا ہے كہ ماہرين ابل فن فقد حديث سے نابلد نہيں، كونكه وہ اس علم معرفت حديث كى ايك قتم ہے۔ پھر انھول نے فقہاء الل الحديث كا تذكرہ فرمايا۔

#### دوام تحریک کے اسباب:

دنیا کی جو تحریکیں کسی سیاسی مقصد، ذاتی مصلحت، جغرافیائی ضرورت یا جذبات کی بناد پر وجود میں آتی ہیں وہ اپنے اغراض و مقاصد اور مصالح کے حصول کے بعد یا تو سرد پڑ جاتی ہیں یا ہمیشہ کے لیے اپنی موت خود مر جاتی ہیں۔

قوتِ فکر و عمل پہلے فنا ہوتی ہے

پھر کسی قوم کی عظمت پر زوال آتا ہے

دوام و جاودانی صرف ان تحریکوں کو میسر آتی ہے جن کا قیام ایسے مشحکم اس خواض و مقاصد سے پاک اور وقتی احوال وظروف کی پیدا وار نہیں ہوتیں۔ مسلک اہل حدیث کے اغراض و مقاصد کتاب وسنت سے ماخوذ

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صادل) کی است دنیائے انسانیت کی راہمائی کے لیے وضع کیے گئے وہ اصول وضوابط ہیں جو تا قیامت دنیائے انسانیت کی راہمائی کے لیے وضع کیے گئے ہیں، وہ زبان و مکان کے حدود سے آزاد، مصلحت پرستی اور جذبا تیت سے ان کا دور کا بھی کوئی تعلق نہیں۔ اس مسلک کے حاملین و عاملین کی بے فسی، عدل و انساف اور کتاب و سنت کی بالا دستی کے لیے ہر دور میں جہد مسلسل تاریخ کے طالب علموں برمخنی نہیں۔

#### حبّ كمّاب وسنت:

حبّ کتاب وسنت اہل الحدیث کا وہ امتیازی وصف ہے جس کا کما حقہ وجود ان جبیبا کسی دوسرے گروہ میں نہیں۔

فينخ الاسلام ابن تيميد والله في فرمايا:

"وأدنى خصلة في هؤلاء: محبة القرآن والحديث، والبحث عنها وعن معانيهما، والعمل بما علموه من موجبهما..."
(قاوئي شخ الاسلام: ٩٥/٥)

یعنی''قرآن وسنت سے محبت، ان کی تحقیق وجنتجو، ان کے معانی و مفاہیم کے بارے میں بحث و تحقیق، ان کے بموجب اس پر عمل ان (الل الحدیث) کی ادنی خصلت ہے۔''

اس اصول کی پابندی کے سبب ان کے یہاں اختلاف دوسروں کے مقابلہ میں بہت کم ہوتا ہے۔ امام ابن قیم الجوزید رشائشہ رقمطراز ہیں:

"ولهذا تجد أقل الناس اختلافاً أهل السنة والحديث، فليس على وجه الأرض طائفة أكثر اتفاقاً، وأقل اختلافاً منهم لما بنوا على هذا الأصل." (إعلام الموقعين: ٢/ ٥٤٥)

لینی اس (پیروی کتاب و سنت) کی وجہ سے آبان الحدیث والسنة کے

نگارشات (حساول) 🗱 📢 🔃 🕽 📢 مقدمه از مولانا صلاح الدین مقبول مظیر

درمیان اختلاف دوسرول کے مقابلہ میں بہت کم ہے، اس اصول کی پابندی کے سبب ان سے زیادہ مسائل میں متفق اور ان سے کم اختلاف کرنے والا پورے روئے زمین برکوئی گروہ نہیں۔

اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ کتاب و سنت کی پیروی میں اتحادِ امت کا راز پوشیدہ ہے اور ان کی تعلیمات سے دوری فرقہ بندی کا پیش خیمہ ہے۔

علامه اقبال نے بھی انھیں امور کی طرف توجہ مبذول کراتے ہوئے کہا ہے:

منفعت ایک ہے اس قوم کی نقصان بھی ایک ایک ایک ہے اس قوم کی نقصان بھی ایک ایک ہے سب کا نبی دین بھی ایمان بھی ایک حرم پاک بھی اللہ بھی قرآن بھی ایک کیا بڑی بات تھی ہوتے جو مسلمان بھی ایک

فرقہ بندی ہیں کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں کون ہے تارک آئین رسول مخار محار ہے کہ کہا کہ معار مصلحت وقت کی ہے کس کے عمل کا معار کی آئھوں میں سایا ہے شعار اغیار ہوگئی کس کی نگہ طرز سلف سے بیزار

روح میں سوز نہیں قلب میں احساس نہیں پچھ بھی پیغامِ محمد کا شمصیں پاس نہیں خلاصہ کلام ہیہ کہ اہل حدیث والسنہ والاثر میں ان کمالات و محاسن اور امتیازات وخصوصیات کا منبع و سرچشمہ صرف قرآن کریم اور احادیث صححہ کی پابندی ہے۔ارشاد نبوی ہے: "فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم."

لہذا اس بہترین کتاب قرآن کریم اور بہترین سنت وسیرت کی بنیاد پر جو معاشرہ وجود میں آئے گا وہ یقیناً بہترین معاشرہ ہوگا۔

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]

''تم سب سے بہتر امت جلے آئے ہو، جولوگوں کے لیے نکالی گئی،تم نیکی کا تھم دیتے ہواور برائی سے منع کرتے ہواور اللہ پرایمان رکھتے ہو۔''

صحابہ کرام رہی کھی اور اہل الحدیث است کے ہراول دستہ ہیں اور اہل الحدیث ہر دور میں ان کی دعوت کے امین و مگہبان اور مخلص علم بردار رہے ہیں۔

#### ابل مديث فرقه ياتحريك؟

بعض اہل حدیث موزمین لکھتے اور خطباء ومقررین کہتے رہتے ہیں کہ اہل حدیث کمل اسلام برعمل کی ایک تحریک ہے، کوئی فرقہ نہیں۔ اس کے تحریک ہونے میں کوئی شک نہیں اور یہی حق ہے لیکن 'فرقہ' کا لفظ اردو زبان میں شاید ندموم گروہ بندی ہی کے لیے استعال ہوتا ہے اس لیے اسے ندموم سجھا جاتا ہے۔

فرقہ بندی ہے کہیں اور کہیں زاتیں ہیں کیا زمانے میں پنینے کی یہی باتیں ہیں

عربی زبان میں امت، ملت، فرقہ، طا کفہ اور حزب وغیرہ لفظی طور پرنہیں بلکہ اپنے اقوال و افعال کی بنا پرممدوح و مذموم قرار پاتے ہیں۔''حزب اللہ'' اور''حزب الشیطان'' کی قرآنی تعبیر سے کون واقف نہیں؟

﴿ اَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطِي هُمُ الْخُسِرُونَ ﴾ [المجالدة: ١٩]

لْكَارِشَات (صداول) 🕻 📢 🖟 🕽 🖫 🖒 مقدمه ازمولا نا صلاح الدين مقبول بيش

﴿ اَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ﴾ [المحادلة: ٢٢] ارثادرباني ع:

﴿ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَأَنِفَةً... ﴾ [التوبة: ١٢٢] "سوان كي هر گروه ميس سے پچھالوگ كيوں نه نطعي؟" اس آيت ميں فرقه و طاكفه كا استعال مادحانه ہے۔

حدیث نبوی ہے:

( إن أهل الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة- يعنى الأهواء-كلها في النار إلا واحدة، وهي الجماعة»

(مسند أحمد: ٤/٢ ، ١ ، ١ ، واللفظ له، وأبو داود، رقم الحديث: ٩٥ ، و والسلسلة: ٢٠٤ عن معاوية رضي الله عنه)

بعض روایات میں ''فرقہ'' کا لفظ وارد ہے، اس روایت کی تفسیر میں اہل الحدیث والسنة والاً ثر ہی کو ''الفرقة الناجیة''کہا گیا ہے۔

صريث من عي: "لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله..."

(متفق عليه عن معاوية وغيره)

اس حدیث میں مذکور طاکفہ کو "طائفۃ منصورۃ"کہا گیا ہے۔ احمد بن حنبل، علی بن المدینی اور بخاری ﷺ نے کہا ہے کہ بیراگر اہل الحدیث اور اہل السنۃ نہیں ہیں تو دوسراکون ہوسکتا ہے؟

سین الاسلام ابن تیمید الرالله نے اپنے مشہور زمانہ رسالہ "العقیدہ الواسطیة" کا افتتاح ہی حدیث میں مذکور' فرقہ' کے تذکرہ سے کیا ہے۔ رقمطراز بیں:

"فهذا اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة- أهل السنة والجماعة-..." (دعوة شيخ الإسلام: ٢/ ٦٤٩)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

خلاصة كلام يه كه فرقة حق مونا كتاب وسنت سے ثابت ہے۔ دلائل سے دور مسائل اور باطل افكار ونظريات كى تائيد كے ليے فرقه بنتا بہر حال ندموم ہے۔ يا يه كهد ليس كه اہل حديث اردو زبان كى دلالت كے اعتبار سے "فرقه" نہيس،

یہ یہ ان کا'' فرقہ نا جیہ و منصورہ'' ہونا کتاب و سنت سے ثابت ہے۔ کیکن عربی میں ان کا'' فرقہ نا جیہ و منصورہ'' ہونا کتاب و سنت سے ثابت ہے۔

یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ اہل حدیث فرقہ ناجیہ ومنصورہ ہیں اور ان کا مسلک کتاب وسنت پر بے چوں چراعمل کی ایک تحریک ہے۔

ملك الل الحديث كے محاس اور امتيازات وخصوصيات:

ہ ملک اہل الحدیث سلف صالحین (یعنی صحابہ کرام وغیر ہم) کے فہم کے مطابق کمل اسلام کی صحیح ترین تعبیر اور جملہ شعبہ ہائے حیات میں اس کے نفاذ وعمل کی ایک تحریک ہے۔

ہے مسلک کتاب و سنت کی روشی میں جہاں عقائد کی اصلاح، عبادات کی صحیح ادائیگی، احکام شریعت کے نفاذ، معاملات کی صفائی، سیاست و حکومت کی بہتری، اخلاقی و آ داب کی پاکیزگی، غرضیکہ جملہ دنیاوی و اخروی امور کی طرف بدایت و راہنمائی کا ضامن ہے، وہیں گراہ فرقوں کے بارے میں معلومات کی فراہمی اور ان کے باطل افکار ونظریات سے نجات کا ایک محفوظ ترین قلعہ ہے۔ فراہمی اور ان کے باطل افکار ونظریات سے نجات کا ایک محفوظ ترین قلعہ ہے۔ کہا صلک اہل حدیث عقدی وفقہی موشگافیوں سے دور واضح وصریح مسلک ہے جو

انسانی فطرت سے قریب تر اور عقیدہ میں وحدت ویگا نگت کا داعی ہے۔ مسلک اہل حدیث افراط و تفریط سے پاک، تمام نداہبِ فکر اور مسالکِ فقہ میں سب سے زیادہ معتبر اور معتدل مسلک ہے۔

﴿ ذَلِكَ الدِّيْنُ الْقَيْمُ وَ لَكِنَّ الْكُفَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ ﴾ [الروم: 30] "يمي سيدها دين ہے اور ليكن اكثر لوگ نہيں جانتے" www.KitaboSunnat.com نگارشات (حسدادل) کی از کال کی کی در از مولا تا صلاح الدین مقبول ﷺ

بی شرف اس مسلک کو کتاب وسنت سے براہ راست استفادہ کے سبب حاصل ہوا ہے جو دوسرے مسالک و مذاہب کومیسر نہیں۔

ایں سعادت بزور بازو نیست تا نہ بخشد خدائے بخشدہ

دوسرے قدیم و جدید نداہب و مسالک اور جماعات و جمعیات کے دستور اور لائے ممل کا مطالعہ فرمائیں تو اندازہ ہوگا کہ ان میں خلاف فطرت اتنے قیود و شرائط اور دفعات ہوتے ہیں جنھیں عقل سلیم کسی بھی حال میں گوارانہیں کرسکتی، کیونکہ وہ اسلامی تعلیمات کی وسعت اور اللہ کی عطا کردہ آزادی فکر کے خلاف ہیں۔ وصف نبوی ہے:

﴿ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ اِصْرَهُمْ وَ الْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] ''اوران سے ان كا بوجھ اور وہ طوق اتارتا ہے جو ان پر پڑے ہوئے تھے۔'' بیہ وہ محاس و فضائل ہیں جن کے سبب مسلک اہلحدیث دوسرے مسالک و مناجج اور فرق و جماعات سے ممتاز ہوجاتا ہے۔

یمی اسباب ہیں جن کی وجہ سے شخ الاسلام ابن تیمید رسی السلام نے تاریخ ادیان و نداہب کے مطالعہ کے بعد مسلک حدیث اور اس کے حاملین کے بارے میں نہایت عادلانہ و ذمہ دارانہ حکم صادر فرماتے ہوئے لکھا:

"أهل الحديث في كل زمان، كأهل الإسلام في سائر الأديان." (نقض المنطق: ٧٧)

یعنی''اہل حدیث ہر زمانہ میں دوسروں کے مقابلہ میں ویسے ہی ممتاز ہیں جیسے اہل اسلام دوسرے ادیان کے مقابلہ میں ممتاز ہیں۔''

مسلك المحديث كي جامعيت وشموليت اورآ فاقيت و جمه گيري:

نگارشات (حداول) 🗫 📢 [17] 💝 🗱 مقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول بلیش

تعصب و تنگ نظری کی عینک اتار کر حقیقت پندانہ طور پر مسلک اہل حدیث کی ہمہ جہتی و ہمہ گیری اور اس کی جامعیت وشمولیت اور آفاقیت کے اسباب پر ایک طائرانہ نظر ہی کسی منصف مزاج شخص کومطمئن کرنے کے لیے کافی ہے۔

#### وجوه واسباب:

ا۔ اسلام سے منسوب قدیم گراہ فرقے (قدریہ، جمیہ، خوارج، روافض، معتزلہ اور مرجیہ وغیرہ) خلاف عقل و شرع ان کے بنیادی اغراض و مقاصد اور اسلامی زندگی پر مرتب ہونے والے ان کے مضرا اثرات و نتائج کا مسلک اہل حدیث میں سد باب کیا گیا ہے۔

افراط و تفریط سے بیجتے ہوئے ان فرقوں کے اس وقت کے سلگتے ہوئے مسائل (صفات باری تعالیٰ، خلق افعال العباد، وعید، ایمان، دین اور اسلام کے مفہوم کی تعیین اور صحابہ کرام وغیرہ) کے بارے میں مسلک اہل حدیث میں عادلانہ روبہ اختیار کیا گیا ہے۔

اس باب میں مختلف علاءِ حدیث کی گرال مایہ کوششوں سے صرف نظر کرتے ہوئے جماعت محدثین کے فافلہ سالار، امیر المونین فی الحدیث امام بخاری راللہ کی مسائی جیلہ ملاحظہ فرما کیں کہ انھوں نے اپنی بابر کت تصنیف ''صحیح ابخاری'' کے کتاب الایمان میں مرجیہ، کتاب الفتن میں خوارج، کتاب الا حکام میں روافض، کتاب الاعتصام میں اہل القیاس و الراکی، کتاب اخبار الا حاد میں اہل الاصول اور کتاب التوحید میں جمیہ وقدریہ وغیرہ کی خبر کس قدر محدثانہ، عالمانہ ومحققانہ انداز میں لی ہے؟ التوحید میں جمیہ وقدریہ وغیرہ کی خبر کس قدر محدثانہ، عالمانہ ومحققانہ انداز میں لی ہے؟ اس قدر اس میں بے من کی خرک کی تلاش بے حدمشکل ہوگی، یہ صرف مسلک اس قدر اس میں بے سمتی ہے کہ منج حق کی تلاش بے حدمشکل ہوگی، یہ صرف مسلک اہل حدیث وسنت اور اس کے عاملین ہی کا طرف امتیاز ہے۔

وہی پر س اور طار ک باق کریگ ہے، جمعہ مبلز ہے وہدی است کے روشن میں دنیاوی واخروی تمام مسائل کا احاطہ اس کا طرو امتیاز ہے۔

سے فیروں میں نیمیوں نیمیوں میں اسلام میں میں جو دوسرے مناجع و اس جامعیت و شمولیت کے مندرجہ ذمیل اسباب ہیں جو دوسرے مناجع و مسالک میں مفقود ہیں:

ہ مسلک اہل حدیث میں صحیح سند سے ثابت بلا تفریق جملہ صحابہ کرام ٹھا لگھ کی احادیث سے استفادہ کیا جاتا ہے۔

روافض نے علی بن ابی طالب بھ گئی اور ان کے معدود سے چند حامیوں کے علاوہ تمام صحابہ کرام مع خلفاء راشدین کی احادیث کو نہ صرف ترک کیا، بلکہ ان نفوس قدسیہ کی تکفیر کے بھی قائل ہوئے۔خوارج مسئلہ تحکیم کے بعد علی و معاویہ رہ ٹائٹ اور دونوں کے حامیوں کی احادیث سے استفادہ تو در کنار، ان کی تکفیر بھی کرتے ہیں۔ جمیہ، قدریہ، مرجیہ اور معتزلہ وغیرہ اپنے اغراض و مقاصد کے لیے معین و مددگار احادیث کو مانتے اور دوسری احادیث کو درخور اعتناء نہیں سمجھتے بلکہ ان کا کلیتًا انکار کرتے ہیں۔

مزید برآل ان گراہ فرقول نے صدیث "من کذب علی متعمداً" کی وعید سے بے پروا ہوکرا پنے ندہب کی تائید میں صدیثیں وضع کیں جس کا اعتراف بہتول نے اپنی ہدایت یالی کے بعد کیا۔ (الطوام المرعشة للشیخ بدیع الدین الراشدی، ص: ۳۰) (نگارشات (مداول) 🗫 🗘 19 🖒 🗫 🗫 مقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول ظلفت

بعض فقہی نداہب کے مقلدین کی حالت بھی عمل بالحدیث کے سلسلہ میں زیادہ بہتر نہیں بلکہ ندہب کی تائید میں وضع حدیث کے وہ بھی مرتکب ہوئے۔
علامہ ابو الحسنات عبدالحی الحقی لکھنوی (۱۳۰۵ھ) نے فقہی تعصب اور تقلیدی جود کو وضع حدیث کا ایک سبب بتاتے ہوئے مامون الحروی کے بارے میں نقل کیا کہ اس نے نماز میں رفع الیدین اور فاتحہ خلف الامام کی قراء ت کے یابند کی نماز نہ

ہونے کی حدیث وضع کی، اسی طرح امام شافعی کی ندمت اور امام ابوحنیفه کی منقبت

مين بھى حصوتى حديث بنائى۔ (الطوام السر عشة، ص: ٦٧)

اسی طرح علامہ بحر بن عبداللہ ابو زید رشالتہ نے فقہی تعصب کو تمام خرابیوں کی جڑ بتاتے ہوئے فرمایا کہ ایک عالم ابوضیفہ، مالک، شافعی اور احمد کی طرف منسوب ہو کر دلیل یا اس کی دلالت کی تحریف میں اس لیے جتلا ہوجاتا ہے کہ اس کے مسلک کی اس سے تائید ہوجائے، تعصب و تنگ نظری کے شکار ہر فدہب میں اس طرح کے کنے گناہوں کے مرتکب ہوئے ہیں۔

(تحریف النصوص، ص: ۱۶۹، ضمن الردود، و زوابع می وجه السنة، ص: ۲۹۰ ـ ۲۸۳)

قدیم گراه قوموں کی طرح مختلف فقهی مذاہب کے مقلدین نے بھی اپنی تنگ نظری کے سبب بہت سی صحح حدیثوں کو تزک کر دیا، صحابہ کرام کو فقیہ و غیر فقیہ کے فانوں میں با نٹنے کی کوشش کی، خبر الآ حاد کوظنی الثبوت کہہ کر نا قابل اعتبار قرار دیا۔ بعضوں نے تو یہ کہنے کی جرات کر ڈالی کہ جو حدیث ہمارے مذہب کے مطابق نہ ہوتو وہ قابل عمل ہی نہیں۔لیکن اس کے بر خلاف مسلک اہل حدیث کا طرا احتیاز یہ ہے کہ اس کے حاملین و عاملین نے جملہ صحابہ کرام اور ہر طرح کی صحیح احادیث سے استفادہ فرمایا، جس کے نتیج میں کممل و مدلل اسلامی نظام حیات مرتب ہوا، اگر محدثین نے بہا ولان نہ رویہ نہ اختیار کیا ہوتا تو امت مسلمہ ذخیرہ حدیث کے بہت سے گرا نمایہ نے بہا ولان نہ رویہ نہ اختیار کیا ہوتا تو امت مسلمہ ذخیرہ حدیث کے بہت سے گرا نمایہ

لَكَّارِشَات (صداول) ﴿ وَ كَا مِنْ مَقِولَ وَلِينَ مَقِولَ وَلِينَ مَقِولَ وَلِينَ مَقِولَ وَلِينَ

اجزاء سےمحروم رہ جاتی۔

اى طرح محدثين ارشادربانى: ﴿ وَ مِمَّنُ خَلَقْنَا أُمَّةً يَّهُدُونَ بِالْحَقِّ وَ بِهِ يَعْدِلُوْنَ ﴾ [الأعراف: ١٨١] كـ اولين مصداق قرار پائے۔

س۔ اسلام ایک فطری مذہب اور کممل نظام حیات ہے، اس کے احکام وفر امین پرعمل اور ان کا نفاذ "کل لا یتجز أ" کے طور پر مطلوب ہے، تا کہ ﴿ اَفَتُواْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابُ وَ تَكُفُرُ وُنَ بِبَعْضٍ ﴾ کی وعید سے بچا سکے۔

لہذا سیای اسلام، اقتصادی اسلام، اشتراکی اسلام، جمہوری اسلام، ترقی پیند اسلام، یہال تک کہ تبلیغی اسلام، حنی، مالکی، شافعی، حنبلی اسلام وغیرہ کی تقسیم اسلام کے مزاج اور اس کی ہمہ گیری و جہال داری اور جامعیت وشمولیت کے خلاف ہے۔

مسلک اہل حدیث کا طرہ امتیاز ہے کہ اس میں دین وسیاست اور مادیت و روحانیت میں کوئی تفریق نہیں بلکہ فطری تقاضوں کے مطابق ہر چیزی ضرورت انسانی زندگی کا خاصہ ہے۔ ﴿ اَلاَ یَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِیْفُ الْخَبِیْرُ ﴾ [الملك: ١٤] ای طرح فقہی تعصب و تنگ نظری سے دور رہ کرمسلک اہل حدیث جزوی اسلام کی نہیں بلکہ کلی اسلام کی نمائندہ تح یک ہے جس میں انسانی زندگی سے متعلق جملہ مادی و روحانی اور دنیوی و اخروی امور کا اصاطہ ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ مَا فَرَّطُنَا فِي الْكِتَٰبِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨] ""ہم نے كتاب ميس كسى چيزكى كى نہيں چھوڑى ـ" فرمان نبوى ہے:

"إنه ليس شيء يقربكم إلى الجنة، إلا ما قد أمرتكم به وليس شيء يقربكم إلى النار إلا قد نهيتكم عنه."

(الصحيحة، رقم الحديث: ٢٨٦٦، عن ابن مسعود)

مذکورہ بالا تمام گوشوں پر نگاہ ڈالنے سے آپ کو یہ یقین ہوجائے گا کہ جو جامعیت، آفاقیت اور ہمہ جہتی و ہمہ گیری مسلک اٹل حدیث میں ہے وہ کسی اور مسلک میں موجودنہیں۔

## انمانی زندگی پرمسلک اہلحدیث کے اثرات:

مسلک اہل حدیث کی پابندی سے معتدل و متوازن اور مستقل بالذات شخصیت کی تشکیل ہوتی ہے، کمل اسلام پرعمل اور اس کی طرف دعوت اس کی زندگی کا لازمہ اور جزولا ینقک ہوجاتا ہے، اس کی شخصیت موقع پرتی اور تنگ نظری کا شکار نہیں ہوسکتی بلکہ وہ اللہ کے ادامر و نواہی کی پابندی کرتے ہوئے صراط مستقیم پر بہر حال گامزن رہتا ہے۔ ایبانہیں ہوسکتا کہ وہ:

اسلام کے سیاسی و اقتصادی نظام کے نفاذ کو اپنی زندگی کا حاصل مانے اور دوسری طرف اس کی زندگی میں اسلام کے دوسرے شعائر کا کوئی قابل ذکر عمل و خل نہ ہو۔ کے یا وہ بعض عبادات و ارکان کی مبالغہ آمیز پابندی کا قائل ہو، اور دوسری طرف بنیادی عقائد اور دیگر اساسیات وین کے سلسلہ میں اس کی ایمانی برودت تحت الصفر ہوجائے۔

ا وہ اپنی عورتوں کو تو عام حالات میں بغیر محرم کے بلا جھبک ملکی و غیر ملکی سفر

کرائے اور جج وعمرہ میں جانے کے لیے محرم کی تلاش میں سرگرداں رہے۔ یا

عورتیں برسرِ عام بے پردہ بازاروں میں سیر و تفریح کریں تو سمی فتنہ و فساد کا

کوئی شہنیں لیکن صلاۃ العیدین کے لیے عیدگاہ یا جمعہ و جماعت کے لیے مبحد

میں باپردہ حاضر ہونا چاہیں تو سنت کے خلاف فتنہ و فساد میں مبتلا ہونے کے شبہ

کا فتویٰ جڑ دیا جائے۔

خرد کا نام جنوں رکھ دیا جنوں کا خرد جو جاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے نگارشات (صدادل) 🗫 🚓 🔁 🖒 مقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول مللته

مسلک اہل حدیث میں اس افراط و تفریط کی کوئی مخبائش نہیں اور نہ ہی اس
مسلک کے زیر سایہ تربیت یافتہ شخص یہ مطنکہ خیز رویہ اختیار کر سکتا ہے۔ میں حقیقت
سے دور برائے نام مسلکی انتساب کی بات نہیں کرتا، کیونکہ
رگوں میں وہ لہو باتی نہیں ہے
رگوں میں وہ آرزو باتی نہیں ہے
وہ دل وہ آرزو باتی نہیں ہے

#### اصل مركزِ حق كتاب وسنت:

مولانا ابوالكلام آزاد رُمُلِيُّهُ رَمُطراز بين:

"اصل مركز حق ويقين كتاب وسنت ب، يدمركز افي جگه سے ال نهيں سكتا، سب كواس كى خاطر افي جگه سے الى نهيں سكتا، سب كواس كى خاطر افي جگه سے الى جاتا پڑے گا، اس كى چوكھٹ كوكى كى خاطر نهيں چھوڑ دينى پڑيں گا۔ «لا يؤمن أحد كم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين"

"جب نص رسول کے مقابلے میں کسی دوسرے انسان کی پاسداری کی تو اُحب رسول کب باقی رہا؟ ارباب افراط وغلو کی ساری غلطی یہ ہے کہ وہ ایخ غیر معصوم پیشواؤں کے اقوال و احوال کو بمزلہ اصل بنا لیتے ہیں، جس کوکسی حال میں اس کی جگہ سے نہیں ہلایا جا سکتا اور پھر چاہتے ہیں کہ وی اللی وصاحب وحی کی نص کو اس کی جگہ سے ہٹا کرخووساختہ مرکز تک لے جا کیں اور نہ جا سکے تو زبردی کھینچ کرلے جا کیں۔ اس پرستم یہ کہ اس طریق کو توفیق و تطبیق کے نام سے تعبیر کرتے ہیں، اگر بیطبیق ہے تو اس طریق کو توفیق و تطبیق کے نام سے تعبیر کرتے ہیں، اگر بیطبیق ہے تو والذی نفسی بیدہ" کہ پھر دنیا میں تحریف کا وجود باقی نہ رہا اور نہ کھی "والذی نفسی بیدہ" کہ پھر دنیا میں تحریف کا وجود باقی نہ رہا اور نہ کھی

نَّارِشَات (حدادل) كالمحمود ( 23 ) كالمحمود مقدمه ازمولا نا صلاح الدين مقبول فليَّة

ابل كتاب نے اس دنیا میں تحریف كى۔"

(تذكرة، ص: ٥٧، ٥٨ بحواله مولانا أبو الكلام آزاد، ص: ٣٣، مصنفه شيخ محمد الأعظمي)

#### خلاصة كلام:

آج کی ماڈرن دنیا اسی مسلک حق ومنج سلف کی تلاش میں ہے جو نداہبِ فقہ کے وجود سے قبل صحابہ کرام اور ان کے تابعین وغیرہم کا مسلک تھا، تا کہ اصل مرکز حق: کتاب وسنت کی طرف فطری طور پرلوٹ سکے۔

آج بھی وہ ندہب ذخائرِ حدیث اور دواوینِ سنت میں ویسے ہی موجود ہے جیسا کہ خیر القرون میں تھا، وہی مسلک مسلک اہل حدیث، مسلک اہل السنة والجماعة، مسلک اہل الاثر اور مسلک سلف کہلاتا ہے، اس مسلک کے حاملین و عاملین، کتاب و سنت کی روشنی میں ''فرقۂ ناجیہ'' و''طائعہ منصورہ'' ہیں، ان کا راستہ وہ صراط متعقیم ہے جے اختیار کرنے کے بعد کوئی انسان گم کشتہ راہ نہیں ہوسکتا۔ لا یزیغ عنها إلا هالك!

#### ارشاد نبوی ہے:

"تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما إن تمسكتم بها كتاب الله وسنة رسوله."

> آج بھی ہو جو براہیم سا ایماں پیدا آگ کر سکتی ہے اندازِ گلستاں پیدا

مسلک اہل حدیث کے حاملین و عاملین، دعاۃ ومبلغین اورعلاء وطلبہ کا اوّلین دعوق فریضہ ہے کہ وہ خود اس کے محاسن اور انتیازات وخصوصیات سے اپنے آپ کو مزین کریں اور پھر دوسروں کو اس کی حقانیت سے روشناس کرائیں۔ آج کی ماڈرن دنیا کتاب و سنت سے ماخوذ اسلامی نظام حیات کے اخلاق و آ داب اور اصول و ضوابط سے واقفیت کے لیے بے قرار ہے، اس کی دادری کے لیے آپ کمر بستہ ہوں

> اٹھ کہ اب برم جہاں کا اور ہی انداز ہے مشرق و مغرب میں تیرے دور کا آغاز ہے ان

وعدة ربانى ہے: ﴿ إِنْ تَنْصُرُوا اللّٰهَ يَنْصُرْ كُمْ وَيُقَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧]

"اگرتم الله كى مددكرو كے تو وہ تمھارى مددكرے كا اور تمھارے قدم جما دے گا-" الله آپ كا حامى و مددكار ہو-

صاحب " نگارشات " کی تحریرون کا مرکزی عنوان:

مولانا محمد اساعیل سلفی رشانید کی تمام تحریروں کا مرکزی عنوان تحریک المحدیث، محدثین کی قربانیاں، ان کی خصوصیات، امتیازات ادر مسلک اہلِ حدیث کے فضائل و محاسن ہے۔ اسی مناسبت سے یہاں اس موضوع پر تھوڑی سے گفتگو ہوئی، شاید اللہ تعالی اسے قبول فرما لے۔

أحب الصالحين ولست منهم لعل الله يرزقني صلاحا درخور اعتناء يه كوشش كوتاه كرك حشر ميرا ميرك اسلاف ك مراه كرك

صاحبِ " نگارشات " اپنی تحریروں کے آئینہ میں:

چودھویں صدی ہجری (بیبویں صدی عیسوی) میں مولانا محمد اساعیل سلفی رشکتے ۱۳۱۷۔ ۱۳۸۷ھ = ۱۸۹۵ -۱۹۶۸ء) کا شارتحریک المحدیث (برصغیریاک و ہند)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

<u>www.KitaboSunnat.com</u> نگارشات (حصداول) کی کی کی مقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول منطق

کے متاز رہنماؤں میں ہوتا ہے۔ مولانا سلفی الطن کی تعلیم و تربیت گریلو دیندارانہ ماحول سے شروع ہوئی، پھر"وزیر آباد"،" دھلی"،" امرتسر" اور" سیالکوٹ" کے علمی مراکز

کے مرکب سے جوخمیرہ تیار ہوا اس سے ان کی ہمہ جہت شخصیت کی تشکیل ہوئی۔
یہ مولانا سلفی بطائے کی سعادت مندی ہے کہ وہ ہر خاص مقام پر اپنے ان محن اسا تذہ کرام کو اپنی دعاؤں میں یادر کھتے ہیں۔"جیت حدیث" کے مقدمہ میں رقمطراز ہیں:
"اگر یہ کوشش عند اللہ مقبول ہو تو میری دعا ہے کہ اللہ تعالی اس میں میرے اسا تذہ کرام کو بھی شریک فرمائے۔"

اپی معروف کتاب "و تحریک آزادی فکر اور شاہ ولی الله الطلق کی تجدیدی مساعی" کے مقدمہ میں اپنے استاذ گرامی محدث کبیر حافظ عبدالمنان وزیر آبادی الطلق کے لیے خصوصی دعا کی درخواست کرتے ہوئے معترف بیں کہ ان کی بامقصد تربیت نے انھیں توحید وسنت سے محبت اور غربب سلف کے تمسک پر آمادہ کیا۔

علوم کتاب و سنت میں اعلی بھیرت، عقیدہ و شریعت میں درک، معاصر تحریکوں سے گہری واقفیت، اسلام اور مراجع اسلام کے خلاف رچی جانے والی سازشوں سے آگاہی میں وہ اپنے جماعتی وغیر جماعتی معاصرین سے کہیں زیادہ آگ سے انھوں نے اپنی تحریوں اور تقریروں کی بنیاد وحی معصوم پر رکھی، جن سے ایک طرف معتبر امور عقائد و عبادات اور احکام و مسائل کی توضیح اور تحریک اہل حدیث کی تائید ہوئی تو دوسری طرف منگرین حدیث کی جانب سے سنت کے خلاف سازشوں کا بردہ فاش ہوا۔

کتاب وسنت کی بالا دی ، ثابت شدہ معتبر مسائل اور متحکم اسلامی اصولوں کے خلاف کوئی بھی نامناسب آ واز کہیں سے بھی آٹھی تو اس کی بازگشت کو مولانا نے اپنی تقریروں وتحریروں کے ذریعہ دبانے کی بھر پورکوشش کی ، اس سلسلہ میں نہ کورث

ایک مرکز پہ سمٺ آیا جہانِ آرزو کثرت موھوم سے جب دل پریشاں ہوگیا گویا عربی شاعر نے آپ کے خیالات و جذبات کی ترجمانی کرتے ہوئے کہا

ے:

إِذَا رَضِيَ الْحَبِيُبُ فَلَا أَبَالِي أَلَا عَلَا أَبَالِي أَلَا عَلَمُ الرَّحِيلُ أَمُ جَدَّ الرَّحِيلُ

#### مولا ناسلفي كا اسلوب نگارش:

علوم شریعت کے در و بست، پیج وخم اور رموز و اوقاف سے اعلی و اقفیت کے ساتھ مولانا ایک صاحب طرز انشاء پر داز ہتے، بڑے سے بڑے مسئلہ کو چند جملوں میں سمیٹ لینا، مشکل سے مشکل تضیہ کو اشاروں میں حل کر دینا آپ کا خاصہ تھا۔ تحریر وتقریر میں نہ کوئی شرعی مخالفت اور نہ ہی ادبیت کا فقدان، یہ وہ اوصاف جمیلہ ہیں جن کا معاصرین کی تحریروں میں فقدان نظر آتا ہے۔

میں علوم کتاب وسنت کا ایک ادنی طالب علم ہوں، پیجا مدح و ذم اور جرح و تعدیل کا نہ قائل ہوں اور نہ ہی میرا مسلک و منج اس کی اجازت دیتا ہے۔ یہ بات میں مولانا سلفی الطفی سے خوش اعتقادی کی بنیاد پر نہیں بلکہ ان کی اور معاصرین کی تحریروں کے درمیان موازنہ کے بعد علی وجہ البھیرت کہتا ہوں۔ کیونکہ میں نے معاصرین کی تحریروں کے سیکڑوں صفحات کا مطالعہ کیا ہے اور تقریباً ایک ہزار صفحات

میں میرے قلم سے نقد وتصرہ ان پرشائع اور موجود ہے۔

ان حفزات کے یہاں جب کسی مسئلہ پر گفتگو ہوتی ہے تو اس کے لیے ایک پیرا گراف نہیں، بلکہ صفحات کیا؟ ایک رسالہ تیار ہوجاتا ہے، اس میں بسا اوقات نہ کہیں قرآن سے استدلال، نہ حدیث سے تائید بلکہ اس کے برعکس ایک جگہنہیں، جگہ جگہ مصنف کی فکر کہیں کسی آیت کے سیحے مفہوم سے متصادم ہوجاتی ہے اور کہیں کسی حدیث سے۔ میں ینہیں کہتا کہ بید حضرات مصنفین دانستہ طور پر ایسا کرتے ہوں گے حدیث سے۔ میں بینیں کہتا کہ بید حضرات مصنفین دانستہ طور پر ایسا کرتے ہوں گے لیکن علوم شریعت میں درک نہ ہونے کی بید واضح مثال ہے۔

الحمد للد! ہمارے راہنما مولانا سلفی پڑالت کی تحریریں ان نقائص سے خالی ہیں۔ ہر برصغیر (ہند و پاک) کے مشہور سوائح نگار اور معروف صحافی، ہمارے بزرگ مولانا محمد اسحاق بھٹی پڑلٹی کے مطابق مولانا سلفی پڑلٹ کی تقریر بھی تحریر ہی طرح ہوا کرتی تھی، یہ وصف خال خال ہی علاء میں پایا جاتا ہے۔

> ای سعادت بزورِ باز و نیست تا نه بخشد فدائ بخشده

ہ مولاناسلفی اطلقہ کی کسی کتاب یا مضمون کا آپ مطالعہ فرما کیں، موضوع سے متعلق وافر معلومات کی فراہمی کے ساتھ، اس کی روانی میں نہ کوئی کی محسوس ہوگ اور نہ ہی بیان میں کوئی پیچیدگ۔ میں اس طرز نگارش کو ادب و انشاء کا منتہائے کمال سمجھتا ہوں۔

موقع ومحل کے اعتبار سے کتاب وسنت سے بھر پور استدلال کے ساتھ ساتھ تحریروں میں اردو، عربی، اور فاری کے ایسے اشعار اور محاورے رقم فرماتے ہیں کہ جیسے ان کا سبب ور ود ہی انھیں مقامات کے لیے تھا۔

مثلًا: کسی پر بیج مسئلہ میں بغیر دلیل کے رائے زنی کرنے والے پر میر بی شعر

www.KitaboSunnat.com

نگارشات (حداول) 🕏 📞 🔞 🖒 🖟 مقدمه از مولا نا صلاح الدین متبول ظیشت

برمحل نوٺ فر ما ديا:

كَبَهِيُمَةٍ عَمُياءً قَادَ زَمَامَهَا أَعُمَى الْحَائِرِ الْطَرِيْقِ الْحَائِرِ الْحَائِرِ الْحَائِرِ الْحَائِرِ اللهِ الْحَاءُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الدها، اور راسته بهى يري كَ-"
نقد وتبعره سے فارغ ہوئے تو نقل كر ديا:

شَكُوتُ وَمَا الشِّكُوىٰ لِمِثْلِيَ عَادَةٌ وَلَكِنُ تَفِيُصُ الْكَأْسُ عِنْدَ امُتِلَاثِهَا خطرناک غلطی پر عبیہ کرتے ہوئے:

فَاحُفَظُ وُقِيُتَ، فَتَحُتَ قَدَمِكَكَ هَوَّةٌ كُمُ قَدُ هَوىٰ فِيُهَا مِنُ الإِنْسَانِ شخصیات کے احرّام کو کموظِ خاطر رکھتے ہوئے تنقید، اور اپنے مسلک سے محبت و وابستگی ظاہر کرتے ہوئے: "وَأَمَّا حُبُّ لَیُلیٰ فَلاَ أَتُوبُ!"

مسلّمات کی مخالفت کرنے پر:

جملہ عالم اک طرف، آں شوخ رعنا اک طرف دوراز کارتاویل نصوص پر، جس کا اللہ تعالی اور اس کے رسول کی مراد سے کوئی تعلق نہ ہو:

> ولے تاویلِ شال در جیرت انداخت خدا و جرئیل و مصطفلٰ را

> > مولا ناسلفی اِٹراللہ کے بے لاگ تبصروں کے چند نمونے:

مولا ناسلنی ر شاللہ کو جب محسوں ہوجاتا ہے کہ اسلام کے متحکم اصول و مراجع کی پالی کی دانستہ کوشش ہورہی ہے، یا کتاب و سنت کی تفسیر و توضیح میں دیدہ دلیری

نَّارِثَات (صداول) 🗫 📢 🔁 🖟 مقدمه از مولانا صلاح الدين مقبول ﷺ

کی جا رہی ہے، یا صحیح احادیث کا برطا انکار کیا جا رہا ہے، یا انکار کے لیے چور دروازے کھولے جا رہے ہیں تو وہاں ان کی دینی غیرت وحمیت جوش میں آجاتی ہے، تحریر کا تیور بدل جاتا ہے، پھر معذرت کرتے ہوئے صورت حال کی الی تصویر کشی کر دیتے ہیں جو مدتوں قاری کے ذہن میں مرتکز رہتی ہے۔

چندنمونے ملاحظہ فرمائیں:

تقید معتزله کی دوراز کار تاویل صفات باری تعالی، اور ردِ احادیث صححه پر تنقید فرماتے ہوئے رقمطراز ہیں:

'… اور حدیث کے متعلق اُن کے ذوق کی سلامتی کا بیہ حال ہے کہ وہ متواتر احادیث کو بھی ''آ حاد'' کہہ کر ٹال دیتے ہیں، نصوصِ قرآنیہ کی تاویل اس طرح کرتے ہیں کہ آنخضرت اللہ اُللہ بھی اسے سُن پاکیں تو اُنھیں چرت ہو:

ولے تاویلِ شال در جبرت انداخت خدا و جبرئیل و مصطفیٰ را

(جماعت اسلامی کا نظریهٔ حدیث، جمیت حدیث،ص: ۱۳۲)

ا منکرینِ حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں:

''عقل اور احمالات کے گھوڑ ہے اگر اس طرح سریٹ دوڑانا شروع کر دیں جس طرح سنت اور حدیث کے خلاف ان کی لگامیں ڈھیلی کر دی گئی ہیں تو ان کی بورش سے نہ خدا بچے گا، نہ رسول، نہ کوئی حقیقت محفوظ رہے گی، نہ کوئی اصول۔'' (حدیث کی تشریعی اہمیت، جمیت حدیث، ص:۵۳)

🟵 انکار حدیث کا پسِ منظریان فرماتے ہوئے رقمطراز ہیں:

''انکارِ حدیث احساسِ کہتری کی پیداوار ہے، جس نے گریز پائی کی صورت اختیار کر

نگارشات (حسادل) 🗫 📢 🔞 🕽 کا 🗘 مقدمه از مولانا صلاح الدین مقبول ملاتشا

لی ہے... احادیث کے متعلق تو وہ یہی ہتھیار استعال کرتے ہیں کہ ہم اس حدیث کونہیں مانتے۔ لیکن جب بید مصیبت قرآ نِ عزیز میں آ جائے اور قرآ نِ عزیز ان کے بحر فی الجبل کا ساتھ نہ دے سکے تو پھر الی تاویلات گھڑتے ہیں جس سے محسوس ہوتا ہے کہ شاید ان کے خیال میں رب العزت اتن عربی نہیں حانتے جس قدر کہ یہ تبحر فی الجبل جانتے ہیں۔''

(سنت قرآن کے آئینہ میں، جمیت حدیث، ص: ۷۷۱)

''ادارہ طلوع اسلام'' (کراچی) کے بارے میں رقمطراز ہیں: ''رہا''ادارہ طلوع اسلام'' تو اس سے نه علم وفہم کی امید ہے نہ تقویٰ و دیانت کی۔'' (حدیث کی تشریعی اہمیت، جمیت حدیث،ص: ۵۵)

ادارہ کے خمنا ہائی کورٹ کے جم میاں محد شفیع پر تنقید فرماتے ہوئے فدکورہ ادارہ کے بارے میں رقمطراز ہیں:

'' دراصل ہماری معذرت یا تر جمانی بھی آپ حضرات منکرین حدیث اور ادارۂ طلوع اسلام سے سنتے ہیں اور ان گونگے دانشوروں کا بیہ حال ہے کہ وہ آج تک نہیں سمجھا سکے کہ وہ کیا جا ہے ہیں؟'' (حوالہ بالا،ص ١٩) ''ادارۂ ثقافت اسلامیہ'' (لاہور) کے بارے میں تحریر فرماتے ہیں:

''...وہاں اسلام کے بنیادی حقائق کی تشریحات اس انداز سے کی گئی ہیں جس سے اسلام کے ارکان تک محفوظ نہیں رہ سکے... پورا اسلام قریباً دنیا پرتی کا دوسرا نام ہوگیا ہے۔'' (جماعت اسلامی کا نظریۂ حدیث، جمیت حدیث، ص:۹۹) ندکرہ کرنے ہوئے رقمطراز ہیں:

''مر کرِ ملت کی تشکیل اگر عوام کے نمائندے کریں اور وہ نمائندگی بھی قرآن فہی میں عوام ہی کی طرح ہوں تو یہ مرکزِ ملت جہلاء کا مجموعہ نگارشات (حصداول) 😂 📞 ( 31 على مقدمه از مولانا صلاح الدين مقبول ظف

هوگا....'' (حدیث کی تشریعی اہمیت، جمیت حدیث، ص: ۹۴)

بن حضرات نے بیشیوہ بنا رکھا ہے کہ ساری عمر انگریزی قانون اور
انگریزی زبان پڑھتے ہیں، پھر ملازمت کرتے ہیں، پھر ریٹائرڈ ہوتے
ہیں اور یہ آخری فرصت کی گھڑیاں جو آپ کوعبادت کے لیے قدرت نے
عطا کی ہیں ان کوسنت پر اعتراض اور بحث کرنے میں صرف کرتے ہیں
اور اہلِ حق کی نظر میں مضحکہ بنتے ہیں۔ یا پھر او نچی کرسیوں سے اس
شریف فن پر حملہ آور ہوتے ہیں، حالانکہ آپ ایک خاص قانون کے ماہر
ہیں،علوم حدیث سے واقف نہیں۔کری کی آٹ میں یہ شکار مناسب نہیں۔'

نیز رقمطراز ہیں کہ جماعت اسلامی کے احباب مولانا مودودی کے ارشادات کو نصوص کی طرح پیش کرتے اور اسے''امرت دھارا'' کی طرح تمام بیار یوں کا علاج سجھتے ہیں۔ (مقدمہ جماعت اسلامی کا نظریۂ حدیث)

ولانا مودودی ومولانا امین احسن اصلاحی پر تنقید فرماتے ہوئے رقمطراز ہیں:

دمولانا کے ارشادات کے بعض حصص اور مودودی صاحب کا ''مسلک
اعتدال' قطعا اس قابل نہیں کہ ان کی اشاعت کی جائے، ان میں جو کچھ
صحیح ہے وہ بھی غلط انداز سے کہا گیا ہے۔اور''مسلک اعتدال' میں تو
دماغ کے کباڑ خانہ نے خیالات اس بے اعتدالی سے اگل دیے ہیں کہ اگر
کوئی منکر حدیث بھی لکھتا تو یہی کچھ لکھتا۔''

(جماعت اسلامی کا نظریه حدیث، حجیت حدیث،ص: ۱۳۰)

😯 ایک دیوبندی مولوی صاحب کی اہل حدیثوں کے خلاف زہرافشانی پر رقمطراز

بن:

نگارشات (حصداول) 💸 📞 😘 مقدمه از مولا نا صلاح الدين مقبول وليت

"مجھے مؤلف محترم کے اس سوءِ طن اور مطاعن سے غرض نہیں، وہ جو چاہیں فرمائیں، کتاب کے انداز سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ غالبًا خون کے دباؤک مریض ہیں، اسی لیے پوری کتاب بلا وجہ ناراضگی اور پراگندہ خیالی کا مجموعہ ہے۔" (مسئلہ درایت وفقہ راوی، جیت حدیث، ص: ۳۲۰ جامعہ سلفیہ بنارس)

🟵 ''فقەرادى كى شرط اورا كابر حنفيه'' كے تحت رقمطراز ہیں:

'' ہمارے مدارس کا بیرحال ہے کہ وہ فقہ راوی کا تذکرہ اس طرح کرتے میں جیسے کسی آیت کا مفہوم بیان فرما رہے میں، یا کوئی متواتر حدیث…' (حوالہ بالا،ص: ۲۸۸)

## مولا ناسلفی ڈ شاننے کی کتابوں کے عربی ترجے:

مولانا سلفی رش کی تحریروں کی جامعیت، موضوع سے متعلق معلومات کی فراہمی، ان کی اخلاص وللہیت کے ساتھ ان تحریروں کی سحر انگیزی کہیے کہ برصغیر میں (چند افراد کوچھوڑ کر) کسی عالم کی کتابوں کے ترجے اسٹے نہیں ہوئے جتنے کہ مولانا کی کتابوں کے ترجے اسٹے نہیں ہوئے جتنے کہ مولانا کی کتابوں کے ہوئے ہیں۔

یادش بخیر، استاذ گرامی ڈاکٹر مقتری حسن از ہری بطن (سابق صدر جامعہ سلفیہ بنارس، و ایڈیٹر مجلّہ ''صوت الأمۃ '') نے مولا ناسلنی کی گراں قدر تالیف ''تحریک آزادک فکر اور شاہ ولی اللہ کی تجدیدی مساعی'' کو قسط وار اُس وقت سے مجلّہ میں بعنوان ''حرکۃ الانطلاق الفکری و جھود الشاہ ولی الله فی التجدید'' شاکع فرمایا، پھر شخ الحدیث مولانا عبیداللہ رحمانی مبارک بوری بطاش کے مقدمہ کے ساتھ کے 1942ء میں اسے کتابی شکل دی گئی۔

بیسال''جامعہ سلفیہ' (بنارس، ہند) سے خاکسار راقم کی فراغت کا پہلا سال تھا، اور جامعہ اسلامیہ (مدینہ یونیورٹی) کی طرف رختِ سفر باندھنے سے قبل اس کی نگارشات (حساول) 💸 📞 🌏 🍪 مقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول ملات

''جزل لائبرری'' کی خدمت پر مامورتها، اس وقت مجھے اس کتاب کی فہرست ِ مراجع کی ترتیب کا شرف حاصل ہوا تھا۔

پھر دوسرا ایڈیشن ۱۳۰۹ھ = ۱۹۸۹ء میں شائع ہوا، اس میں مولانا سلفی وشلستہ کے رسائل ''مسئلہ حیاۃ النبی مُؤلِیْمُ'' و''زیارۃ القبور'' اور ان کے تحریکِ اہل حدیث سے متعلق کچھ سوالات کے جوابات بھی شامل کر دیے گئے، جس سے کتاب کی فخامت کے ساتھ اس کی افادیت میں بھی اضافہ ہوگیا۔

اس ایڈیشن پر شیخ الحدیث مبارک بوری اٹسٹن کے مقدمہ کے ساتھ استاذ علی شامی (سوریا) اور استاذ محمد نافع (سوریا) کے مقدمے بھی ہیں۔

استاذعلی نے آٹھ مقامات پرمخر ضانہ اور توضیی نوٹ لگائے ہیں، جنھیں ڈاکٹر صاحب ڈٹلٹ نے ان مقامات پر ان کے نام کے ساتھ باقی رکھا ہے۔ یہ بحث وتحقیق کی ایک بڑی قدر دانی ہے۔

ی یاد ہے کہ مئی ۱۹۸۳ء میں کویت لوٹے ہوئے فاضل گرامی مولانا عبد الحمید رحمانی ویلی سنٹر، نئی دہلی) نے مجھے عبد الحمید رحمانی ویلی ویلی سنٹر، نئی دہلی) نے مجھے مولانا سلفی کے رسالہ ''جماعت اسلامی کا نظریہ حدیث: ایک تنقیدی جائزہ' کے عربی ترجمہ کی طرف توجہ ولائی۔ ''جمیت حدیث' (۱۹۸۔۱۵۹) کے مجموعہ میں ۲۳ صفحات پر محمط ہوا، اور اس وقت مشتمل شائع شدہ یہ رسالہ تعریب وتعلق کے بعد ۱۹۵۵ صفحات پر محیط ہوا، اور اس وقت کے مشہور سلفی مکتبہ ''الدار السلفیۃ' سے پہلا ایڈیشن (۱۹۸۶ه میں) بعنوان موا۔ ''موقف الحماعة الإسلامیة من الحدیث النبوی: در اسة نقدیة'' شائع ہوا۔ میرے علم کے مطابق عرب محققین کو''جماعت اسلامی'' کے قائدین کے نظریۂ حدیث میں۔ میرے علم کے مطابق عرب محققین کو''جماعت اسلامی'' کے قائدین کے نظریۂ حدیث کارے میں تفصیلی معلومات پہلی بار اس کتاب سے حاصل ہو کیں۔

فالحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

## نگارشات (صداول) الله الله الله عند مدازمولا نا صلاح الدين متبول ظين ا

و کھر مجموعہ ''جیتِ حدیث' کے بقیہ رسائل کا ترجمہ استاذِ گرامی ڈاکٹر مقتدیٰ حسن البیان فیما فی سیرة مقتدیٰ حسن البیان فیما فی سیرة النعمان" (مؤلفہ مولانا عبدالعزیز رجیم آبادی المطلف؛ پر مولانا سلفی المطلف کے مقدمہ بعنوان ''مسئلہ درایت وفقہ راوی کا تاریخی وتحقیق جائز،'' کوبھی شامل کرلیا۔

ڈاکٹر صاحب نے اپنی وفات سے قبل اس کتاب کی سی ڈی (CD) مجھے دے دی تھی۔ یہ میرے لیے شرف کی بات ہے کہ یہ میرے ہی زیرِ نگرانی مکتبہ'' دارغراس'' (کویت) سے ۱۳۲۸ھ=۲۰۰۷ء میں شائع ہوا۔

اس ایڈیشن پر میں نے مقدمہ کے ساتھ، ڈاکٹر صاحب (مترجم کتاب) اور مولاناسلفی بٹراللہ کا میں ہولاناسلفی بٹراللہ کا مولاناسلفی بٹراللہ کا سوانحی خاکتہ مولانا کی سوانح پر اس سے قبل اس سے مفصل تحریر میری نظر سے نہیں گزری تھی۔ فالحمد لله

مولاناسلقی رطالت کے کتب ورسائل میں ''مسلک امام بخاری'' کا نام نظر سے گزرا، میری طبیعت لگ گئی کہ مولانا نے بہت عمدہ لکھا ہوگا۔ اپنے برادر بزرگوار شخ عارف جادید محمدی طلقہ کی کوشش سے وہ رسالہ دستیاب ہوا جو قاضی محمد اسلم سیف فیروز پوری کی گرانی میں ''جعیۃ طلبہ اہل حدیث' کی جانب سے ۱۹۵۲ء میں شائع ہوا تھا، اس سے قبل مولانا کا بیہ مقالہ مجلّہ ''الہدی'' (در بھنگہ، بہار، مارچ ۱۹۵۷ء) میں بھی شائع ہو چکا تھا۔

۳۵ صفحات پرمشمل به رساله عربی ترجمه اور تعلیقات و تحثیه کے بعد ۲۱۸ صفحات میں مکتبه '' دارغراس'' (کویت) سے ۱۳۳۱ھ=۱۰۰۰ء میں شائع ہوا۔

ابھی کتاب طباعت کے مرحلہ میں تھی کہ بدرسالہ ''مقالات حدیث'' میں بھی نظر آیا جو اس مجموعہ کا پہلا مقالہ ہے۔ حافظ شاہدمحمود طلقہ کی بعض تعلیقات سے بھی

نگارشات (صداول) 🗫 🚓 🕻 35 🌎 🕬 تقدمه از مولا نا صلاح الدین مقبول ملاتی

استفاده كيا- فجزاه الله خيرا.

مولاناسلفی رشی کی تحریروں کے بیر بی ترجے تقریباً ۱۱۳۲ صفحات پر مشتل ہیں۔"جماعت اسلامی کا نظریۂ حدیث" اور"مسلک امام بخاری" کو چھوڑ کر (جن کے مجموعی صفحات کل ۳۸۳ ہیں) تمام کتب و رسائل کے ترجے ڈاکٹر مقتدی حسن رشائل کی کوششوں کے رہین منت ہیں۔

میرے لیے شرف کی بات ہے ہے کہ ان تمام عربی تحریروں سے کسی نہ کسی طرح ابتداء ہی سے میرا تعلق رہا ہے۔ اللہ تعالی مولانا سلفی رائلت اور ان کی تحریروں کے مترجمین کو اجر جزیل عطا فرمائے، بطور خاص استاذ گرامی ڈاکٹر مقتدی حسن از هری رائلت کو جنت الفردوس سے نوازے، جضوں نے اس کار خیرکی ابتداء فرمائی مقی۔ والفصل للمتقدم۔

بنا کر دند خوش رسے بخاک و خون غلطیدن خدا رحمت کند این عاشقانِ پاک طینت را میں ان بزرگوں کے درمیان صرف یہی کہنے کے لائق ہول: احب الصالحین ولست منهم لعل الله یرزقنی صلاحا مجھ کو رب کوششِ کوتاہ ہے ماجور کرے میرے ویرانۂ دل کو سدا معمور کرے

#### مجموعه'' نگارشات'':

کی مولاناسلنی رشالت تدریس و خطابت، دعوت و افتاء اور پجیر خصوصی دروس کا زندگی بھر اہتمام فرماتے رہے، جماعت کی نظامت و امارت، اس کے انتظام و انصرام اور تنظیم و ترتیب کی ذمہ داری الگ سے تھی، پھر عام مسلکی مسائل میں جماعت کی نمائندگی کا فریضه بھی ادا فرماتے تھے۔

ان گوناں گول مصروفیات کے باعث آپ کو دلجمعی کے ساتھ تصنیف و تالیف کا موقع کم میسر آیا،لیکن جوتر ریں بھی موجود ہیں وہ بے حد وقع اور نہایت ذمہ داری کے ساتھ کھی گئی ہیں۔

فاضل گرامی مولانا حافظ شاہد محمو وفقہ اللہ کی سعادت مندی کہیے کہ انھوں نے مولانا سلفی رشائند کے اہم رسائل اور معلومات افزا مقالات کا ایک ضخیم مجموعہ ''مقالات صدیث' کے نام سے ترتیب دے کر شائع فر مایا۔ مزید برآ س مولانا شاء اللہ امرتسری، مولانا محمد ابو القاسم سیف بناری، مولانا محمد بشیر سہوانی اور مولانا حافظ محمد گوندلوی وغیرہم ( رہستے) کی کتب و رسائل اور مقالات کے مجموعوں کو شائع کر حافظ محمد گوندلوی وغیرہم ( رہستے) کی کتب و رسائل اور مقالات کے مجموعوں کو شائع کر حافظ محمد گوندلوی و زبانہ کے دست و برد سے محفوظ کر لیا جو دنیائے سلفیت پر احسان عظیم ہے۔

﴿ مولانا سلفی رسم الله کے بہت سے مقالات، جلسوں کے تاثرات، کانفرنسوں کے خطبات استقبالیہ اور تحریک سے متعلق اہم سوالات و جوابات اپنے اپنے وقت میں بہت سے جرائد ومجلّات کی زینت بنتے رہے۔

گرامی قدر حافظ شاہد محمود، مولانا سلفی رطنت کی ان تحریروں کو بعنوانِ ''نگارشات'' شائع فرما رہے ہیں، جو بہر پہلوتح یک اہل حدیث سے متعلق گرانقذر معلومات پرمبنی ہیں۔

© اس مجموعہ میں جماعت کی دعوتی و جہادی تاریخ بھی ہے، جلسوں اور کانفرنسوں کے بارے میں تاثرات اور خطباتِ استقبالیہ بھی ہیں، جماعی نظم ونسق سے متعلق ہدایات و ارشادات بھی ہیں، تحریک کے بارے میں سوالات کے جوابات بھی ہیں اور دینی جماعتوں سے اتحاد کے لیے طریق کارکی نشاندہی بھی ہے۔

نگارشات (حصداول) الله مقدم از موادا تا صلاح الدين مقبول طلق الدين مقبول طلق

یہ سب وہ امور ہیں جن کے مطالعہ سے تحریک اہل حدیث کی تاریخی و دعوتی اہمیت، کتاب و سنت کی بالا دیتی، اور ایمان و عقیدہ کی حفاظت کے لیے وابستگانِ مسلک کی مساعی جیلہ کا پُر کیف منظر سامنے آجا تا ہے:

بس آئی کی حقیقت ہے ہمارے دین و ایمال کی کہ اس جانِ جہاں کا آدمی دیوانہ ہوجائے کہ اس جانِ جہاں کا آدمی دیوانہ ہوجائے کہ اس جانِ جہاں کا آدمی دیوانہ مولانا سلفی وٹرائے کی مساعی جیلہ کو درجہ تبولیت سے نوازے اور انھیں جنت الفردوس عطا فرمائے۔ اور اس مجموعہ کے مرتب مولانا حافظ شاہر محمود وفقہ اللہ کو علائے کرام کی منتشر تحریوں کی ترتیب و اشاعت کے لیے توفیق مزید عنایت فرمائے، اور انھیں دنیا و آخرت کی کامیابیوں سے نوازے۔

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. سبحانك اللهم، لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك.

صلاح الدين مقبول احمد (غفر الله له ولوالديه ومشايخه وإخوانه وسائر المسلمين) الجمر اء\_الكويت ١٣٣٢/٣/٥ه بمطابق ٢٠١١/٢/٨ء 

# تقريظ

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله. أما بعد:

الله تعالى نے جب آدم وحواظم كوزمين پر أترنے كا تكم ديا تو ساتھ ہى دنيا ميں رہنے كا تكم ديا تو ساتھ ہى دنيا ميں رہنے كا بية قانون بھى بتاديا:

﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمُ مِّنِّى هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَ لَا يَشْقَى﴾ [طه: ١٢٣]

'' پھر اگر مبھی واقعی تمھارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے تو جو میری ہدایت کے پیچھے چلا تو وہ نہ گمراہ ہوگا اور نہ مصیبت میں پڑے گا۔''

اب اس وفت ہے لے کر قیامت تک دنیا میں بنی آ دم کے لیے یہی اصول اور قانون ہے۔ جوقوم یا فرداس اصول پر چلے گا وہ ضلالت و گمراہی سے نیج جائے گا، اور جوقوم اپنی خواہش کی پیروی کرے گی وہ ناکام و نامراد کھہرے گی۔

اللہ تعالی نے صرف راہنمائی کے اصول ہی نازل نہیں کیے بلکہ ان کو عملی طور پر سمجھانے کے لیے انبیاء کو مبعوث فرمایا۔ لوگوں کے لیے اللہ کا تھم ماننا اور انبیاء کی اطاعت کو فرض قرار دیا تاکہ دنیا کی آزمائش میں انسان کامیاب لوٹے، لیکن اکثر لوگوں کی بدنصیبی کہ انھوں نے آسانی ہدایت کا انکار کیا اور کفر پر زندہ رہے، ای پر

<u>www.KitaboSunnat.com</u> تگارشات (حدادل) معنی الله الشیخ عافظ اسعد محمود ملفی مثلیة الشیخ عافظ اسعد محمود ملفی مثلیة ا

اضیں موت آئی، اور ہمیشہ کے لیے وہ جہنم کا ایندھن ہے، لیکن زیادہ دکھ ان پر ہے جضوں نے اس ہدایت کو قبول کیا، پھراپی خواہش یا مفادات کی خاطر اپنے دین میں تخریف شروع کر دی۔ جس طرح اللہ تعالی قرآن کریم میں بنی اسرائیل کے علاء کے متعلق فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَا آنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتْبِ وَ يَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنَّا قَلِيلًا ﴾ [البقرة: ١٧٤]

"ب شک جولوگ چھپاتے ہیں جواللہ نے کتاب میں سے اتارا ہے اور اس کے بدلے تھوڑی قیت حاصل کرتے ہیں۔"

جب انھوں نے ایسا کردار ادا کیا تو انھیں کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ اُولَٰئِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوُا الضَّلْلَةَ بِالْهُدَى ﴾ [البقرة: ١٧٥]

''یہی وہ لوگ ہیں جنھوں نے گمراہی کو ہدایت کے بدلےخریدا۔''

ای طرح دین عیسوی میں تحریف کا آغاز کرنے والا سینٹ پال تھا، پھر بیسلسلہ چل نکلا۔ ایک جرمن مورخ والٹرائے، جو خود کیتھولک عیسائی تھا، بیان کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو کتاب انجیل کی صورت میں عیسیٰ علیہ پر نازل کی تھی وہ ہماری فرقہ پری، خواہشِ نفس اور علماء کے تغیر و تبدل کی وجہ سے ایک کی بجائے سر (۵۷) ہو چکی تھی جو کہ عیسائی فدہب کے لیے ایک فداق کی صورت اختیار کر گئی۔ اس سے بڑا فداق بیہ ہوا کہ ان کہ ان کے اس وقت کے علماء کی ایک کوسل تھی جے" نیرو شلم کونسل" کا نام دیا جاتا تھا۔ کہ ان کا نام کر چین کونسل ہے۔ انھوں نے فیصلہ کیا کہ انا جیل کی تعداد کو کم کیا جائے، اب اس کا نام کر چین کونسل ہے۔ انھوں نے فیصلہ کیا کہ انا جیل کی تعداد کو کم کیا جائے، چنانچہ حضرت عیسی علیہ کی جائے پیدائش بیت اللم میں ایک میز پر ساری انا جیل رکھی شکیں اور انھیں ہلایا گیا، جو نیچ گر گئیں وہ نا قابل اعتاد اور جو چار او پر رہیں وہ قابل اعتاد اور جو چار او پر رہیں وہ قابل اعتاد ظہریں، جن کے نام یہ ہیں: ﴿ لُوقا۔ ﴿ يُوحنا۔ ﴿ مَتَى۔ ﴿ مَقَى۔ ﴿ مَقَى۔ ﴿ مَقَى۔ ﴿ مَقَى۔ ﴿ مَقَى۔ ﴾ مقرب

نگارشات (صداول) 🗫 🕻 ( 40 ) کا الله النيخ عافظ اسعد محمود سلني ظير 🎖 القريظ از نضيلة النيخ عافظ اسعد محمود سلني ظير 🕏

ونيا ميس دين دارى اور مدايت كا معامله اتنا جُرُ چكا تها كه ﴿ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبَلُ لَقِي ضَلَلٍ مُبِينٍ ﴾ كى كيفيت كلى - الله تعالى كو انسانوں پر رحم آيا اور زمين والوں كى مدايت اور راہنمائى كے ليے اپنے آخرى نبى اللّه اور آخرى كتاب نازل فرمائى:
﴿ هُوَ الَّذِي بَعَتَ فِي الْدُمِّينَ رَسُولًا مِنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْكِتَبُ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢]
وَيُزَ كِينِهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢]

"وہی ہے جس نے ان پڑھوں میں ایک رسول آٹھی میں سے بھیجا، جو ان کے سامنے اس کی آیات پڑھتا ہے اور اٹھیں پاک کرتا ہے اور اٹھیں کتاب اور حکمت سکھا تا ہے۔"

الله آپ مُلَّلِيْمٌ پر ہزاروں درود وسلام بھیج۔ آپ مَلَّلِیْمٌ نے ۲۳ سالہ نبوت کی زندگی میں ایک لاکھ سے زیادہ لوگوں کو نہ صرف کفر کے اندھیروں سے نکالا بلکہ ان کو باقی ساری دنیا کے لوگوں کے لیے آسانی ہدایت کا مبلغ بنا دیا، جوقر آن اور سنت رسول کی صورت میں تھی۔ یہ پا کباز نفوس آپ مَلَّالِیُمْ کے مشن (لیعنی دعوت و جہاد) کو لے کر دنیا میں بھیل گئے، شرق و غرب ان کے سامنے سمٹ گئے۔

اس وقت جن کی خدہی اجارہ داریاں ختم ہوگئ تھی انھوں نے پہلے پہل تو میدانوں میں مقابلے کی کوشش کی کہ وہ اس نور ہدایت کوختم کر دیں لیکن اللہ تعالیٰ نے ہرمیدان میں انھیں ناکام کر دیا۔ پھر سیدنا عثان بن عقان والٹی کے خلافت کے زمانے میں آپ کی نرم دلی کا ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے انھوں نے پر پُرزے نکا لئے شروع کیے، ان کا سرغنہ ایک یہودی عالم عبداللہ بن سبا بنا۔ اس نے اطراف عالم سے اپنے اردگرد خناس لوگوں کو جمع کیا اور منھو جہ یہ بنایا کہ ہم مسلمانوں کے ساتھ میدانوں میں جنگ کر کے غالب نہیں آ سکتے لہذا مسلمان بن کر ان میں اختلاف ڈالا جائے، ان کے عقائد کو بگاڑا جائے۔ ان کی اس شیطانی کوشش کا نتیجہ یہ نکلا کہ انھوں نے ایک نے عقائد کو بگاڑا جائے۔ ان کی اس شیطانی کوشش کا نتیجہ یہ نکلا کہ انھوں نے ایک نے

نگارشات (حداول) المجال المجال

فرقے کی بنیاد ڈال کرمسلمانوں کو بیراستہ بھی دکھا دیا۔ پھر بعض مفاد پرست یا دنیاوی حصول کے خواہش مندعلاء نے اس راستے کو اپنا کر قرآن وسنت سے انحراف کیا اور بدعات کا دروازہ کھول دیا، جوآ گے چل کر اسلام کے اندر تفرقہ بازی کا سبب بنا۔

ان حالات میں اس امت کے مخلص لوگ جو کتاب وسنت کے امین تھے، وہ ان د دنوں ہتھیاروں ( قرآن وسنت) ہے مسلح ہو کر میدان میں اتر ہے اور ہر کذاب، مفیداور برعتی کا تعاقب کیا۔اس کام میں کتنی مصیبتوں کو سہنا پڑاکسی نے اس کی پرواہ نہ کی۔اس دین صنیف ﴿ اَلاَ لِلّٰہِ الدِّینُ الْعَالِصُ ﴾ کے لیے اپنے مال کی قربانی دینی پڑی، اپنے گھریا شہریا ملک سے ہجرت کرنی پڑی بلکہ جان بھی لٹانی پڑی تو اس سے بھی در ایغ نه کیا۔ الحمد للد آج بیدرین دوسرے تمام ادیان کے مقابلے میں محفوظ ہے تو اس کا سبب صرف اور صرف محدثین کی وہ جماعت ہے جو صحابہ کرام اللے اللہ است شروع ہوتی ہے اور آج تک بلکہ قیامت تک ان کا وجود دنیا کے لیے ایک نعمت خداوندی ہے۔ یہ نگار شات بھی ای تحریک کا حصہ ہیں جواہل بدعت کے خلاف صحابہ کرام اور محدثین عظام نے شروع کی تھی۔اس میں اس تحریک کے مدو جزر کا تذکرہ ہے۔ای سلسلة الذهب كى ايك كڑى جن كا اسم گرامى شيخ الحديث مولانا محمد اساعيل سلفى وشلطة ہے۔ آپ کی ساری زندگی کی تگ و دو قرآن و حدیث کے تحفظ، باطل فرقوں کے قر آن و حدیث پراعتراضات کا جواب، لوگوں کوراہ حق کی دعوت اور داعیانِ کتاب و سنت کو ایک لڑی میں پر و کر ایک جماعت کی صورت میں اہل باطل کے خلاف کھڑے کرنا تا کہ وہ اجماعی طور پر دعوت حق کے لیے کوشش کر سکیں۔ اس کام میں وہ جنون کی حد کو بھی بھلا نگ گئے تھے۔

اس کا سبب مجھے جو سمجھ آتا ہے وہ یہ کہ ان کے والدمحتر م مولانا ابراہیم رطالت کو دین حق قبول کرنے کی وجہ سے بڑی تکلیفوں سے گزرنا پڑا، ان مصیبتوں نے انھیں

نگار شات (صداول) کی در لیسی کے لیے وہ تفصیل عرض کر دیتا ہوں۔ کندن بنا دیا۔ قارئین کی دلچین کے لیے وہ تفصیل عرض کر دیتا ہوں۔

مولا ناوٹر لئے کے دادا کا نام کیم عبداللہ تھا، ان کے دو بیٹے ہے: ایک ابراہیم ادر دوسرا احمد دین۔ یہ دونوں ابھی چھوٹے ہے کہ باپ فوت ہوگیا، اس وقت یہ لوگ پیر برتی کی دلدل میں بھنے ہوئے ہے۔ باپ کی دفات اور دونوں کے چھوٹے ہونے کی وجہ سے تک دی آگی۔ اس اثناء میں عقیدت کے نام پرسالانہ بھتہ لینے کے لیے پیرصاحب گاؤں آ دارد ہوئے۔ اصول بیتھا کہ گاؤں کا ہر گھرانہ ایک روپیہ بھتہ دیتا۔ اب بیچاروں کا باپ فوت ہو چکا تھا، دوسرا اس وقت کوئی معاش کا ذریعہ بھی نہ تھا، بہت کوشش کے بعد نصف روپیہ یعنی آئھ آنے اکٹھے کر سکے۔ جب مولانا سلفی پڑلائن کے والد ابراہیم نے بیکل پوئی پیرصاحب کو دی تو وہ کم پیے دیکھ کر غضب میں آگیا اور اس بیتم کو تھیٹر دے مارا۔ اس پر اللہ کو ترس آگیا کیونکہ وہ اس بیتم کی ہدایت کا فیصلہ کر چکا تھا۔ اس بیچ ہوں کی عراس وقت بھگل پندرہ برس یا اس سے زیادہ ہوگی، نے بھی جواباً پیرکو تھیٹر ماردیا۔ جس کی عمر اس وقت بھگل پندرہ برس یا اس سے زیادہ ہوگی، نے بھی گاؤں سے نکال دیا گیا۔

گاؤں کے لوگوں نے اس خاندان کا بائیکاٹ کر دیا، اعلان ہوا کہ کوئی ان کی زمین کاشت نہیں کر سکتا۔ مولانا سلقی بڑالٹ کے والد نامعلوم کس طرح لا ہور پہنچ گئے، چونکہ وہ کتابت کا ہنر جانتے تھے اس لیے مردوری کے لیے ایک پرلیس پر درخواست دی اور اپنی آپ بیتی سنائی۔اللہ کی شان کہ پرلیس کا مالک ایک خدا ترس اور موحد انسان تھا۔ اس نے بوچھا کہتم کیا مردوری کر سکتے ہو؟ انھوں نے کہا میں کتابت جانتا ہوں، جب اس نے امتحان لیا تو وہ بڑا جران ہوا کیونکہ آپ کے ہاتھ میں بڑی صفائی تھی۔ اتفاقا برلیس کا مالک بھی ان دنوں کسی کا تب کا متلاثی تھا، کیونکہ اس کے پاس تحفۃ الاحوذی کی کتابت کا کام تھا۔ چنانچہ یہ ذمہ داری انھیں سونپ دی گئی۔تقریباً اڑھائی مہینوں میں یہ کتابت کا کام تھا۔ چنانچہ یہ ذمہ داری انھیں سونپ دی گئی۔تقریباً اڑھائی مہینوں میں یہ

کام کمل ہوا۔ ان کو جو اجرت ملی وہ پچیس روپے تھی جو آج کے جزاروں کے برابر تھی۔
جب پریس کے مالک سے اجازت لے کر گھر جانے لگے تو پوچھا میں کیا
کروں؟ انھوں نے مشورہ دیا کیونکہ تمھارا گاؤں وزیر آباد کے قریب ہے، آپ محدث
العصر حافظ عبدالمنان وزیر آبادی ڈٹلٹن کے پاس چلے جا کیں وہ آپ کی راہنمائی کریں
گے۔ جب آپ حفرت حافظ صاحب ڈٹلٹن کی خدمت میں گئے تو انھوں نے بڑی
شفقت کا اظہار فرمایا۔ مولا نا ابراہیم ان کے پاس آکردینی راہنمائی لیتے رہتے، وفت
گزرتا گیا۔ پھر ان کی شادی ہوگئی لیکن کئی سال اولاد کی نعمت سے محروم رہے۔ ایک
دن اپنے استاذ حافظ عبدالمنان صاحب ڈٹلٹن سے عرض کی کہ میرے لیے اللہ سے دعا
کریں، اللہ مجھے بیٹا عطا فرمائے، میں اس کو دین کے لیے وقف کردوں گا۔

حفرت حافظ صاحب نے بڑی رفت کے ساتھ دعا کی جے اللہ نے شرف قبولیت بخش اور ایک بیٹا عطا کیا۔ مولانا ابراہیم گاؤں سے اپنے استاد محترم کوخوشخبری دینے آئے اور پوچھا کے بچ کا نام کیا رکھوں؟ شخ شطش نے بے ساختہ کہا: بھٹی ابراہیم کا بیٹا اساعیل! پھرمولانا ابراہیم نے اس بچ کی تربیت اپنے استاد کی راہنمائی میں کتاب وسنت سے بی کی۔ انھوں نے جب شعور کی آئے سے دنیا کو دیکھا تو ان کے کانوں نے ایک بی ترانہ سنا: قال اللہ وقال الرسول مُن اللہ ہے۔

مولانا ابراہیم نے جونذر مائی اسے پورا کرنے کے لیے اپنی ساری توانائیاں اس بچے محمد اساعیل پرخرچ کردیں، کیونکہ یہ ایک ہی بچہ ان کی کل کا نئات تھا، جسے وہ دیں محمد ظاہر کی سر بلندی کے لیے وقف کر چکے تھے۔ اور سونے پہسہا کہ کہ الشخ الکبیر حافظ عبدالمنان وزیر آبادی بڑاللہ نے اسے اتناعلمی رسوخ دیا کہ علم، تقویٰ، عبادت اور دعوت ان کی زندگی کا اوڑھنا بچھوتا بن گئی۔ جب ان کے استادمولاتا ابراہیم میر سیالکوئی بڑاللہ میں ان کی ذمہ داری لگا کر گئے تو اس وقت گوجرانوالہ میں

(نگارشات (صداول) کھی کو اللہ کہ اللہ کی تقریقا از نفیلة التی عافقا اسعد محدود علی اللہ اللہ تعالی معدود سے اہل حدیث ہے۔ آپ نے اللہ کی تو فیق سے دعوت کا آغاز کیا تو اللہ تعالی نے اس میں اتنی برکت عطا فرمائی کہ جب ۲۰ فروری ۱۹۲۸ء میں اس دنیا سے رخصت ہوئے تو اس وقت گو جرا نوالہ میں ۵۰ مساجد اہل حدیث تھیں، آپ کے جناز سے میں ایک لاکھ سے زیادہ انسان تھے۔ میری میہ خوش نصیبی ہے کہ اللہ تعالی نے مجھے ان کا پوتا ہونے کا شرف بخشا۔ ان کی دعاؤں کا ثمرہ ہے کہ اللہ نے ہماری چوتھی پشت کو اپنے دین کی خدمت کا موقع دیا ہے۔

﴿ رَبِّ اَوْزِعْنِی آَنْ اَشُکُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِی آنْعَمْتَ عَلَی وَعَلَی وَالِدَی وَالَّذِی وَالَّذِی وَالَٰ اَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضُهُ وَاَدْخِلْنِی بِرَحْمَتِكَ فِی عِبَادِكَ الصَّلِحِیْنَ ﴾ وَاَنْ اَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضُهُ وَاَدْخِلْنِی بِرَحْمَتِكَ فِی عِبَادِكَ الصَّلِحِیْنَ ﴾ وان النمل: ١٩]

میں انتہائی ممنون ہوں فضیلۃ اشیخ حافظ شاہر محمود طلقہ کا کہ جوکام ہمیں کرنا چاہیے تھا اس میں وہ سبقت لے گئے۔ انھوں نے مختلف رسائل و جرائد میں بھرے ہوئے ان کے علمی مضامین، مقالہ جات اور ناور تحریریں عمدہ طریقے سے یکجا کی ہیں۔ اللہ تعالی آھیں ہماری طرف سے جزائے خیر سے نوازے اور ان کے علم وعمل میں برکت عنایت فرمائے۔ ماری طرف سے جزائے خیر سے نوازے اور ان کے علم وعمل میں برکت عنایت فرمائے۔ والصلاۃ والسلام علی نبینا محمد وعلی آلہ و اُصحابہ اُجمعین.

دعاؤں کا طالب اسعد بن حکیم محمود بن شخ الحدیث مولانا محمد اساعیل سلفی وَبَكُ الله خطیب جامع مسجد مکرم الل حدیث ماڈل ٹاؤن گوجرانوالہ نَّارِثَات (حداول) ﴿ وَ لَهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ محمود

## مقدمة التحقيق

یہ وعدہ اللی ہے کہ ہر دور میں ایک حق پرست جماعت نصرتِ خداوندی کی بدولت غالب ومنصور ہوگی جے ہر نوع کی مخالفت کوئی گزند نہیں پہنچا سکے گی۔ ائمہ محدثین کی تعبیر کے مطابق اس طا کفہ منصورہ سے مراد المحدیث کا گروہ ہے جو ہرآ لائش سے پاک خالصتا اس جادہ منتقیم پرگامزن ہے جس کی بنیاد کا ملا وحی اللی پر استوار ہے۔ اس جاعث حقہ کا یہی وہ انتیازی وصف ہے جو ایک طرف اگر اپنوں کے لیے باعث فخر اور قابل رشک ہے تو دوسری طرف مخالفین کی ہمدشم کی پورش اور طعنہ زنی کا بھی بہی بنیادی سبب ہے۔

اسلای تاریخ کی ابتدا سے لے کر آج تک رونما ہونے والے مختلف فرق وفتن کی تاریخ پر نظر دوڑائی جائے تو ایک صاحب بصیرت فخص بآ سانی بہچان لے گا کہ ہر زمانے میں پیدا ہونے والے اعتقادی ونظریاتی تصادم اور مختلف عقائد و افکار کی باہمی آویزش میں المحدیث ہی کا ایک گروہ ہے جو بھی راہِ متنقیم سے نہ ہٹا بلکہ دوسرول کے لیے بھی وہی بینارہ نور ثابت ہوا۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ خوارج، روافض، نواصب، چمیہ ،معزلہ، اور مرجیہ جیسے گراہ فرقول کے پیروکارسلف امت صحابہ کرام کی متعین کردہ فکر سے انجراف کرتے گئے اور جس فرقے میں جتنا زیادہ فکڑی انجراف و اعراض پھیلتا چلا فکر سے انجراف کرتے گئے اور جس فرقے میں جتنا زیادہ فکڑی انجراف و اعراض پھیلتا چلا گیا۔ یہ سعادت صرف آسی ایک پاکباز گروہ کا مقدر تھہری کہ جب بھی فتنوں کی تیز و تند آندھی چلی تو انھوں نے اس پگڈنڈی پر اپناسفر مقدر تھری کہا تو انھوں نے اس پگڈنڈی پر اپناسفر جاری رکھا جس پر چل کر ان کے اسلاف جنت کی راہ سدھار گئے تھے۔ اس استقامت

برصغیر کے ظلمت کدے میں دعوت تو حید اور سلفی منبج وفکر کے احیاء کے لیے ائمہ المحدیث کی طرف سے جس جانفشانی کا مظاہرہ کیا گیا، بلاشبہ وہ قرون اولیٰ کی قرین و سہیم تھی کہ جس کی بدولت نہ جانے کتنے نفوس راوحتی سے شناسا ہوئے۔ تقبل الله جھودھم و شکر مساعیهم و حشرنا فی زمرتهم.

دعوتی جود و مسامی کے شمن میں علاءِ المحدیث کی دور رس نگاہیں تمام اسالیبِ دعوت پر مرتکز رہیں اور انھوں نے ہر جاب میں اپنی ذمہ داریاں خوش اسلوبی سے انجام دیں۔ وعظ و تبلیغ کے ذریعے عوام الناس کی ذہنی سطح کے مطابق وعوتی دروس اور مجالس وعظ کے ذریعے و سیع پیانے پر تو حید و سنت کی اشاعت کا انتظام کیا گیا اور ملک کے طول وعرض میں اس مقصد کی خاطر ایک طرف اگر اجتماعی پروگراموں کا جال بچھا ہوا تھا تو دوسری جانب انفرادی وعوت کی ذمہ داریوں کو بھی نظر انداز نہ کیا نگارشات (صداول) المحال ( 47 ) المحالة مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

گیا، اور دعوت و تبلیغ کے ضمن میں داعیانِ حق کے ذاتی کردار اور شخصی اخلاق نے حیران کن نتائج پیدا کیے۔

- تصنیف و تالیف اور صحافت کے میدان میں ائمہ اہلحدیث نے ایسا گراں قدر در شرچھوڑا ہے کہ ایک عالم تا ابدان کی مساعی جیلہ کاممنون رہے گا۔
- کہ مدارس و جامعات کے ذریعے تدریسی خدمات اور تعلیمی اصلاحات کی الیمی روشن مثالیس قائم کی جنھیں مخالف و موافق ہر ایک نے سراہا اور اپنے معاہد و جامعات کے مناجح میں ان سے استفادہ کیا۔
- ک مناظرات ومباحثات میں بھی علائے اہلحدیث نے الیم بے مثال خدمات انجام دیں کہانے تو ایک طرف مخالفین بھی بوقت ضرورت ہمارے علا بی کوآ واز دیا کرتے تھے۔
- نصرتِ حِق کی خاطر مختلف فرق و احزاب کی تر دید میں علاءِ اہلحدیث نے ہر ممکن طریقہ اختیار کیا اور ہر مخالف نظریے اور فقنے کی خوب خبر لی۔

علاوہ ازیں اس دور میں کتاب و حکمت کی نشر و اشاعت اور توحید وسنت کی وعدت میں جتنے طرق و وسائل مہیا تھے سب سے استفادہ کیا گیا اور انھیں خلق خدا کی ہدایت وراہنمائی کے لیے بروئے کار لایا گیا۔

اٹھیں جو د مبار کہ اور مسائی جمیلہ کے بتیج میں ایسے ایسے رجال کار پیدا ہوئے جنھوں نے ساری زندگی اسی مقدس فریضے کی خاطر تک و دو کی اور اس گلشن کی آبیاری میں اپنی عمریں کھیا دیں۔

حضرت العلام شخ الحدیث مولانا محمد اساعیل سلفی پڑلشے، بھی اسی قافلہ دعوت وارشاد کے رکن رکین بلکہ اپنے عہد میں اس کے قائد وسرخیل ہے، جن کی ساری توانا ئیوں کامحور و مرکز ہی اس موروثہ دبستان کی نگہبانی تھا جو آھیں اپنے اسلاف سے ورثے میں ملا۔ حضرت مولانا محمد اساعیل سلفی پڑلئے، کی خدماتِ جلیلہ پر طائزانہ نظر ڈالنے ہی

لكارثات (عداول) 🗫 📢 ( 48 ) كالما مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

سے عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ س طرح تنہا ایک شخص ایسی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہوسکتا ہے کہ ایک مسجد و مدرسہ کے نظم واہتمام سے لے کر ملی وقو می مسائل تک اپنی ذمہ داریاں محسوس کرتا اور مقدور بھرانھیں ادا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

حضرت سلفی وطالت ایک مقام پرخود فرماتے ہیں:

''میری مشغولیتوں کا بیہ حال ہے کہ مدرسہ کی تدرلیں اور اجتمام دونوں میرے متعلق ہیں، مقامی جماعت میں بھی کافی حد تک دخل دینا پڑھتا ہے، شہری اور مقامی حواد ثات سے بالکل بے تعلق رہنے کی عادت نہیں، سیاسیات سے بھی تھوڑا بہت تعلق رکھنا ضروری سجھتا ہوں، اپنی ذاتی مشغولیتیں اس کے علاوہ ہیں، قوت قدی کا بھی دعویٰ بالکل نہیں ...۔''

(نگارشات،ص: ۵۵۹)

غرض انھوں نے حسبِ استطاعت ہر ذمہ داری کو باحسن طریق نبھایا اور اپنی تدریسی ہتحریری اورمسلکی مساعی کے ذریعے گرال قدر خدمات انجام دیں۔

#### تحریری خدمات:

حفرت سلفی المسلفی کشتِ مشاغل کے سبب بہت تھوڑا لکھ سکے لیکن جتنا لکھا وہ ہزاروں صفحات پر بھاری اور اتنا زدوا ثر تھا کہ ہر قدر شناس نگاہ نے اس کا خیر مقدم کیا اور ان کی تحریرات کوسلفی منج وفکر کے احیاء اور مسلکی و جماعتی بیداری کے لیے نعمت غیر مترقبہ قرار دیا۔ مترقبہ قرار دیا۔

محدث العصر مولانا عبیدالله رحمانی مبار کپوری رشط فرماتے ہیں: '' حضرت مولانا محمد اساعیل صاحب کے مقالے جمیت حدیث کے متعلق بالکل جدید اور نرالے ہیں، شاید اس سے پہلے بیطرزِ استدلال اختیار نہیں کیا گیا ہے۔ خوب لکھا ہے۔ متع الله المسلمین بطول حیاته ونفعهم www.KitaboSunnat.com

تگارشات (صراول) المحالی (49 ) المحالی مقدمه النحقیق از حافظ شاهد محمود کارشات (صراول) المحالی یوم القیامة " ( به فت روزه الاعتصام لا بور، یکم دیمبر، ۱۹۵۰ء) حضرت سلفی رشالین کی زندگی ہی میں به فت روزه الاعتصام لا بور کا ایک قاری مدیر الاعتصام کے نام اینے ایک مکتوب میں لکھتا ہے:

"مقامِ مسرت ہے کہ آپ کا اخبار ہفت روزوں میں خصوصی اہمیت کا حال ہے۔ الاعتصام کی تقریباً چارمہینوں کی کا بیاں زیر نظر ہیں، ان کا ہر مضمون بغور پڑھا، دیگر مضامین کے علاوہ مولانا محمد اساعیل صاحب کے مضامین نہایت اہم اور فیتی ہیں۔

"مولانا صاحب كا مضمون "وتحريك المحديث كا مدو جزر" اپنى عمد گى اور جامعيت كے لحاظ سے بہت ہى اہم ہے ليكن افسوس كه مولانا صاحب نے باوجود مطالبوں كے اسے آگے نه بر هايا۔ مولانا صاحب كا مضمون اس قابل ہے كه اسے بفلٹ كى صورت ميں شائع كيا جائے۔ كچھ در بعد ہى اعلان ہوا كه مولانا صاحب كى وہ تقرير جو افھوں نے جامعہ سلفيه كانفرنس ميں كي تھى، مزيد اضافه كے ساتھ الاعتصام ميں قبط وارشائع ہوگى جو چار مين ختم ہوجائے گى۔

''اس وقت تک (احکام شریعت میں حدیث کا مقام) اس کی دس قسطیں آ چکی ہیں اور ہم (قار کمین) کو مزید خاری رکھتے ہوئے ہر پہلو کی اچھی طرح ہم بیعرض کرتے ہیں کہ اس کو مزید جاری رکھتے ہوئے ہر پہلو کی اچھی طرح وضاحت کر دینی چاہیے اور اس کے ختم ہونے کے بعد اس کو بھی چھپوا کر عوام الناس میں تقسیم کیا جائے۔'' (الاعتمام، لاہور،ص:اا، ۲۵مئی،۱۹۲۲ء) گزشتہ سال جب ججیتِ حدیث اور دفاعِ سنت کے متعلقہ حضرت سلفی ڈسلٹنہ کے

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مضامین کا مجموعہ''مقالاتِ حدیث' کے نام سے شائع کیا گیا تو کراچی سے ایک بھائی

تكارثات (صراول) المحالي في المحالي المحالية التحقيق از حافظ شاهد محمود

محمد ثاقب صاحب نے کتاب پڑھنے کے بعد ہمیں ایک خط لکھا جس سے ہمارے حوصلے بھی دو چند ہوگئے اور ہمیں یک گونہ توانائی حاصل ہوئی۔

وه بھائی اینے خط میں لکھتے ہیں:

''ابھی میں مولانا اساعیل سلفی رسطنٹہ' کی کتاب''مقالاتِ حدیث'' پڑھ کر فارغ ہوا ہوں۔ یقین کریں میں نے جس دلچیں سے اس کتاب کو بڑھا ہے شاید ہی کسی کتاب کو پڑھا ہو، اور اس کتاب کے بعد مولانا اساعیل سلفی الله کا جومقام میرے سامنے آیا ہاس کے بعد مجھے اینے المحدیث تہونے پر جو فخرتھا اس میں اور اضافہ ہوگیا ہے۔ الله تعالی مولانا کو جنت الفردوس میں جگہ عطا فرمائے اور جومحنت انھوں نے اس باطل فرقے (منکرین حدیث) کے ردمیں کی ہے اُسے قبول کرے۔میری دلی خواہش ہے کہ اس کتاب کا انگاش میں ترجمہ ہو۔ میں سمجھتا ہوں کہ یہ دین اور قرآن و حدیث کی ایک بہت بدی خدمت ہوگی۔ میں اس کتاب کے بارے میں خاص طور پر اس لیے رہے کہ رہا ہوں کیونکہ آپ جانتے ہیں کہ منکرین حدیث کا زیادہ ٹارگٹ ہماری اشرافیہ ہے، اور ساتھ ہی پڑھے کھے اذبان کو یہ لوگ زیادہ اپیل کرتے ہیں، اس لیے اس کتاب کا اگریزی ترجمہ دعوتی نقطۂ نظر سے انتہائی مفیدر ہے گا۔''

حضرت سلفی پڑالشہ نے جس موضوع پر بھی لکھا اس میں علمی رسوخ ، منہ سلف کی پاسداری ، ادبی کمال، طعن وتشنیع سے احتراز ، ذاتیات پر یکپیز اچھا لنے سے گریز اور مخالفین کی قدر ومنزلت ملحوظ رکھی اورا پی بات کوخوش کن اسلوب وتعبیر سے بیان کر دیا۔

#### ایک اندو هناک حقیقت:

چاہیے تو بیرتھا کہ ایساعلمی ذخیرہ اور مسلکی ورشر حرَ نِے جان بنایا جاتا، جماعتی و تنظیمی سطح پر اس کی اشاعت کا انتظام ہوتا، جماعتِ اہلحدیث کے ذمہ داران اور کار کنان (گارثات (سادل) کی حرات است از ماند التحقیق از حافظ شاهد معمود است این جماعتی نصاب کا حصد بنات، ہر المحدیث فرد فیتی متاع کے ماند اس کی حفاظت کرتا اور است خور وخوش سے پڑھتا تا کہ جماعتی شعور اور مسلکی بیداری کی ذمه داریوں سے عہدہ برآ ہونا ممکن ہوتا لیکن اس سب کے عکس ان انمول موتیوں کو دیگر مہمات کی طرح غفلت کے دبیز پردوں نے ڈھانپ لیا اور ہمارے افراد و جماعت، مہمات کی طرح غفلت کے دبیز پردوں نے ڈھانپ لیا اور ہمارے افراد و جماعت، خصوصاً جس جماعت کی حضرت سلفی رشاش نے اسپ خونِ جگر سے آبیاری کی، نے اس فریض سے بہلو تہی کو اپنے لیے باعث افتخار سمجھا۔ اگر چہ بعض حضرات کی انفرادی کاوشوں سے کچھ حصد دست برد زمانہ سے نے گیا لیکن ان لآلی منثورہ اور ورر مکنونہ کے کاوشوں سے کچھ حصد دست برد زمانہ سے نے گیا لیکن ان لآلی منثورہ اور ورر مکنونہ کے شایانِ شان ان کی اشاعت کا قابلی قدر اہتمام نہ ہوا۔

#### جماعتی لٹریچر کی ضرورت واہمیت:

حضرت سلفی رشاشہ اپنے کثیر مشاغل اور بے پناہ مصروفیتوں کے باوجود اس حقیقت سے بخوبی آگاہ تھے کہ مسلکی و جماعتی شعور کے احیا کے لیے مفیدعلمی لٹر پچرکی کتنی اہمیت ہے۔ چنانچ عموماً وہ اپنے دروس و خطابات اور مضامین و تحریرات میں جماعتی لٹر پچرکی اشاعت پر زور دیتے اور ہمہ وقت اس کی طباعت کی فکر ان کے دامن گیر رہتی۔ چنانچہ جامعہ تعلیم الاسلام ماموں کا نجن کی سالانہ کا نفرنس کے موقع پر اپنے خطبہ صدارت میں فرماتے ہیں:

''بحث اور مناظرات کا دورگزر چکا۔ اب اس کی افادی حیثیت مشتبہ ہے،
آپ اب سجیدہ اور مدلل لٹریچر شائع فرمائے جے لوگ گھروں میں بیٹھ کر
سکون سے پڑھیں۔ وہ دلوں پر اثر کرے۔مفید لٹریچر بڑی مؤثر قوت ہے،
آپ اس سے دماغوں میں انقلاب پیدا کر سکتے ہیں، اذہان کو درست کر
سکتے ہیں۔نواب صدیق حسن خاں،مولانا حافظ محمد کھوی،مولانا عبدالستار
فیروز وٹواں کی تصانیف نے ہزاروں افراد کے عقیدے درست کر دیے۔

تُكَارِثُات (صراول) ﴿ 52 ﴾ ﴿ 52 ﴾ مقلمة النحقيق از حافظ شاهد محمود

تواب صاحب برطائے نے سینکٹروں کا ہیں کھیں۔ ان میں بعض کا ہیں مخامت کے لحاظ سے کئی کئی جلدوں میں شائع ہوئی ہیں۔ فتح البیان، رجمان القرآن، ولیل الطالب الی ارجح المطالب، الحطہ ، بنج الوصول وغیرہ بری فیمتی کتابیں ہیں، جن سے اسلام کو بے حد فائدہ پہنچا۔ آج ہم ان جواہر پاروں کی اشاعت سے معذور ہیں۔ بعض غیر مفید کتابیں ملک میں شائع ہورہی ہیں گران جواہر پاروں سے اغماض کیا جارہا ہے۔
"مسلک کی صحیح ترجمانی کے لحاظ سے معیار الحق مؤلفہ حضرت شخ الکل مولانا سید نذیر حسین صاحب، الارشاد مولانا ابو یجی شاہجہانپوری اور حسن البیان مؤلفہ مولانا عبدالعزیز صاحب رحیم آبادی کی اشاعت وقت کا تقاضا ہوتا المعبود عرصہ سے نابید ہے، اس بے نظیر شرح کی اشاعت اس وقت جاعت پر قرض ہے۔ تحفۃ الاحوذی کی اشاعت مصر میں ہورہی ہے وقت جاعت پر قرض ہے۔ تحفۃ الاحوذی کی اشاعت مصر میں ہورہی ہے مگرعون المعبود کی سعادت معلوم نہیں کس صاحب دل بزرگ کو حاصل ہوتی

ہے؟ ان کتابوں کی اشاعت جماعت کی طرف سے کاروباری انداز سے ہونی جا ہے تا کہ محفوظ رہے۔مفت کی چیزیں عموماً ضائع ہوجاتی ہیں۔

''نواب صدیق حسن خال کے بعد جلالۃ الملک عبدالعزیز بن سعود ڈسٹنے کا موقف دینی کتابول کی اشاعت میں صد ہزار تحسین کا مستحق ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کی قبر کورحمت سے بھرے، ان کی اولاد بھی مرحوم والدکی طرح دینی کتابوں

کی اشاعت کے سلسلہ میں مبار کہار کی مستحق ہے گھر جماعت ِ اہلحدیث کا اس معاملہ میں عرصہ سے سکوت بلکہ بے توجہی قابل شکایت ہے۔

"چند مکاتب اپنی بساط کے مطابق کام کر رہے ہیں، ان کا کام قابل تعریف ہے اور ذاتی ہونے کے ساتھ ضرورت کے لحاظ سے بہت کم ہے۔ضرورت ہے کہ اہل علم اور دانش مند حضرات مل کراس کمی کو پورا کرنے کی کوشش کریں۔"

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لكارشات (دمداول) ١٩١٥ ( 53 ) ١٩٨٥ مقدمه التحقيق از حافظ شاهد محمود

ان معروضات کو ذکر کرنے کا مقصود اپنے اکابر، خصوصاً جن احباب کے ہاتھ میں جماعت کی زمام کار ہے، کی خدمت میں بیا گوش گزار کرنا ہے کہ کیا انھوں نے بھی اس جانب اپنی ذمہ داریوں کومحسوں کیا ادراس کے لیے کوئی عملی قدم اٹھایا ہے؟

#### نگارشات:

زیر نظر مجموعه میں حضرت سلفی اطلانه کی تمام مطبوعه وغیر مطبوعه منتشر تحریرات جمع کی گئی ہیں، جس میں ان کے تحریر فرمودہ کتب و رسائل، مضامین و مقالات، فآویل، مکا تیب، مقد مات اور تعلیقات وحواثی شامل ہیں۔

قبل ازیں ہم حضرت سلفی الطفہ کے جیتِ حدیث اور دفاع سنت کے متعلقہ مضامین کو''مقالاتِ حدیث' کے نام سے شائع کر چکے ہیں جوان کے تیرہ مقالات کا مجموعہ ہے۔ واضح رہے کہ ذکورہ بالا مجموعہ میں''جیتِ حدیث' کے نام سے مطبوع کتاب کے چارمقالات شامل نہیں ہیں۔ اراوہ ہے کہ''مقالاتِ حدیث' کے آ کندہ ایڈیشن میں جیتِ حدیث کے متعلقہ تمام سترہ مقالات کیجا شائع کیے جا کیں۔ ان شاء اللہ العزیز

زیر نظر مجموعه" نگارشات" حصه اول میں حضرت سلفی برطنته کے تحریب المحدیث کے تجزیه و تعارف اور مسلک المحدیث کے متعلقه شکوک وشبهات کے ازالے کے تناظر میں لکھے گئے مضامین و مقالات شامل ہیں، اور آخر میں اسی موضوع سے متعلقه ان کے بعض خطبات صدارت واستقبالیہ اور رپورٹس بھی شامل کتاب ہیں۔

ان مضامین میں جماعت ِ اہلحدیث کی تاریخی خدمات کا بخوبی تجزیہ و تعارف مرکبا گیا ہے اور مختلف حوادث و واقعات کے تناظر میں اس طا کفد منصورہ کی کثیر الجہت

جہو د ومسائی کونمایاں کیا گیا ہے۔ ﴾ بالخصوص برصغیر کےظلمت کدہ میں اس جماعت کی مثالی اور روثن مساعی کوخوب

اجاگر کیا گیا ہے۔

## لَكُارِثُات (عداول) 40 ( 54 ) 50 ( مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

- ان مقالات میں سلفی فکر اور منبح المحدیث کو نہایت ہی وکنشین اسلوب میں متعارف کروایا گیا ہے۔
- اریخی واقعات کے حوالے سے ائمہ صدیث پر ڈھائے جانے والے مظالم اور توحید و سنت کی اشاعت کی راہ میں پیش آمدہ مصائب و تکالیف کا بالنفصیل تذکرہ زیر نظر مجموعہ میں نظر آتا ہے، جس میں داعیانِ حق کے لیے گراں قدر نصائح کا سامان ہے۔
- اتہامات والزامات اور ان کی حقیقت کی خوب نقاب کشائی کی گئے ہے۔

  الہمامات والزامات اور ان کی حقیقت کی خوب نقاب کشائی کی گئی ہے۔
  - ا مسلک اہلحدیث کے روثن پہلو اور امتیازی اوصاف کی بخوبی تفصیل بیان کی گئ ہے اور دوسرے فرقوں بالخصوص اہل الرائے کے منج میں موجود عیوب و نقائص کی خوب وضاحت کی گئی ہے۔
  - پر مغیر میں تحریک مجاہدین کی لازوال خدمات، آزادی وطن کے لیے علائے المحدیث کی جود و مساعی اور ملکی مسائل اور ملی معاملات میں حاملینِ مسلکِ المحدیث کی کوششوں کو کا تذکرہ اس کتاب کی زینت ہے۔
  - اللہ مختف تقلید پہند گروہوں کی جانب سے مسلکِ حق پر عاکد اعتر اضات والزابات کی خوب خبر لی ہے لیکن کہیں بھی احترام ووقار کا دامن ہاتھ سے چھوٹے نہیں پایا۔
    ان مقالات میں حاملینِ مسلک المحدیث کے لیے بے بہا نصائح و توجیہات شامل ہیں، جن میں انفرادی و جماعتی ذمہ داریاں، جماعتی ذمہ داران کے فرائفن، موجودہ دور میں مسلک کی ترتی اور نشو ونما کے لیے مفید ہدایات جیسے مباحث مراحت کو ملتے ہیں۔

## نگارشات (حصداول) میں شامل مضامین:

اس مجموعه مين مندرجه ذيل چاليس (۴٠) نگارشات شامل بين:

## نگارثات (صداول) 🗫 🕻 55 ) کا تا مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

#### 1)النهضة السلفية في الهند والباكستان:

اس مضمون میں برصغیر پاک و ہند میں مسلک اہل حدیث کے مختلف مراحل اور مختصر تاریخ کا تذکرہ ہے۔

یه مضمون در اصل بیلی بار حضرت شاه اساعیل شهید رشان کی کتاب "تنویر العینین فی إثبات رفع الیدین" کے آغاز میں بطور مقدمہ جنوری ۱۹۵۵ء میں شائع بوا تھا۔ یہ کتاب مرکزی جعیت المحدیث کے نشریاتی ادارہ اشاعة السنة الامور کے زیر امتمام شائع ہوئی تھی۔ بعد ازاں ہفت روزہ الاعتمام لامور (۲۲رفروری ۱۹۷۳ء) میں بھی یہ مضمون چھیا اور ایک بارکتابی شکل میں جامعہ سلفیہ فیصل آباد کی طرف سے چوبیں (۲۲۷) صفحات پر ۱۹۷۳ء میں شائع ہوا۔

یہ صنمون عربی زبان میں لکھا گیا تھا جے اردوتر جمہ کے ساتھ شاملِ اشاعت کیا جارہا ہے۔اس کتا بچہ کا اردوتر جمہ برادرعزیز پروفیسر حافظ عبدالجبار ﷺ کا تحریر کردہ ہے۔

## 📵 ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخته مثق بی رہی:

اس مضمون میں تقلید و جمود کے مختلف اثرات، مسلکِ المجدیث کے خلاف الل الرائے کی ریشہ دوانیاں، تاریخ اہلحدیث کے بعض ادوار کا تذکرہ اور تقلید و ظاہریت کے درمیان اہلحدیث کے امتیازی مقام پر بحث کی گئی ہے۔

یه صنمون پهلی بار مفت روزه الاعتصام لا مور ( کیم جولائی ۱۹۲۷ء، جلد: ۱۵، شاره: ۱۳۸ تا ۳ رستمبر ۱۹۲۷ء جلد: ۱۸، شاره: ۲۵) میں نو اقساط میں شائع ہوا، اور بعد ازاں د تحریب آزادی فکر' میں طباعت پذیر ہوا۔

## 💿 تحریک المحدیث کا تاریخی موقف اوراس کی خدمات:

اس مضمون میں تحریک المحدیث کے مقاصد، دیگر فرقوں کے مناہج میں مخفی

تَكَارِثَات (صراول) ١٩٤٥ ﴿ 56 ﴾ ١٥٠٤ مقلمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

نقائض، ائمہ حدیث کی خدماتِ جلیلہ اور برصغیر میں علائے اہلحدیث کی مساعی جیلہ پر روشنی ڈالی گئی ہے۔

یہ مضمون ہفت روزہ الاعتصام لاہور (۱۹، اگست، ۱۹۴۹ھ) کے پہلے شارے میں حضرت سلفی ڈلٹنے کا پہلامضمون تھا جو شائع ہوا۔ پھر اس کے بعد بھی ہفت روزہ الاعتصام کے مختلف شاروں (۱۲، اکتوبر ۱۹۵۲، ۲۰ اکتوبر ۱۹۹۱ء) میں بیمضمون شائع ہوتا رہااور بعدازاں''تحریک آزادی فکر'' میں بھی بیمضمون اشاعت پذیر ہوا۔

جاعت کے ماضی اور حال پرایک نظر اور مستقبل کے لیے ایک لمحہ فکریہ کی ضرورت:

بيه مضمون أيك بى بار مفت روزه منظيم المحديث رورد ( كيم دسمبر١٩٣٢ء) ميس شاكع موار

## 🕏 تحريک المحديث کے تين دور:

سیمضمون بھی ایک ہی بارتنظیم اہلحدیث روپڑ (۱۵-۲۲رجنوری ۱۹۳۷ء) میں دو فشطول میں شائع ہوا۔

#### 🛈 برصغیر پاک و هند میں الل تو حید کی سرگرمیاں:

اس مضمون میں برصغیر کے خطہ میں شرک و بدعت کی مختصر روداد اور اس کے مقابلے میں خانوادہ ولی اللبی کی جدوجہد کا تذکرہ ہے۔

ریمضمون کیملی بارمفت روزه الاعتصام لا ہور (۱۱۔ ۱۸راکتوبر۱۹۲۳ء) میں دو منسطوں میں شائع ہوا اور بعدازاں''تحریک آزاد کی فکر'' میں طبع ہوا۔

## 🛈 تحريك المحديث كالمروجزر:

اس مضمون میں مسلکِ اہلحدیث کی ابتدا، مختلف فرقوں کا رویہ سلفی نقطہ نظر کی منافی منطہ نظر کی منافی منطہ نظر کی منافی منا

لَّارِثَات (صداول) ﴿ 57 } ﴿ 57 } ﴿ مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

کے عیوب و نقائص اور اہلحدیث کے مضبوط موقف و نقطہ نگاہ پر روشیٰ ڈالی گئی ہے، اور اس ضمن میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رشاشہ کی خدمات کا بالنفصیل تذکرہ کیا گیا ہے۔
یہ مضمون سب سے پہلی بار ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۲ نومبر ۱۹۱۱ء، جلد:
سا، شارہ: ۱۲ تا ۹ فرور ۱۹۲۲ء جلد: ۱۳، شارہ: ۲۸) میں بارہ اقساط میں شائع ہوا اور بعد میں حضرت سلفی رشالشہ کے مجموعہ مضامین پر مشتمل کتاب ''تحریک آزادی فکر'' میں شائع ہوا۔ نیز یہ ضمون انڈیا سے (۸۸) صفحات پر کتابی شکل میں ۱۹۹۱ء میں شائع ہوا۔ اس مضمون کی اہمیت کے پیش نظر ہندوستان کے بعض مداری المحدیث نے اسے ہوا۔ اس مضمون کی اہمیت کے پیش نظر ہندوستان کے بعض مداری المحدیث نے اسے ایپ نصاب میں بھی شامل کیا۔

(۱) ہاری سرگزشت، آئندہ تبلیغی مساعی گزشتہ حوادث کی روشنی میں:

اس مضمون کے عنوان ہی ہے اس کے مباحث کا اندازہ ہوجاتا ہے کہ کس طرح تاریخ کے مختلف ادوار خصوصاً برصغیر میں اس جماعت کے خلاف مختلف حرب بروئے کارلائے گئے اور مسلک حق کے پیروکاروں کو طرح طرح کی اذبیتیں دی گئیں حتی کہ انھیں مساجد سے نکال باہر کیا گیا لیکن دعوت کی ہمہ گیری اور عقید ہے کی صفائی و پاکیزگی کی بدولت بیتح کیک پروان چڑھتی گئی اور کوئی رکاوٹ اس کی راہ میں حاکل نہ ہوسکی۔

پیمضمون کیلی بار ہفت روزہ الاعتصام لاہور (۲۲۷رجون ۱۹۵۸ء تا ۱۴راگست ۱۹۵۹ء) میں چاراقساط میں شائع ہوا اور بعد ازاں'' فناوی سلفیۂ' میں شائع کیا گیا۔

مسلك المحديث اورتح يكات جديده:

اس سلسلهٔ مضامین کے تعارف میں فضیلة الشیخ مولانا ارشاد الحق اثری طِلْله الشیخ مولانا ارشاد الحق اثری طِلْله رقطراز ہیں:

''زیر نظر رسالہ ان [مولانا سلفی رسلنے] کے ان مضامین پر مشمل ہے جو انھوں نے نصف صدی پہلے ''مسلک المحدیث اور تحریکات جدیدہ'' کے محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صراول) 🗫 📢 ( 58 ) 🗫 🖈 مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

عنوان سے شیخ الاسلام فاتح قادیان امام المناظرین حضرت مولانا شاءالله امرتسری برالشید کے ہفت روزہ ''المحدیث' میں لکھے۔ مولانا امرتسری برالشید نے ان کی قدر افزائی فرمائی اور اس کی پہلی قسط بطور اداریہ شاکع کی۔ ابتداء یہ صفمون تین فسطوں پر مشمل تھا جو المحدیث امرتسر (جلد: ۲۲ میں ۱۲۔۲۱۔۳۱ ر مارچ ۱۹۳۵ء) کو شاکع ہوئے۔ موضوع کا عنوان ہی ایپ مندرجات کا پید دیتا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے:

''ایک المحدیث کو المحدیث جماعت میں رہ کر اپنی صلاحیتوں کا مظاہرہ کرنا چاہیے، جس کا میدان نہایت وسیع ہے، جدید وقتی تحریکات سے ل کر اپنی صلاحیتوں کو محدود کرنا کوئی مفید مشغلہ نہیں، اور نہ ہی بیکوئی دانشمندانہ اقدام ہے۔ ان تحریکوں کے ساتھ ملنے سے انھیں کوئی فائدہ حاصل ہوتا ہے یا نہیں گر اندیشہ یہ ہے کہ المحدیث فکر وعمل کو ضرور نقصان پنچے گا، مداہدت پیدا ہوگی اور آ ہستہ آ ہستہ اپنا وجود بھی خطرے میں پڑجائے گا۔''

"ظاہر ہے کہ ان کی اس پکار پر ردعمل تو ہونا ہی تھا۔ چنانچہ کسی دوسری جماعت میں داخل ہو کر کام کرنے والے بعض المحدیث نوجوانوں کو یہ بات نا گوارگزری تو جماعت اسلامی کے چہارروزہ اخبار "کور" لاہور میں، جومولانا ملک نصر اللہ خان عزیز درالت کی زیر ادارت نکاتا تھا، پہلے جناب حافظ محد زکریا درالت نکاتا تھا، پہلے جناب حافظ محد زکریا درالت کی اشاعت میں اس کی تردیدی ۔ حافظ صاحب کے عنوان پر ۲۵ مارچ ہی کی اشاعت میں اس کی تردیدی ۔ حافظ صاحب موصوف نامور محدث حضرت مولانا نیک محمد در الله عندی الامام عبد البارغ نوی درالت کے فرزند تھے۔مسجد قدس المحدیث امرتسر میں ان کا عبد البارغ نوی درالت میں ان کا عبد البارغ میں درالت کی اس کی تردید کا مرتسر میں ان کا عبد البارغ نوی درالت کی درالت کی البارغ میں ان کا البارغ نوی درالت کی درالت کی درالت کی درالت کی کا میں کا کا درالت کی درالت کا درالت کی درالت کرالت کی درالت کی

## نَّارِثَات (صداول) ﴿ وَ ﴿ وَ ﴾ ﴿ وَ فَعَلَمُ التحقيق از حافظ شاهد محمود

قیام تھا۔ پاکتان کے بعد راولپنڈی میں آکر فوت ہوئے۔ اس کے بعد ماہ اپریل کی تین اشاعتوں میں مولا تا حکیم عبدالرجیم اشرف رششنز نے مولا تا سلفی رششنز کے مضمون پر تعاقب کیا۔ حکیم صاحب ویرووال سے لاکل پور (فیصل آباد) میں تشریف لائے، جامعہ تعلیمات اسلامیہ، جامعہ طیبہ ان کی یادگار ہیں۔ جون ۱۹۹۱ء میں انھوں نے انقال فرمایا۔ ان دونوں کا جواب الجواب حضرت مولا سلفی مرحوم نے الجحدیث امرتسر میں دیا جو جواب الجواب حضرت مولا سلفی مرحوم نے الجحدیث امرتسر میں دیا جو (اا۔ ۱۸۔ ۲۵ مئی اور کیم جون ۱۹۳۵ء) کی اشاعتوں میں شائع ہوا، اور اس بحث کاحق ادا کر دیا۔ ولله دره!

"اس سلسله مضامین کے پچھ عرصه بعد المحدیث امرتسر ہی کی چار (۱۳۸-۳۰ رنومبر ۴۵ واور ۷-۱۱ رخمبر ۱۹۳۱ء) اشاعتوں میں "مسلک المحدیث اور فریضه اقامت دین، جدیدتح یکات اور ہمارا موقف" کے عنوان سے ایک مقالہ سپر قلم کیا جس میں مزید اپنے موقف کو منح فرمایا۔ اور اس سلسلے کی غلط فہمیوں کے ازالہ کی کوشش کی۔ مسلکی جماعتی زندگی میں حضرت سلفی مرحم کی بیزگارشات آج بھی سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہیں۔"

پہلی بار بیسلسلہ مضامین ہفت روزہ المحدیث امرتسر میں شائع ہوا جس کی تفصیل فرکورہ بالاسطور میں بیان ہوئی ہے، اور دوسری بار بیمضامین ادارۃ العلوم الاثربیہ فیصل آباد کی جانب سے اکتوبر ۱۹۹۸ء میں سینتالیس (۲۵۷) صفحات پرکتابی شکل میں شائع ہوئے۔

الله مسلك المحديث كے بارے ميں چندائم سوالات اوران كے جوابات:

۱۹۲۷ء میں جناب عبدالحق بی۔ اے، آیل۔ایل۔بی نے حضرت مولانا محمہ اساعیل سلفی اٹر کشنے کی خدمت میں مسلکِ المحدیث کے منچ اور طرز فکر وعمل کے بارے تَكَارِثُات (عداول) ١٤٠٥ ( 60 ) ١٥٠٥ ( مقلعة التحقيق از حافظ شاهد محمود

میں چودہ سوالات ارسال کیے جن کا حضرت سلفی ڈسٹٹنے نے نہایت تسلی بخش جواب دیا۔ بیسوالات و جوابات کیہلی بار ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۳۸ر جون ۱۹۲۱ء) میں شائع ہوئے اور دوسری بار' دشحریک آزادی فکر'' میں طبع ہوئے۔

#### 🛈 المحديث كي اقتداء:

آل بریلی کے آرگن ماہانہ رضوان لاہور (۱۲۸ مارچ ۱۹۵۱ء) کے نماز نمبر میں بعض اختلافی مسائل کے تذکرے میں یہ ثابت کرنے کی کوشش کی گئی کہ اہلحدیث حضرات کے پیچھے نماز پڑھنی درست نہیں، اور اس کے ساتھ ہی بعض مسائل کی غلط توجیہ اور چند قدیم اتہامات کا بھی اعادہ کیا گیا تو حضرت سلفی ڈٹلٹنہ نے ان الزامات کے جواب میں فدکورہ بالاعنوان سے یہ گراں قدر مقالہ لکھا جو ہفت روزہ الاعتصام لاہور (جلد: ۲، شارہ: ۳۲ تا شارہ: ۳۷) میں چھ اقساط میں شائع ہوا، اور بعد ازاں فرتح کے آزادی فکر'' میں طبع ہوا۔

یہ مقالہ حضرت سلقی رشائے کی فقہی مسائل میں ژرف نگاہی اور دقتِ نظری روشن در رف نگاہی اور دقتِ نظری روشن در ایل ہے جس میں انھوں نے مخالفین کے شبہات واتہامات کا بھی بھر پور جائزہ لیا ہے اور مسلکِ المحدیث کے موقف کی مضبوطی اور فریق مخالف کے منج و استدلال کی کمزوریاں بھی خوب واشگاف کی ہیں۔

#### 🛈 ترك تقليداورا المحديث:

اس مضمون میں یہ ثابت کیا گیا ہے کہ ترک تقلید اور اہلحدیث نیز اہلحدیث اور غیر مقلد میں تر اہلحدیث اور غیر مقلد میں تراون خیر مقلد میں تراوف خیر مقلد میں تراوف خیر مقلد میں منظر سے نابلد ہے۔مضمون کے آخر میں بعض ایسے لوگوں کا تذکرہ ہے جنھیں غیر مقلد کہنا تو درست ہے لیکن وہ لوگ اہلحدیث کہلانے کے قطعاً حقد ارنہیں۔

لكارشات (صراول) ١٩١٥ ( 61 ) ١٩١٨ مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

بیه صنمون پہلی بار ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲\_9\_۲ار جولا کی ۱۹۲۵ء) میں تین اقساط میں شائع ہوا اور بعد از ان' دنچر یک آ زاد کی فکر'' میں طبع ہوا۔

## 📵 تحريك جهاد مين علائے المحديث كا حصه:

بيمضمون ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۴مئی ۱۹۵۷ء) میں شائع ہوا۔

#### 🛈 ا قامتِ دین اور آ زادی کی پہلی انقلا بی جدوجہد:

یہ مضمون ماہانہ المنمر فیصل آباد (۱۷راگست ۱۹۲۰ء) کے "استقلال نمبر" میں شائع ہوا۔

#### 🚯 جماعت اہلحدیث اور نوائے پاکستان کا ایک خط:

نوائے پاکستان (مورخہ کیم سمبر ۱۹۵۷ء) میں مولانا حبیب الرحمٰن لدھیانوی صاحب کا ایک خط شائع ہوا جس میں تحریکِ المحدیث کے متعلق بعض غلط فہمیوں کا تذکرہ تھا چنانچہ اس کے جواب میں حضرت سلفی اٹرائٹ نے یہ مقالہ لکھا جومجلّہ رحیق لا ہور (اکتوبر ۱۹۵۷ء) میں شائع ہوا۔

#### 🔞 تحريك مجامدين اور مجله رضوان:

مجلّہ رضوان لا ہور (مارچ 1904ء) میں ایک مضمون شائع ہوا جس میں تحریک مجاہدین کے متعلق ید باور کرایا گیا کہ وہ انگریزوں کے نہیں بلکہ سکصوں کے خلاف تھی اور اس کے علاوہ بھی بعض حقائق کو غلط رنگ دینے کی کوشش کی گئی، چنانچہ ان غلط فہیوں کے مازالے کے لیے حضرت سلفی رشلشہ نے مذکورہ مضمون لکھا جو ماہانہ مجلّہ رحیق لا ہور (مئی 190۸) میں شائع ہوا۔

## 🛈 مدىر رضوان اور عدالتى چيلنج:

مجلّه رضوان لا ہور (جون ۵۸ء) میں حضرت سلفی پڑلٹنے کے سابق الذکر مقالہ

نگارشات (صراول) کا فی ایک مضمون شائع ہوا جس میں موضوع سے ہٹ کر کچھ نے کے جواب الجواب میں ایک مضمون شائع ہوا جس میں موضوع سے ہٹ کر کچھ نے الزامات کا اعادہ تھا تو اس کے جواب میں حضرت سلفی رُشانی نے بیمضمون لکھا جو مجلّہ رحیق لا ہور (اگست وسمبر ۱۹۵۸ء) میں شائع ہوا۔

#### الله جماعت کی خدمت میں ضروری گزارشات:

اس مضمون میں جماعتی کارکنان اور اہلحدیث افراد کو ان کی مسلکی ذمہ داریوں سے آگاہ کیا گیا ہے۔
سے آگاہ کیا گیا ہے اور موجودہ حالات میں ان کے فرائض سے روشناس کرایا گیا ہے۔
میمضمون ہفت روزہ الاعتصام لاہور (عرجون ۱۹۵۰ء) میں شائع ہوا، اور بعد
اِزاں حضرت سلفی وَطُلِفَ کے بعض مضامین پرمشمل کتاب ''نفیحت'' میں طبع ہوا۔
اِزاں حضرت سلفی وَطُلِفَ کے بعض مضامین پرمشمل کتاب ''نفیحت'' میں طبع ہوا۔
اُن علماء و زعمائے المحدیث کے لیے چند قابل الثفات گزارشات، تعلیمی

#### انحطاط اوراس كا مداول:

بيمضمون بهفت روزه الاعتصام لا بهور (٢ راگست ١٩٦٥ء) مين شالع بهوا\_

#### **29** دعوت عمل:

بیمضمون ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۳۳ روتمبر ۱۹۳۹ء) میں شالع ہوا اور بعد از ال'''نصیحت'' میں طبع ہوا۔

وی جماعتوں کے اتحاد کے لیے مرکزی جمعیت المحدیث کا مسلسل طریق کار: پیم مضمون پہلی بار ہفت روزہ الاعتصام لاہور (۱۲ر متبر ۱۹۵۸ء) میں شائع ہوا، اور بعدازاں'' فاوی سلفیہ' میں طبع ہوا۔

#### 🐲 جماعت المحديث كے سياس موقف كالعين:

بي شمون هفت روزه الاعتصام لا هور (١٩/اكتوبر ٥٦ء) مين شالع هوا\_

شوری اور عاملہ کے فرائض:

بيه صنمون هفت روزه الاعتصام لا مور (٢٦ رجنوري ١٩٦٨ء) مين شالع موا-

## جمعیت المحدیث مغربی یا کستان:

جريده المحديث ( كيم ايريل ١٩٥١ء) مين مولانا نديم كوموي كا ايك مضمون شاكع ہوا جس میں بعض جماعتی معاملات پر نقلہ و تبصرہ تھا، جس کے جواب میں حضرت سلفی السلطی نے بیہ وضاحتی مضمون لکھا۔

يه مضمون جفت روزه الاعتصام لاجور (۲۰راپریل ۱۹۵۱ء) میں شاکع ہوا، اور بعدازاں''نصیحت'' میں طبع ہوا۔

#### **25** چندگزارشات:

مان د المنر" فعل آباد (١٠/ اگست ١٩٢٣ء) مين مولانا عبدالحليم صاحب خطیب جامع المحدیث شام کو کا ایک تقیدی مراسله شائع مواجس میں انھول نے جاعتی نظم اور جامعه سلفیہ فیصل آباد کے متعلق اظہار خیال کیا تو اس کے جواب میں حفرت سلفی براللہ نے بیمضمون لکھا۔

يهضمون مفت روزه الاعتصام لا مور (۱۳ رستمبر۱۹۲۳ء) میں شائع موا اور بعد ازاں''نصیحت'' میں طبع ہوا۔

## 🐿 ہمارا سالا نہ تو می اجتماع اور ہمارے فرائض:

يه مضمون بهلی بار هفت روزه الاعتصام لا مور (۱۳سر جنوری ۱۹۵۵ء) میں شائع ہوا اور پھر''نصیحت'' میں طبع ہوا۔

## 🗃 اینی با تیں، جماعتی تگ و دو کی مختصر روداد:

ان سطور میں حضرت سلفی ڈسلٹۂ اور دیگر علما کی نظم جماعت کے لیے ابتدائی

نگار شات (صراول) الله حوال ( 64 ) الله معمود التحقيق از حافظ شاهد معمود

کوششوں کا تذکرہ ہے۔

بيه مضمون مهنت روزه الاعتصام لامور (سراپريل ۱۹۵۰ء) ميں شائع موا، اور بعد ازاں''نفيحت'' ميں طبع موا۔

#### 🕬 ہاری تبلیغی جلہے:

اس مضمون میں جماعت اہلحدیث کی تبلیغی کوشش اور ان کے مختلف طرق و وسائل کا تذکرہ ہے، اور بعدازاں نظم جماعت کے لیے مختلف شہروں کے پروگراموں اور دورہ جات کی تفصیل ہے۔

يه مضمون مفت روزه الاعتصام لا مور ( ۲۵ اپریل ۱۹۵۲ء ) میں شاکع موا۔

#### وفي جماعت المحديث صوبه مرحد:

یه مضمون صوبه سرحد کے مختلف علاقہ جات کے تبلیغی دورہ جات کی روداد ہے۔ پیمضمون پہلی بار ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۱۸رمئی ۱۹۵۱ء) میں شائع ہوا، اور بعد ازاں'''فصیحت'' میں طبع ہوا۔

## 🔞 جمعیت اہلحدیث علاقہ گلیات:

بیمضمون علاقه گلیات ملحقه کالا باغ کی طرف تبلیغی سفر کی روداد ہے۔ جو ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۷روسمبر ۹۵۵ء) میں شائع ہوا۔

## 🗃 آ زاد کشمیراور ضلع ہزارہ:

بیمضمون کالا باغ ادرمظفر آباد میں تبلیغی دوروں کی روداد ہے، جو ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۸؍جون ۱۹۵۷ء) میں شائع ہوا اور بعد از ال' 'نصیحت'' میں طباعت پذیر ہوا۔

## 🕸 اہلحدیث کانفرنس سر گودھا، میرے تاثرات:

مرکزی جمعیت اہلحدیث پاکتان کی سالانہ کانفرنس مارچ ۱۹۵۸ء میں سرگودھا

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

میں منعقد ہوئی، جس کے متعلق حضرت سلفی الطلق نے اپنے تاثرات قلمبند کیے، جو ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۸ مارچ ۵۸ء) میں شائع ہوئے اور بعد ازاں'' نصیحت'' میں طبع ہوئے۔

## نظم جماعت اور امارت وصدارت:

یه دراصل حضرت سلفی رشانی کی فیروز و نوال میں منعقدہ ایک اجماع کی تقریر یہ دراصل حضرت سلفی رشانی کی فیروز و نوال میں منعقدہ ایک اجماع کی تقریر ہے جس میں ندکورہ بالا موضوع پر انتہائی مفید ہدایات اور نصائح ہوئی، اور بعد تقریر ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۲؍ دسمبر ۱۹۵۸ء) میں شائع ہوئی، اور بعد ازاں ' نفیحت'' میں طبع ہوئی۔

## 🐿 ناظم اعلیٰ کی سالانه رپورث، بابت ۵۷\_۱۹۵۸ء:

اس رپورٹ میں تقشیم ملک کے نتیج میں پیدا ہونے والے حالات کے جماعت پر اثرات اور نظم جماعت کے لیے کی جانے والی ابتدائی کاوشوں کا تذکرہ اور آئندہ کا لائح عمل مذکور ہے۔

یه ر پورٹ پہلی بار ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۲۱ر مارچ ۱۹۵۸ء) میں شالکع ہوئی، اور پھر''نصیحت'' میں طباعت پذیر ہوئی۔

## 🗃 محترم ناظم اعلیٰ کی سالا نه رپورث ۱۹۵۹ء:

یدر پورٹ حضرت سلفی رشائی نظائی نے کہ جون ۱۹۵۹ء کو مجلس شوری کے اجلاس میں پیش کی جس میں انھوں نے جماعت کے مقاصد، جماعتی درس گاہوں کے لیے مشورہ جات، دینی مدارس کے نصاب، جماعتی پرلیس اور لائبریری اور دیگر جماعتی ذمہ دار یوں پرروشنی ڈالی ہے۔

پیر پورٹ پہلی بات ہفت روزہ الاعتصام لا ہور (۱۲ر جون ۱۹۵۹ء) میں شالکع ہوئی اور بعدازاں''نصیحت'' میں طبع ہوئی۔

## لكارثات (صداول) 4 ( 66 ) 6 ( مقدمة التحقيق از حافظ شاهد محمود

## 🔞 محترم ناظم اعلیٰ کی رپورٹ ١٩٦٣ء:

یه رپورث بفت روزه الاعتصام (۲۲ر نومبر ۱۹۶۳ء) میں شائع ہوئی اور بعد ازال''نصیحت'' میں بھی طبع ہوئی۔

#### 🛈 خطبه استقباليه سالانه كانفرنس گوجرانواله:

مرکزی جعیت المحدیث کی سالانہ تین روزہ کا نفرنس ۱۲ یا ۱۳ اس ۱۸ اکتوبر ۱۹۵۱ء کو گوجرانوالہ میں منعقد ہوئی جس کا خطبہ استقبالیہ حضرت سلفی رطشنہ نے ارشاد فرمایا، جس میں انھوں نے گوجرانوالہ کی تاریخ المحدیث، تحریک المحدیث ہند کے مختلف مراحل اور جماعتی ذمہ داریوں پرروشی ڈالی ہے۔

یه خطبه پیلی بار ہفت روزہ الاعتصام لاہور (۱۹راکتوبر ۱۹۵۶ء) میں شائع ہوا اور بعد ازاں' 'نصیحت'' میں طبع ہوا۔

## 🐽 خطبه صدارت تبلیغی کانفرنس لا مور:

۲۹\_۲۷\_۱۷۲۷ کا براکتوبر ۱۹۵۷ء کو لا جور میں اہلحدیث تبلیغی کانفرنس منعقد جوئی تو اس کا خطبہ صدارت حضرت سلفی رشائن نے مسلکِ المحدیث کی خضر تاریخ، اہلحدیث اور غیر مقلد میں فرق، اہلحدیث کی خدمات، جماعتی مصائب و آلام اور دیگر اہم ملی مسائل پر روشنی ڈائی۔

پیه خطبه ہمفت روز ہ الاعتصام لاہور ( کیم ۔ ۸رنومبر ۱۹۵۷ء) کی دونسطوں میں شاکع ہوا اور بعد ازاں''نصیحت'' میں طبع ہوا۔

## 🗃 خطبه صدارت نواب سنج المحديث كانفرنس مشرقي يا كستان:

سو اپریل ۱۹۶۴ء کونواب عجمج ضلع راجشاہی مشرقی پاکستان میں اہلحدیث کانفرنس منعقد ہوئی تو اس کا خطبہ صدارت حضرت سلفی اُمُلِیْن نے ارشاد فر مایا جس میں انھوں نے نگارشات (صداول) المحال ( 67 ) المحال مقدمة النحقيق از حافظ شاهد محمود

جماعت المحدیث کی تاریخ و مقاصد اور حاملینِ مسلک ِ حق کی موجودہ ذمہ دار یوں پر گفتگوفر مائی۔

بیه خطبه هفت روزه الاعتصام لا بهور ( عرا پریل ۱۹۶۳ء ) کی اشاعت میں طبع ہوا اور بعد ازاں'' نفیحت'' میں طباعت پذیر ہوا۔

## 🐠 خطبه صدارت مامول كانجن كانفرنس:

۳\_۳\_۲ را کتوبر۱۹۲۳ء کومنعقدہ ماموں کانجن کانفرنس کا خطبہ صدارت حضرت سلقی رشاند نے ارشاد فر مایا جس میں انھوں نے مسلک ِ المجدیث کی امتیازی صفات، تبلیغ کا انداز، مفیدلٹر یچ، نظم جماعت، نظام تعلیم اور اس کا طریقه کار، پریس کی ضرورت اور دیگر جماعتی امور پر روشنی ڈالی۔

بي خطبه مفت روزه الاعتصام لا بهور (۱۹راكتو بر۱۹۲۳ء) ميں شائع بوا اور بعد ازاں''نصیحت'' میں طبع بوا۔

## اسلوب شخقیق:

ا۔ آیات کی نشاندہی۔

۲۔ احادیث و آثار کی شخفیق و تخر تکے۔

سو۔ عربی و فارس عبارات کا اصل مصادر ومراجع سے تقابل واصلاح۔

سم عربی و فارسی اشعار کا ترجمه، جو برادر مکرم پروفیسر حافظ عبدالجبار ظِلَقُهٔ کاتحریر کرده ہے۔

۵۔ حتی الوسع مقالات ومضامین کا اصلی مآخذ سے مقارنہ وموازنہ۔

۲۔ بعض مقامات برمخضر حواشی و تعلیقات۔

ے۔ ہمیں حضرت سلفی بڑالتے کی معروف کتاب ''تحریک آ زادگ فکر'' کا حضرت سلفی بڑالتے کاتھیج شدہ ذاتی نسخہ حاصل ہوا جس میں کئی مقامات پرحضرت سلفی بڑالتے: تگارشات (صداول) کی کی کی کی الله مقدمة النحقیق از حافظ شاهد محمود)

کے ہاتھ کی تصحیحات تھیں جو ہمارے لیے نعمت غیر مترقبہ ثابت ہوئیں، جس سے
ابعض مضامین کی اصلاح میں کھمل استفادہ کیا گیا ہے۔ بیننی مؤلف بڑاللہ کے حفید
محترم حافظ اسعد محمود سلفی بڑاللہ نے ہمیں مہیا کیا۔ جزاہ اللہ خیراً

#### اظبارتشكر:

ہم سب سے پہلے اللہ رب العزت کے شکر گزار ہیں جس کی توفیق سے ہمیں ان نگارشات کو منظرِ عام پر لانے کی سعادت حاصل ہوئی، اور بعد ازاں ان تمام احباب و اخوان کے ممنون ہیں جنھوں نے ہمارے ساتھ ان مقالات کی شکیل و طباعت کے لیے کسی طرح کا تعاون کیا، خصوصاً فضیلۃ الشیخ مولانا ارشاد الحق اثری طبیق، فضیلۃ الشیخ مولانا صلاح الدین مقبول طبیق اور حضرت فضیلۃ الشیخ مولانا صلاح الدین مقبول طبیق اور حضرت سلفی بڑالت کے حفید محترم حافظ اسعد محمود سلفی طبیق کے جن کی بیش قیمت نصائح و تو جیہات اور علمی تعاون سے اس کتاب کی طباعت پایئے شکیل تک پینچی۔ شکر اللہ سعیہ موہارک لہم فی اعمالهم و اھالیہم.

وصلى الله على خير خلقه وسلم وعلىٰ آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### شاهد محمود

9 ربیج الثانی ۳۳۳اهه بمطابق ۱۵ مارچ ۱۱۰۱ء 0321-6466422

hasanshahid85@hotmail.com

لَكَارِشَات (حداول) ١٩٥٠ من ( 69 ) المنظم الماعم الماعم الماعمل سلقي والله

# سوانح

# يشخ الحديث حضرت مولانا محمد اساعيل سلفي وشلطية

#### خاندان كا اجمالي تعارف:

حضرت مولانا محمد اساعیل السلفی رطالت کا خانوادہ برصغیر پاک و ہند کے قدیم باشندگان سے تعلق رکھتا ہے۔ دس بارہ پشت قبل یہ خاندان دولت اسلام سے مالا مال ہوا، اور ﴿وجعلنا کم شعوباً وقبائل﴾ کے مصداق اس خاندان کا تعلق راجپوتوں کی جنوعہ شاخ سے ہے۔

مرورِایام کے ساتھ یہ خاندان حوادثاتِ زمانہ کا شکار رہا، حکومتوں کے ردو بدل سے متاثر ہوا، آخر کار مولانا کے جدامجد مولانا محکم دین موضع ڈھونیکے تخصیل وزیر آباد ضلع گوجرانوالہ میں قیام پذیر ہوئے۔ اس خاندان کی خاص علمی و جاہت تھی، فن کتابت و حکمت کی بدولت انھیں خاصی قدر ومنزلت کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔

## حکیم عبدالله (حضرت سلفی اِخْطِیْهٔ کے دادا جان)

حضرت مولانا محکم دین کے اکلوتے صاحبزادے حکیم عبداللہ تھ، یہ بڑے
پائے کے طبیب تھ، اپنے زمانے کے بہت بڑے نباض تھ، رب العزت نے ان
کے ہاتھ میں شفار کھی تھی، مخلوق خداکوان کی حکمت سے بہت فائدہ پہنچا، ان کی شہرت
اور ہر دلعزیزی سے جل کر کسی حاسد نے حکیم عبداللہ صاحب کو کوئی زہر ملی چیز کھلا دی،
جس سے ان کی موت واقع ہوگئے۔ حکیم عبداللہ صاحب کے چار صاحبزادے تھے، جن
کے اسائے گرامی حسب ذیل ہیں:

نگارشات (حداول) المحالي المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين

(۱) مولانا محمد ابراجيم صاحب، (۲) مولانا احمد دين صاحب، (۳) مولانا

عبدالعزيز صاحب، (٣) مولانامحر عالم صاحب۔

مولانا عبدالعزيز اورمولانا محمد عالم لا ولدفوت موير

#### مولا نامحمدا براہیم صاحب (حضرت سلفی ڈِطلٹیز کے والدگرامی)

حفرت مولانا محمد ابراہیم بڑے عابد و زاہد بزرگ سے، اپنے خاندانی ور فدیعنی فن کتاب و حکمت میں مدطولی رکھتے سے، فن کتاب و حکمت میں مدطولی رکھتے سے، فن کتاب اور حکمت کو ہی اپنا ذریعہ محاش بنایا۔ چونکہ آپ نے خاندانی روایات کے پیش نظر کتابت اور حکمت کو ہی اپنا ذریعہ محاش بنایا۔ چونکہ آپ نے صغر سی میں ہی کتابت میں مہارت حاصل کر لی تھی، اس وجہ سے آپ نے حکمت پر کتابت کو ترجے دی اور آغاز جوانی میں فن کتابت سے خسلک ہوگئے۔

اسی زمانے میں شخ محی الدین صاحب دلی دروازہ لا ہور میں اشاعتِ کتب کا کاروبار کرتے سے۔ جناب محی الدین نومسلم سے اور سکھ مت ترک کر کے انھوں نے اسلام قبول کیا تھا۔ نہایت متی اور پربیز گار انسان سے۔ مولانا محمد ابراہیم فرمایا کرتے سے کہ اذان کے بعد شخ موصوف اپنا کاروبار بند کر دیتے سے اور نماز کی ادائیگی کے لیے معبد میں تشریف لے جاتے سے۔ ان شخ محی الدین صاحب کے پاس مولانا محمد ابراہیم خوش نویسی کا کام کرتے ہے۔

#### استاذِ بنجاب حافظ عبدالمنان أطل صاحب سے رابط:

جناب صاحبزادہ فیض اُلحن صاحب مرحوم کے اجداد میں سے کوئی صاحب اس علاقہ کے پیر تھے، یہ پیرصاحب اکثر تھیم عبداللہ صاحب مرحوم کے گھر قیام فرماتے، جب تھیم عبداللہ صاحب کی وفات کے بعد یہ خاندان معاشی تنگ دسی کا شکار ہوا تو تھیم صاحب کے صاحبزادے پیرصاحب کی کفالت سے دست کش ہوگئے۔ اس وجہ سے حضرت پیرصاحب بخت ناراض ہوگئے، انھوں نے اپنی ناراضگی کا اظہار اس انداز www.KitaboSunnat.com

تگارشات (حدادل) کی حرار 71 کی جی اور خرت مولانا محمد اساعیل سانی داشته موسے اور وزیر آباد تشریف لے آئے۔
اسی زمانے میں استانے پنجاب حضرت حافظ عبدالمنان وزیر آبادی دششنه ، وزیر آباد ، ی مسلم میں متمکن تھے، سارا علاقہ ان کی علمی ضیا پاشیوں کی وجہ سے بقعہ نور بن رہا تھا، خوش نصیبی سے مولانا محمد ابراہیم دششنہ بھی ان کے حلقہ درس میں بیٹھنے گے۔ پھر با قاعدہ زانو کے تلمذ طے کیا اور استانے پنجاب سے علم حدیث میں وسترس حاصل کی۔ پھر اسی تلمذنے اتن قربت

حاصل کی کہ گھریلو معاملات بھی استاداور شاگرد کے درمیان زیر بحث آنے لگے۔

#### حضرت سلفی رُطانشهٔ کی ولادت با سعادت:

اس وقت تک مولانا محد ابراہیم کے ہاں کوئی اولاد نہ تھی، آپ نے استاد گرای حفرت مولانا حفد ابراہیم کے ہاں کوئی اولاد نہ تھی، آپ نے استاد العزت انھیں اولاد عطا فرمائے۔ اللہ تعالی نے حفرت حافظ صاحب کی دعا کو شرف قبولیت سے نوازا اور حافظ صاحب کو مولانا محمد ابراہیم کے ہاں ایک فرزند ارجمند کی ولادت کی بثارت دی گئی۔ اس بثارت کا ذکر حفرت حافظ صاحب نے اس سند میں بھی کیا ہے جو تحصیل علم کے بعد انھوں نے مولانا محمد اساعیل رائے لئے کو عطا فرمائی تھی، اس سند میں میں حافظ صاحب نے مولانا کو " الولد الصالح" کے نام سے یاد کیا ہے۔

مولانا سلفی رشان کی پیدائش ۱۳۱۳ھ بمطابق ۱۹۸۵ء تحصیل وزیر آباد کے قریب ایک گاؤں ڈھونیکے میں ہوئی۔

#### مولانا محمد ابراجيم اورمسلك الل حديث:

استاذ پنجاب حضرت مولانا حافظ عبدالمنان بڑافت وزیر آبادی سے تلمذاور مجالست کا اثریہ ہوا کہ مولانا محمد ابراہیم صاحب نے حنفیت کی بجائے مسلک اہل حدیث اختیار کرلیا، ان کے سلقی العقیدہ ہونے کی بنا پران کوگاؤں کی مسجد میں نماز پڑھنے سے روک دیا گیا۔ وہ کئی برس اپنے گھر میں نماز اوا فرماتے رہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کوعز سمیت

نگارشات (صداول) 🗫 ﴿ 72 ﴾ 💸 سواخ حفرت مولانا محمد اساعيل ساني مزالين سے نوازا تھا اور متوکل تھے۔ تو حید کی برکات کی وجہ سے انھوں نے اس ناروا مقاطعے کا مردانہ وار مقابلہ کیا، آپ صاحب حیثیت زمیندار تھے، صاحب فن کا تب تھے اور اعلیٰ پائے کے طبیب بھی تھے۔طبیب حاذق ہونے کی وجہ سے گاؤں والے آپ کے محتاج تھے، آخر کار یہ مقاطعہ اپنی موت آپ ہی مرگیا اور آپ گاؤں کی معجد میں جا کرنماز ادا کرنے گئے۔ مولانا محد ابراہیم صاحب پر تعلیم کا بیاثر ہوا کہ اُنھوں نے اپنی کتابت کو صرف قرآن و حدیث تک محدود کر دیا۔ان کی کتابت کے شاہ کاروں میں ایک مولانا وحید الزمان کے ترجمہ والا قرآن مجید ہے، دوسرا متداول شہکار تحفۃ الاحوذی ہے۔ بیر مذی شریف کی شرح ہے، بیہ شرح جناب مولانا عبدالرحمٰن مبار كيورى اِرْ الله نے لکھى ہے، اس كے جار جھے ہیں، مسودات ان کے پاس مبار کپور سے آتے تھے۔ پھر وہ کتابت شدہ کابیاں بذریعہ ڈاک واپس جھیجے تھے۔مبارک پور (بو۔ بی۔ انٹریا) سے مسودات کی ڈھونیکے آمد کی صرف ایک وجدمعلوم ہوتی ہے کہ مولانا محمد ابراہیم صاحب عالم بھی تھے اور کا تب بھی، اس وجہ ہے کتابت کی غلطیاں نہیں ہوتی تھیں، بلکہ بعض دفعہ تو مؤلف کی فروگز اشت کو درست کر دیتے تھے۔

### حضرت سلفي رطلت كا آغاز تعليم:

حضرت مولانا محمد اساعیل سلفی رشانید اپنے والدین کے اکلوتے بیٹے تھے، انھوں نے اپنی ابتدائی تعلیم اپنے والد گرامی مولانا محمد ابراہیم سے حاصل کی، اس گھریلو ماحول میں ایک عالم باعمل حضرت مولانا عمر الدین وزیر آبادی سے استفادہ کا موقع بھی آیا۔ آپ نے چھوٹی عمر میں صرف ونحوکی ابتدائی کتب پر عبور حاصل کرلیا۔ صرف ونحوکی ان ابتدائی کتب پر عبور حاصل کرلیا۔ صرف ونحوکی ان ابتدائی کتب برعبور عاصل کرلیا۔ صرف وخوکی ابتدائی کتب برعبور عاصل کرلیا۔ صرف وخوکی ان

## با قاعده تعليم كا آغاز:

اس ابتدائی اور بنیادی تعلیم کے بعد آپ نے حضرت مولانا حافظ عبدالمنان صاحب وزیر آبادی وشکینے کی خدمت، میں با قاعدہ زانوئے تلمذ طے کیا۔ حضرت حافظ

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار شات (صدادل) کی کی اس کی کی اس سواغ معزت مولانا محمد ا ماعیل سانی برای می صاحب نے برای محبت اور شفقت سے آپ کوزیور تعلیم سے آراستہ کیا۔ استاو موصوف

صاحب نے بڑی محبت اور شفقت سے آپ لوز پور معیم سے آ راستہ لیا۔ استاد موصوف نے تعلیم کے ساتھ تربیت پر بھی خصوصی توجہ فر مائی۔ مولا ناسلفی وٹلٹنز نے استاذ پنجاب سے صحاح ستہ مکمل اور اصول حدیث میں شرح نخبة الفکر، اور تفسیر جلالین پر ھی۔ حضرت حافظ وٹرلٹنز صاحب نے بکمال مہر بانی وتلطف مولا ناسلفی وٹرلٹنز کو روایت کی اجازت دی اور سند بھی عطا فر مائی۔ بیسند آپ کو ساسیا ھیں دی گئی۔

د تی روانگی:

وزیرآباد سے سند فراغت حاصل کرنے کے بعد آپ دتی تشریف لے گئے۔ دتی ان دنوں علوم وفنون کا مرکز تھا، یہاں پر حضرت شاہ ولی اللہ بٹلٹ اور ان کی تحریک علمی کے گہرے نقوش تھے۔ آپ نے چھا تک عبش خان میں مدرسہ نذیریہ میں قیام کیا۔ یہ مدرسہ شیخ الکل سید نذیر حسین بٹلٹ وہلوی کی یادگار تھا۔ اس مدرسہ میں آپ نے شیخ الکل سید نذیر حسین بٹلٹ وہلوی کی یادگار تھا۔ اس مدرسہ میں آپ نے شیخ الحدیث مولانا عبد الجبار عمر پوری بٹلٹ اور بعض دوسرے شیوخ سے علمی جواہر اکتھے کیے۔

امرتسر میں آ مد:

ان دنوں امرتسر میں علوم وفنون کا چرچا تھا، اکابرین خاندان غر نوبیعلوم وفنون کا منبع بن چکے تھے۔ مدرسہ غر نوبی میں آپ نے حضرت مولانا عبدالغفور غر نوی رشائنہ اور حضرت مولانا عبدالحقور غر نوی رشائنہ اور حضرت مولانا عبدالرجیم غر نوی رشائنہ سے استفادہ کیا۔ قیام امرتسر کے دوران آپ نے حضرت مولانا مفتی محمد حسن رشائنہ (جو قیام پاکستان کے بعد جامعہ اشر فیہ لا ہور کے بانی ہوئے) سے فنون کی کتابیں پڑھیں۔ آپ مفتی صاحب موصوف سے بہت متاثر تھے، فنون میں ان کے ذوق اور طریق تدریس کی بہت تعریف فرماتے تھے۔ اکثر فرمایا کرتے تھے کہ فنون میں میری دی اور درک حضرت مفتی صاحب کے طریق تدریس کا فیض ہے۔

سيالكوث مين آمد

سالکوٹ زمانہ قدیم سے علم وفضل کا گوارہ رہا ہے، اس سرزمین میں علامہ

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تگارشات (صداول) المحالی المحا

جس طرح زمانہ قدیم کے علماء علمی تشکی کی سیرانی کے لیے دور دراز کا سفر کرتے تھے اسی طرح حضرت سلفی ڈلٹنے نے کئی قدیم دینی مراکز کے سفر کیے اور ان سب مدارس سے علمی جواہر اکٹھے کیے۔حضرت سلفی کا سلسلۂ علم سند کے لحاظ سے چوہیں واسطوں سے جناب شارع علیٰ سے جاملتا ہے۔

حفرت علامہ ابراہیم سیالکوٹی رشائنہ مولا ناسلفی رشائنہ کے والد کے ہم نام ہے، انھوں نے حضرت سلفی رشائنہ کی ذہانت و فطانت کو آن واحد میں پہچان لیا اور انھیں ابنا روحانی بیٹا قرار دیا۔ علامہ سیالکوئی مرحوم نے ابنی عظیم الشان لا بسریری مولا ناسلفی کی تحویل میں دیدی اور اس طرح مولا نا مرحوم کو قدیم تفاسیر اور نادر علمی کتابوں سے استفادہ کا موقع حاصل ہوا۔

### م محوجرانواله می*ن تقر*ر:

آپ اسلامی بیطابق ایا ایم میں بمعیت مولانا محمد ابراہیم میر سیالکوئی رائی اسلامی کوجرانوالہ آئے۔ ان ایام میں گوجرانوالہ کی جماعت الل حدیث چند نفوس پر مشمل محصی حضرت سیالکوئی نے جماعت کے ادا کین سے کہا کہ میں ایک در شہوار تمہارے سیر دکرنے آیا ہوں، اس کو حفاظت سے رکھنا۔ اس کے بعد آپ نے شہر گوجرانوالہ کو ایسا وطن بنالیا کہ اس شہر میں منبر ومحراب کو الجمد للہ چار چاندلگا دیے، گزشتہ نصف صدی میں کئی انقلاب آئے، مگر آپ این جادہ متقیم پر روال دوال رہے، آپ کے پائے میں کئی انقلاب آئے، مگر آپ این جادہ متقیم پر روال دوال رہے، آپ کے پائے عبادہ متنقبم کی جا ہت اور دولت کی طلب آپ کو عزیمت میں کمی لغزش نہیں آئی، مقام و مرتبہ کی جا ہت اور دولت کی طلب آپ کو

<u>www.KitaboSunnat.com</u> کا اور تات (مصداول) ک

اینے مقام سے نہ ہلاسکی۔

مدینہ یو نیورٹی کے واکس چانسلر جناب ساحۃ اشیخ عبدالعزیز بن بازرش نے شخ عبدالقادر هیبۃ الحمد کی معرفت آپ کو مدینہ منورہ بلوا بھیجا، گر آپ نے گوجرانوالہ بیس قیام کو ترجے دی اوراپنی جگہ حضرت العلام جناب مولا نا حافظ محمد گوندلوک رشش کو بھیجا دیا۔
گوجرانوالہ کی جامع اہل حدیث میں آپ نے مدرسہ محمد یہ کی بنیاد رکھی، یہ مدرسہ نصف صدی تک نہ صرف گوجرانوالہ اور اس کے مضافات بلکہ متحدہ پنجاب کے دور دراز کے طلبہ کو علوم اسلامیہ اور اوب عربی سے لبریز کرتا رہا۔ اس مدرسہ میں موصوف نہ صرف خود پڑھاتے تھے، بلکہ وقت کے بہترین اسا تذہ متعین فرماتے تھے۔ موصوف نہ صرف خود پڑھاتے تھے، بلکہ وقت کے بہترین اسا تذہ متعین فرماتے تھے۔ ملک کے بڑے بڑے بڑے فارغ انتصیل ہیں۔

### قومی و جماعتی خدمات:

اسی سلسلہ میں مناسب ہوگا کہ جریدہ''الاعتصام'' لا ہور کے اداریہ کا ایک ٹکڑا نقل کر دیا جائے ، جو کیم مارچ ۱۹۲۸ء کوشائع ہوا۔

''گزشته نصف صدی میں جماعت اہل حدیث کی کمی بھی قتم کی مذہبی وسیائی سرگری میں مولانا محمد اساعیل صاحب بدستور ایک اہم عضر کی حیثیت سے شامل رہ نوجوانی میں سعی و ہمت کا بیہ حال تھا کہ ۱۹۲۳ء میں آل انڈیا اہل حدیث کانفرنس کا سالانہ اجلاس کراڈالا، جس کے صدر استقبالیہ ہمارے بزرگ مولانا حافظ محمہ گوندلوی پڑلائن تھے۔ ہمارے مولانا کو جماعت منظم کرنے کی بردی دھن تھی، انجمن اہل حدیث بنجاب کا قیام عمل میں آیا تو اس میں مولانا مرحوم کا بہت وظل تھا۔ ۱۹۳۱ء میں شاہ محمد شریف گھڑیالوی کی سربراہی میں جمعیت تنظیم اہل حدیث بنجاب وجود میں آئی، تو اس کے روح رواں آپ ہی تھے۔ چنانچہ اس کا دفتر بھی مولانا کی سربرتی میں گوجرانوالہ میں تھا۔ نظم اعلیٰ حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم تھے۔ ۲۳۹ء میں اہل حدیث بالل حدیث کانفرنس میں تھا۔ کانفرنس میں تھا۔ نظم اعلیٰ حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم تھے۔ ۲۳۹ء میں اہل حدیث کانفرنس میں تھا۔ نظم اعلیٰ حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم تھے۔ ۲۳۹ء میں اہل حدیث کانفرنس

(نگار شات (صداول) کی حرار کی کی استان کے بعد جہال دہلی میں بلائی گئی تو آپ اس کے سیرٹری منتخب ہوئے۔ قیام پاکستان کے بعد جہال تک مغربی پاکستان کی جمعیت اہل حدیث کا تعلق ہے، یہ مولا ناسلنی اٹر لیٹنے کی مسائی و شانہ روز محنت و ہمت کی رہین منت ہے۔ مولا ناسیو محمد داؤد غرزوی اٹر لیٹنے کو مکلی سیاست کی دلدل سے نکال کر جماعت کی سربراہی کے لیے مولا نانے ہی آ مادہ کیا تھا، پھر آخر تک حضرت موصوف کا ساتھ نبھایا۔

" پاکتان میں اسلامی نظام کے قیام کے مطالبے میں ہرقدم پرمولانا غزنوی کے ساتھ جماعت کی نمائندگی کی، چنانچہ اس کمیٹی کے آپ رکن تھے جو 1901ء میں اسلامی آئین کی تشکیل کے لیے بنائی گئی تھی۔ 1939ء کی تاریخی تحریک ختم نبوت کے دوران مجلس عمل تحفظ ختم نبوت میں جمعیت کے تین نمائندے تھے: (۱) مولانا محمد اساعیل سلفی رشائشن، (۲) مولانا سیدمحمد داؤد غزنوی رشائشن، (۳) مولانا عطاء اللہ صنیف رشائشن۔ تاہم اس سلسلے میں قید و بند کا شرف حضرت مولانا محمد اساعیل رشائشن کے جصے میں آیا۔

'' ۱۹۲۳ء میں ہندوستان میں شدھی تحریک شروع ہوئی اور مسلمانوں کو ہندو بنانے پر زور دیا جانے لگا، تو پنجاب سے ایک تبلیغی وفد ملکانوں کے علاقہ میں تبلیغ کے لیے گیا، اس وفد میں حضرت مولانا سرفہرست تھے۔''

### عام معمولات زندگی:

حضرت مواا نا اتن مصروف زندگی گزارتے تھے کہ جرت ہوتی ہے کہ آپ ان فرائض سے کیے عہدہ برآ ہوتے تھے، مسجد کے خطیب اور پانچوں نمازوں کے امام بھی تھے، آپ نے مدت العمر قرآن کا درس اس اہتمام سے دیا کہ نافہ شاذ و نادر ہی ہوا ہو، تبلیغی اور تنظیمی سفر پرتشریف لے جاتے تو کوشش یہی فرماتے کہ سفر جلد ختم ہو، تاکہ درس قرآن تھیم کے تسلسل میں فرق نہ پڑے۔ گو جرانوالہ میں آتے ہی مولانا نے فجر کے بعد درس قرآن شروع کر دیا تھا، جو سنتالیس برس تک تواتر کے ساتھ جاری رہا،

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ا ثنائے مصروفیت میں ہی مضمون نولیں ، مقالہ نگاری ، خطوط کے جواب اور فتو کی تحریر فرماتے تھے۔ شہر کی سیاسی و معاشرتی تحریکوں میں حصہ بھی لیا جاتا تھا، ملک کی تحریکوں میں پورے انہاک کے ساتھ حصہ لیتے تھے اور حوادث میں بأحسن وجوہ خدمات سرانجام دیتے تھے۔

#### خطابت:

میدان خطابت کے آپ ایسے شاہ سوار سے جن کی نظیر ہماری دینی جماعتوں میں شاکد کوئی پیش نہ کر سکے۔ آپ کی تقریر کا اسلوب ابتدائی سے یگانہ اور منفر دتھا، 1911ء کے بعض سامعین اس بات کے شاہد ہیں کہ اس وقت بھی آپ کا انداز بیان نرالا تھا، آخری دور میں تو خصوصاً پوری کی پوری تقریر حشو و زوائد سے پاک نیز بے ربط جملوں، غلط تلفظ اور وضعی حکایتوں سے پاک ہوتی تھی۔ دوران تقریر آواز کا زیرو بم، موزوں الفاظ کا انتخاب اور پھر عربی و فاری اشعار کی ایس آمد کہ عوام وخواص جھوم جھوم جاتے تھے۔

#### تصنيف و تاليف:

تفییر قرآن حکیم کے بعد حفرت کا پہندیدہ موضوع حدیث، جمیت حدیث، تدوین حدیث اور محدثین کرام کے کارناہے تھا۔ ای بنا پرمولانا کو محدثین کرام رشالتہ اور مسلک اہل حدیث ہے محبت اور شیفتگی تھی، جس کا بین شبوت حضرت کی مؤلفات اور زیر تصنیف تالیفات ہیں، اردو انشاء پردازی میں صاحب طرز تھے، جس میں روانی،

نگارشات (حسداول) 🗫 💦 况 کی اسلام ا سلاست بیانی، الفاظ کا چناؤ، ان کا جڑاؤ، طنز کی پھوار اور پھرمحل کے مطابق اشعار کی آ مد اور شَكْفَتُكَى بدرجه اتم موجود ہوتی تھی، باوجود يكه حضرت كثير الاشغال تھے ادر ايك ہی نشست میں شاید ہی کوئی مضمون رقم فرمایا ہو،کیکن چربھی موضوع سے ربط اور تشکسل بدستور قائم رہتا تھا، شاید بہت کم حضرات کوعلم ہو کہ اردو انشا پردازی کے ساتھ ساتھ آپ کو عربی زبان اور اس کے لب و لہجہ پر بھی پورا عبور حاصل تھا۔ اس کی لطافتوں، بزا کتوں اور شیرینی کو برقرار رکھتے ہوئے اہل زبان سے ہمیشہ خط و کتابت رکھتے تھے۔ مطبوعه وغيرمطبوعه تصانيف كى تعداد مندرجه زيل ب: ۲\_ مئله حيات النبي مُثَاثِّعُ ا۔ اسلامی حکومت کامختصر خاکہ س، تحریک آزادی فکر ۳\_ جماعت اسلامی کا نظریه حدیث ۲۔ مقام حدیث قرآن کی روشنی میں ۵۔ حدیث کی تشریعی اہمیت ۸۔ سبعہ معلقہ کا مکمل ترجمہ مع حل لغات اور کے۔ مئلہ زیارت قبور اس کا پرمغز مقدمه 10\_ مشكوة المصابيح كے تقريباً نصف اول كا ۹۔ رسول اکرم کی نماز

محضرت سلفی رشالته کی کتابوں کے عربی تراجم:

حضرت سلفی را سلفی را کر تالیفات چونکه عالمانه، محققانه اور مدلل ہوتی ہیں، ای وجه سے بعض عرب شیوخ نے اس خواہش کا اظہار کیا تھا کہ الی نابغہ روز گار شخصیت کی کتب کا عرب میں ترجمہ ہونا چاہیے، تا کہ عرب ونیا بھی آپ کے علوم سے استفادہ کر سکے، ویسے بھی وہ کویت ، سعودی عرب اور یمن کے علاقول میں سلفیت کا غلبہ ہے، اس وجہ سے بھی وہ چاہئے ہیں کہ ایک شخص العقیدہ سلفی عالم کا ورثہ عالم عرب کی طرف بھی منتقل ہونا چاہیے۔ چاہئے ہیں کہ ایک شخص العقیدہ سلفی عالم کا ورثہ عالم عرب کی طرف بھی منتقل ہونا چاہیے۔ چنانچہ ہندوستان کے دومعروف عربی زبان و ادب کے ادبیوں نے مولانا کی محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ترجمه وتحشيه

( نگارشات (حدادل) کی داشته ( 79 ) کی کا سوان معزت مولانا محرا ساعیل سلنی داشته

حسب ذیل کتابوں کا عربی زبان میں ترجمہ کیا ہے، حضرت مولانا کی ہے کتب

دار السياسة الكويت كى طرف عي شاكع كى كل مين: 🜣 جماعت اسلامی کا نظریه حدیث، ایک تنقیدی جائزه- اس کتاب کی تعریب و

تقديم وتعلق صلاح الدين مقبول احمد نے كى ہے اور عربي ميس اس كا نام "موقف الجماعة الإسلامية من الحديث النبوي" دراسة نقدية لمسلك الاعتدال

للشيخ المودودي" ركها ب

تحریک آزادی فکراورشاه ولی الله کی تجدیدی مساعی - اس کتاب کی تعریب ڈاکٹر مقتری حسن الاز ہری نے کی ہے اور عربی نام " حرکة الانطلاق الفكري و

جهود الشاه ولي الله في التجديد "ركها ہے-🗗 رسالہ حیاۃ النبی کی تعریب ہو چکی ہے جس کے مترجم دکتور مقتدی حسن از ہری ہیں۔

اس كتاب كانام" رسالة في مسألة حياة النبي صلى الله عليه وسلم" -🗢 مولانا کی کتاب زیارت قبور کتاب وسنت کی روشن میں۔

اس کا عربی میں ترجمہ ڈاکٹر مقتدی حسن از ہری نے کیا ہے اور میکویت میں چھیی -- اس كتاب كاعر في ثام" مسألة زيارة القبور في ضوء الكتاب والسنة" --

مولانا کی دیگر کتامیں حسب ذیل عنوانوں سے عربی میں منتقل کی جارہی ہیں:

السنة في ضوء القرآن 0

مكانة السنة في التشريع الإسلامي **(P**)

صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم **(P)** 

تخطيط وجيز للحكومة الإسلامية **(** 

مذهب الإمام البخاري **(2)** 

مولانا کی ان عربی کتب کو ہندوستان کا ایک ادارہ جس کا نام "إدارة

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### حضرت سلفی رشاللهٔ کی عادات و خصائل:

حضرت سلفی برات کی وفات کے بعد گوجرانوالہ کے موقر جریدہ '' قومی دلیر'' کی ایک خصوصی اشاعت مورخہ کم مارچ ۱۸ علی میں مولانا کے صاحبزادے جناب محمود بن اساعیل نے '' آں قدح بشکست وآں ساقی نہ ماند'' کے عنوان سے آپ کی عادات و خصائل اور محاسن اخلاق پر روشن ڈائی ہی ۔ حضرت کی قناعت کے متعلق فرماتے ہیں کہ ابتدا میں حضرت کی شخواہ صرف بچیس روپے تھی ، مگر بھی شخواہ بردھانے کا مطالبہ نہیں فرمایا۔ بار ہا زیادہ شخواہ پر ملک و بیرون ملک سے پیشکش ہوئی تو فرماتے کہ منڈی یا مارکیٹ میں نہیں آیا ہوں کہ میری قیمت مقرر کی جائے۔

علم کے ساتھ حلم کا جو ہر بھی حفرت میں کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا تھا۔ ایک دفعہ مولانا حاجیوں کو رخصت کرنے کے لیے لا ہور تشریف لے گئے، نماز کا وقت ہوگیا، سٹیشن کے بالا میدان میں جماعت کرانے لگے تو ایک بوڑھے نے کہا کہ میری نماز آپ کے پیچے نہیں ہوتی، آپ نے رومال اٹھا کر کندھے پر ڈالا اور چیچے ہٹ گئے اور کہا بابا جی آپ جماعت کرائیں، میری نماز آپ کے پیچے ہوجاتی ہے۔ وہ بوڑھا شرمندہ ہوگیا اور معافی مائلی اور پھر اصرار کر کے حضرت کی افتدا میں جماعت ادا کی۔ ہم عصرعلاء سے آپ کا برتاؤ مثالی تھا، یہ ممکن نہ تھا کہ کوئی شخص آپ کے پاس بیٹھے اور اثر قبول نہ کر ہے۔ دوران جیل آپ کی معیت مولانا ابوالحنات کو نصیب ہوئی، آپ معبد وزیر خان کے امام اور کیے بریلوی سے اور اہل حدیث کو کا فرتک کہنے سے گریز

حفزت میں بعض جواہر ایسے تھے جو ہم عصر علماء میں نہ تھے، مردم شناس ایسے تھے کہ دیکھتے ہی تہہ تک پہنچ جاتے تھے۔خود پہندی اور نخوت سے نفرت تھی۔

## اخلاص اور بے مثال مستقل مزاجی:

گوجرانوالہ تشریف لانے پر اہل حدیث ہونے کی پاداش میں ہرطرح کی خالفت کا سابقہ پیش آیا اور بری تکالیف کا سامنا کرنا پڑا، کیکن آپ نے استقلال، قناعت، جرائت اور اخلاص سے پوری نصف صدی گزار کر علماء کے سامنے ایک درخثال مثال قائم کی۔ آپ کی برکات اور فیض کا اندازہ اس سے فرمایئے کہ جب حضرت گوجرانوالہ تشریف لائے تھے تو شہر میں صرف ایک معجد تھی اور سات آ دمیوں کے وجود کا نام جماعت اہل حدیث تھا، کیکن اپنی وفات سے چند دن پیشتر ۵۳ ویں معجد کا سنگ بنیاد بدست خودرکھا اور آبادی کے تناسب سے تو جماعت شاید پورے پاکستان میں بے مثال ہو۔

بہر حال اگر اختصار کے ساتھ آپ کے محاس پر نظر ڈالی جائے تو یہ بات کھل کر سامنے آتی ہے کہ مولا نا کو اپنے زمانے کے اکثر معاصرین پر برتری حاصل تھی، گراس کے باوجود وہ درویش، سادگی، فروتن اور تواضع کا مرقع تھے۔ قدرت نے اُنھیں بے پناہ صلاحیتوں سے نوازا تھا اور وہ انسانیت کی اعلیٰ ترین اقدار کے حامل تھے، ان کا آئینہ قلب صاف تھا، مومنا نہ زندگی گز ار کر اس دنیا سے رخصت ہوئے، گمنا می کی صفول سے اٹھے اور اپنی سعی وجبتی ممل چہم، خلوص، مسلسل محنت، لیافت و قابلیت اور علمی لگن سے شہرت کے آسان تک گئے۔

# نگار شات (حداول) 🗫 😸 🔞 📚 🚓 سوانخ حفرت مولانا محمد اساعیل سلنی داشد

#### بياري اور وفات:

حفرت مولانا کے فرزند ارجمند پروفیسر محمد صاحب رقمطراز ہیں کہ والدگرامی چند سالوں سے اعصابی مریض چلے آ رہے تھے، تاہم حالت کچھالی تثویشناک نہتی، پس ۲۵/ ذوالقعدہ کے ۱۳۸ مطابق ۲۰/ فروری ۱۹۲۸ء منگل کے دن نماز عصر کے بعد یکا کیک طبیعت بگڑی اور راہ گزر عالم جاووال ہوئے۔ إنا لله وإنا إليه راجعون! يکا کیک طبیعت بگڑی اور راہ گزر عالم جاووال ہوئے۔ إنا لله وإنا إليه راجعون! مي حقيب اتفاق ہے کہ ۲۵ ذیقعدہ کوامام ابن تیمیہ رشائے، کی وفات ہوئی تھی۔

## حضرت سلفي الملك كاليك سوانحي مكتوب:

مرکز اسلامی لائبریری نور پور متصل بہاولپور حضرت شاہ اساعیل شہید بلاشہ سے تعلق رکھنے والے پانچ سومتندا کا برعلاء کے سوائح حیات بنام '' تذکرہ علائے ربانیین'' مرتب کر ربی تھی ، اس سلسلے میں مولا نامحمہ رشید احمد صاحب ، جو اس لائبریری کے ناظم سختے، نے حضرت مولا نامحمہ اساعیل سلفی بھلائے سے بھی رابطہ کیا، چنانچہ حضرت سلفی بھلائے سے بھی رابطہ کیا، چنانچہ حضرت سلفی بھلائے سے بھی دابطہ کیا، چنانچہ حضرت سلفی بھلائے سے بھی دابطہ کیا، چنانچہ حضرت سلفی بھلائے میں وہ کے دعشرت سامی بھی وہ کے دائے میں وہ کہتوب ارسال کیا۔ ذیل میں وہ کہتوب ارسال کیا۔ ذیل میں وہ کہتوب گرامی پیش کیا جارہا ہے:

"جناب علاء کا تعارف کرانا چاہتے ہیں اور میں شائد ان میں سے نہیں ہوں، یہاں تو" چار پائے وکتابے چند" کی صورت پرعبداللہ بن مہل کا ارشاد ہے:

" من لم يعمل فليس بعالم "

البتة ان لوگول سے محبت ہے، جن حضرات کو الله تعالی نے عمل کی توفیق مرحمت فرمائی۔ أحب الصالحین ولست منهم لعل الله یرزقنی صلاحاً لغیل ارشاد میں چند حروف لکھ رہا ہوں۔ مقط راس ڈھونیکی از مضافات وزیر

آ باوضلع گوجرانوالہ ہے۔ ابتدائی تعلیم وزیر آباد میں پائی۔ وزیر آباد میں حضرت الامام محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

حافظ عبدالمنان صاحب محدث نے نصرت العلوم کے نام سے مدرسہ جاری فرمایا۔ صرف ونحو کی ابتدائی کتابیں مولوی عمر الدین صاحب مرحوم سے پڑھیں جو اسی مدرسہ میں پڑھاتے تھے۔ نحو کی اوپر کی کتابیں ابن عقیل ،شرح جامی، الفیہ ، آجر ومیہ حضرت حافظ صاحب سے پڑھیں۔ حدیث اول تاصیحین حفرت حافظ صاحب سے پڑھی۔حفرت حافظ صاحب مرحوم سیدنذ برحسین دہلوی اطلق کے اکابر تلافدہ میں سے تھے، فیخ حسین بن محسن انصاری وطلف سے بھی آپ کو اجازت حدیث تھی، مولانا عبدالحق بناری وطلف شاگرد امام شوکانی بڑائنے سے بھی شرف تلمذ تھا۔ تفسیر بیضاوی حضرت مولانا محمد ابراہیم میر سالکوٹی سے بڑھی، ادب اور معقولات کی کتابیں مولانا محمد حسن (امرتسری) کے مدرسہ میں مختلف اساتذہ سے پر معیں۔ شرح وقالیہ حضرت مفتی محد حسن صاحب سے بر مھی، مطول، مخضر المعانی، ہدایہ اولین و آخرین علامہ محمد حسین ہزاروی سے پڑھی، جو مدرسہ غزنویه امرتسرییں پڑھاتے تھے۔

ااور و المسلم المورد و المورد و المورد و الله المرتسرى و المسلم المورد و المسلم المورد و المسلم المورد و المور

ا۱۹۲۱ء سے گوجرانوالہ جامع معجد میں مقیم ہوں، درس و تدریس کا مشغلہ سلسل چل رہا ہے، مدرسہ محدید کے نام سے جاری ہے، اس کے ساتھ شعبہ حفظ و تجوید بھی ہے، اس وقت مدرسین کی تعداد تقریباً 9 ہے۔ جیت حدیث کے متعلق چندرسائل ککھے ہیں:

- 🗘 حدیث کی تشریعی اہمیت
- 🖒 جماعت اسلامی کا نظریه حدیث

نگارشات (صدادل) 🚓 🛠 🕻 84 🖟 سوارنج حضرت مولانا محمد اساعیل سلنی ولیش

🕏 مقام حدیث قر آن کی روشنی میں

🕏 نیزتحریک آ زادی فکراورشاه ولی الله کی تجدیدی مساعی وغیره،

ایڈیٹری بالکل نہیں کی، خطابت کا سلسلہ گوجرانوالہ جامع اہل حدیث میں مسلسل جاری ہے۔ جمعیت کی تاسیس ۱۹۲۸ء میں ہوئی۔ اس وقت سے اس کے ساتھ تعلق ہے۔ اب بھی " کبرنبی موت الکبراء " کے مصداق تعلق قائم ہے۔ دعا ہے کہ اس راہ سے اللہ دین کی خدمت اور کتاب وسنت کی اشاعت کا موقع بہم پہنچا دے اور انجام بخیر ہو۔ والسلام فقط

محمد اساعيل كان الله له

حضرت سلفی رشانشہ کی وفات کے بعد ان کے تلمیذ مکرم مولانا محمد خالد گرجا کھی رشانشہ نے حضرت سلفی رشانشہ کے سوانح حیات کے متعلق ایک کتا بچہ شائع کیا تھا، جسے بعض اضافی معلومات کی بنا پر ذیل میں درج کیا جارہا ہے:

"خصرت استاذی المكرم مولانا محمد اساعیل صاحب و الله دوسرے اکثر علاء کی طرح قدیم مندوستان کے باشندوں میں سے تھے۔ مولانا حکیم عبدالجید صاحب فرماتے سے کہ قریباً دس بارہ بشت پہلے ہمارے آباء و اجداد مسلمان ہوئے تھے۔ نیز فرماتے سے کہ میری کھویت سے تعلق رکھتے ہیں۔ سے کہ میری کھویت سے تعلق رکھتے ہیں۔ اغلباً جنجو عدرا جبوت تھے۔ ہمارے والد مرحوم کی بے وقت اور اچپا تک موت سے انظام درہم برہم ہوگیا اور ایک سال میں ہمارے گھر میں تین دفعہ چوری ہوئی۔ اس میں خصوصاً کتابوں اور کاغذات کی چوری سے بہت نقصان ہوا۔

ہمارے نواح میں ایک پیرصاحب تھے، چونکہ پریس کا زمانہ ہیں تھا، کتابیں قلمی ہوتی تھیں، پیرصاحب نے کوئی کتاب ما تگی، نہ دینے پر انھوں نے چوری کرائی، جس

اخوذ از "مولانا محمد اساعیل سلقی برطشهٔ" " ترتیب محتر مدسعد بیدارشد صاحبه

میں خصوصاً کتابیں اور کاغذات ہی چوری ہوئے، یہاں تک کہ پرانے مسودے خچروں پرلا دکر لے جائے گئے۔

کیم عبدالمجید صاحب کی روایت ہی سے خاندان کا جو پیتہ چلنا ہے کہ حضرت مولانا اساعیل صاحب براللہ کے پردادامحکم دین صاحب سے قریباً دس پشت سے علمی خاندان چلا آرہا تھا، جن میں سے یہ بزرگ بھی سے، کتابت اور حکمت ورشہ میں آرہی تھی، سابقہ مقام سوہررہ میں تھا۔ وہاں پر مغل حکومت کی طرف سے مدار المہام کے عہدہ پر فائز سے، حواد فات زمانہ اور حکومتوں کے انقلابات نے ہمیں کولو تارڑ پہنچا دیا، وہاں پر بھی ایک حادثہ کی وجہ سے نکل کر حضرت کیلیا نوالہ آگئے، پھر رتہ تنی میں رہے، وہاں سے ڈھونیکے آگئے۔ ان لوگوں نے ان کی بہت قدر کی اور دو کنویں مع اراضی ان کو تاحین حیات دے دیے۔

محکم دین کے لڑکے عبداللہ تھے، لینی مولانا اساعیل صاحب را للے کے دادا۔ عبداللہ جوانی میں ہی فوت ہوگئے، جس کامحکم دین صاحب کو بہت صدمہ ہوا اور قریباً گھرے نکل کر فقیرانہ زندگی اختیار کرلی اور زیادہ عرصہ بھروکی میں رہے۔

مولانا اساعیل سلفی صاحب را الله اپنے باپ کے اکلوتے لڑکے تھے، جبکہ ان کے چچیرے بھائی حکیم عبدالمجید صاحب آٹھ بھائی بہن تھے۔ مولانا اساعیل صاحب سلفی را الله کے والد مولانا ابراہیم صاحب بہت صالح اور عابد و زاہد تھے، کتابت میں ماہر تھے، مولانا وحید الزمان صاحب کا مترجم قرآن مجید اور مولانا عبدالرحمٰن صاحب مبار کیوری را الله کی تصنیف تحفۃ الاحوذی انھیں کے ہاتھوں کی لکھی ہوئی ہے اور آج تک اس کتاب کی فوٹو سے کتاب ہمارے ہاتھوں میں چل رہی ہے، جو کہ اب متعدد مرتبہ ہندوستان، بیروت اور پاکستان سے بھی شائع ہو چکی ہے۔

حضرت مولانا ابراہیم صاحب راقم الحروف (خالد گرجا تھی) کے استاد بھی ہیں، میں نے ان سے فاری کتب کریما، نام حق، شخ عطار، گلستان اور غالباً بوستان کے

نگارشات (حدادل) 🗫 📢 ( 86 ) کا 🛠 سواخ دعزت مولانا قمر اسائیل سافی وزایش

کچے سبق بھی پڑھے تھے، غالبًا بیہ سے سو <u>19سے</u> کے واقعات ہیں۔

محکیم عبدالمجید صاحب فرماتے ہیں کہ مولانا ابراہیم صاحب کے ہاں اولا ذہیں تھی،
اسی وجہ سے اکثر وہ گھر سے باہر وزیر آباد مدرسہ میں حافظ عبدالمنان صاحب استاذ پنجاب کے پاس ہی رہا کرتے تھے۔ ایک دفعہ انھوں نے اپنی خواہش اولاد کے لیے حصرت حافظ صاحب سے دعا کروائی تو اللہ تعالی نے انھیں لڑکا عنایت فرمایا۔ مولانا اساعیل صاحب کا نام بھی حضرت حافظ عبدالمنان صاحب بڑلائ ہی نے رکھا اور وعدہ لیا کہ اس کو دین کے نام بھی حضرت حافظ عبدالمنان صاحب بڑلائ ہی نے رکھا اور وعدہ لیا کہ اس کو دین کے لیے وقف رکھیں۔ بیانے باپ کے اکلوتے لڑے ہوگا بے میں پیدا ہوئے۔

مولانا کا پہلا کتب ان کے باپ تھے۔ ابتدائی تعلیم کے بعد انھیں وزیر آباد حافظ عبدالمنان صاحب رائے کے مدرسہ میں داخل کرایا گیا اور 1913ء میں حضرت حافظ صاحب رائے کی رحلت تک وہیں تعلیم حاصل کی۔ اس کے بعد پھھ عرصہ مولانا عبدالجبارغ نوی رائے کے پاس امرتسر میں تعلیم حاصل کی۔ پھر اس کے بعد سیالکوٹ حضرت مولانا ابراہیم صاحب میر رائے کے پاس تعلیم کے لیے سے گئے۔

سرے کو با ابرائی صاحب بیر المطان ہیں کے لیے لیے الے اس کی بنیاد قریباً ۱ کا ایما یمیں رکھی گئی، جس کے پہلے خطیب مولانا علاؤ الدین صاحب مقرر ہوئے، ۱۹۰۸ء میں رکھی گئی، جس کے پہلے خطیب مولانا علاؤ الدین صاحب مقرر ہوئے، ۱۹۰۸ء تک گوجرانوالہ میں صرف تین المحدیث کی مساجد تھیں، لیکن جمعہ صرف چوک نیا ئیں والی مسجد میں ہی ہوتا تھا، ۱۹۱۲ء میں با قاعدہ انجمن المحدیث بنائی گئی، جس کے محرک مصرت مولانا ثناء اللہ صاحب تھے، چنانچہ اس انجمن کے تحت پہلا جلسہ بابوعطا محمہ صاحب کی کوشی پر ۱۹۹۵ء میں ہوا، جس میں مولوی ثناء اللہ صاحب، حافظ عبدالمنان صاحب وی کوشی پر ۱۹۹۵ء میں ہوا، جس میں مولوی ثناء اللہ صاحب، حافظ عبدالمنان صاحب ویڑوی، مولانا ابراہیم صاحب ویش سیالکوئی، مولانا عبدالعزیز بن مولانا فلام رسول صاحب ویڑوی، مولانا ابراہیم صاحب ویش سیالکوئی، مولانا عبدالعزیز بن مولانا فلام رسول صاحب ویڑوی مولانا ابراہیم صاحب ویش سیالکوئی مولانا الماعیل سلفی مصاحب میر ویٹائٹ سیالکوئی سے مدرس طلب کیا، تو انھوں نے مولانا اساعیل سلفی ابراہیم صاحب میر ویٹائٹ سیالکوئی سے مدرس طلب کیا، تو انھوں نے مولانا اساعیل سلفی ابراہیم صاحب میر ویٹائٹ سیالکوئی سے مدرس طلب کیا، تو انھوں نے مولانا اساعیل سلفی ابراہیم صاحب میر ویٹائٹ سیالکوئی سے مدرس طلب کیا، تو انھوں نے مولانا اساعیل سلفی ابراہیم صاحب میر ویٹائٹ سیالکوئی سے مدرس طلب کیا، تو انھوں نے مولانا اساعیل سلفی ابراہیم صاحب میر ویٹائٹ سیالکوئی سے مدرس طلب کیا، تو انھوں نے مولانا اساعیل سلفی

كوخود لا كرمقرر كيا\_

حضرت مولانا اساعیل صاحب سلفی ڈٹلٹنز <mark>۱۹۲۱ء میں مسجد اہلحدیث میں تدریس</mark> پرمقرر ہوئے اور قریباً چھ ماہ بعد مولانا علاؤ الدین صاحب وفات فرما گئے تو اعجمن نے خطابت وامامت بھی ان کے سپر دکر دی۔

مولانا نے جس خوبی سے اس خدمت کوسر انجام دیا، اسے لوگ جانے ہیں کہ مولانا کی طبیعت نہایت سادہ اور خدمت گزارتھی، اکثر صبح کی نماز سے پہلے خود اپنے ہاتھ سے ویل پہپ سے وضو کے لیے پانی بھرتے، مجد کا کام ایک جذبہ سے کیا اور طبیعت ایسی رساتھی کہ جو طالب علم صرف ایک سال تعلیم حاصل کرتا، وہ ضرور اہلحدیث ہوجاتا، حالانکہ آپ نے بھی کسی کو ترغیب نہیں دی، لیکن آپ کی طبیعت سے متاثر ہوکر مسلک اہلحدیث اختیار کر لیتے۔

طبیعت میں لا کچ نہیں تھا، بلکہ کام کرنے کا جذبہ تھا اور اپنے طلبا کو کہا کرتے سے کہ بیٹا روٹی کے پیچھے نہ جانا، بلکہ جہاں اللہ تعالیٰ کام کرنے پرلگا دے، وہاں سے اٹھنا نہیں، دوسری جگہ خواہ کتنے زیادہ پسیے ملیں، جگہ چھوڑنی نہیں، کیونکہ جو کھیتی لگائی جاتی ہے، اس کی رکھوالی نہ کی جائے تو کھل نہیں دیتے۔

جب مدیند یونیورٹی بنی تو سعودی حکومت نے پیش کش کی کہ آپ وہاں تعلیم پر مقرر ہوجا کیں اور تین ہزار روپیتے تخواہ دینے کو تیار تھے۔مولا ٹانے فرمایا: میں اپنے بردھاپے میں بکا وَ مال نہیں بنتا جاہتا، حالانکہ اس وقت مولا ٹاکی کی تخواہ صرف ۱۷۵ روپے تھی۔

عالبًا و ۱۹۱ کی بات ہے، آپ نے جھے کہا: مولوی خالد! چلو بھائی سیالکوٹ عالبًا و ۱۹۱ کی بات ہے، آپ نے جھے کہا: مولوی خالد! چلو بھائی سیالکوٹ چلیں، میں ساتھ چل پڑا، بس کا ٹکٹ لینے گئے تو میں نے کہا حضرت میں لیتا ہوں، انھوں نے کہا آگر جمعیت کے خرچ پر جانا ہے تو آپ لئے لیں، درنہ میں لیتا ہوں۔ فرمانے گئے: مولوی خالد! تم نے کیا کہا؟ آج کل میری تنخواہ سوا دو صد روبیہ ہے، قریباً ستر پچھتر روپے میرے سفر خرچ میں ماہوار صرف

مولانا نے تحریک خلافت سے لے کرتحریک آ زادی تک تمام تحریکوں میں کام کیا۔ اور متعدد بارجیل گئے ، اورتحریک ختم نبوت کے مرکزی پیلس عاملہ کے رکن تھے۔

مولانا نے پہلا جج ۱۹۲۷ء میں کیا، کیونکہ سعودی حکمران شاہ عبدالعزیز ۱۹۲۵ء میں کیا، کیونکہ سعودی حکمران شاہ عبدالعزیز ۱۹۲۵ء میں علماء المحدیث انھیں مبارک باد وغیرہ کے لیے گئے، خصوصاً مولانا اساعیل صاحب غزنوی کی تحریک پر بہت سے المحدیث جج کو گئے۔ ہمارے والد صاحب مولانا نور حسین صاحب وشائلتہ سم جارے والد صاحب مولانا نور حسین صاحب وشائلتہ سم جارکہ کا بھی پہلا جج ۱۹۲۸ء میں ہی کیا۔

مولانا صاحب تعلیم میں استے مشغول رہتے کہ میں نے ایک مرتبہ کہا: مولانا اب دوبارہ جج کو جانے کا ارادہ نہیں؟ فرمایا: جج ایک ہی مرتبہ فرض ہے، اب اس کے علاوہ اور دین فرائض بہت ہیں۔ بہر حال دوسرا جج پاکتان بن جانے کے بعد ۱۹۲۹ء میں گیا۔

پاکتان بننے سے پہلے المحدیث اجتماعی طور پر'' المحدیث کانفرنس' کے نام سے کام کرتے رہے، جس میں اکثر طور پرسالانہ کانفرنس اور باہمی مشاورت وغیرہ سے آئندہ سال تک کے لیے پچھ پروگرام طے کیے جاتے۔ پاکتان بن جانے کے بعد خوو حضرت صاحب کو جماعتی نظم کا خیال پیدا ہوا تو حضرت مولانا واود غرنوی رہائش کو طے، دونوں نے مل کر جعیت المحدیث کومنظم کرنے کی کوشش کی، چنانچہ ۱۹۲۹ء میں ہی ایک دونوں نے مل کر جعیت المحدیث کومنظم کرنے کی کوشش کی، چنانچہ ۱۹۲۹ء میں ہی ایک دونوں نے مل کر جعیت المحدیث کومنظم کرنے کی کوشش کی، چنانچہ ۱۹۲۹ء میں ہی ایک موزن اور عام مائی مولانا اساعیل صاحب بڑائش سلقی مقرر ہوئے۔

مولانا وسماع سے ١٩٢٢ء تک ناظم اعلیٰ رہے اور مولانا داود صاحب کے فوت

ہونے پر ۱۲۹۱ء سے تاحیات ۱۲۹۱ء تک امیر کے عہدہ پر فائز رہے اور ۲۰ فروری ۱۹۷۸ء کے تیسرے پہرفوت ہوئے۔

علمی مشاغل:

مولانا ماحب جب سے گوجرانوالہ تشریف لائے، اس وقت سے بی تعلیم و تدریس میں مشغول رہے اور پاکتان بن جانے کے بعد تک قریباً ۱۹۹۱ء تک چالیس سال متواز تعلیم دیتے رہے۔ مولانا کے دستِ راست حضرت حافظ محمد صاحب راست حضرت مولانا کے علاوہ بعض اوقات کوئی نہ کوئی اور مدرس بھی رکھ لیتے تھے۔ میرے دوران تعلیم سامواء تا ۱۹۹۱ء حضرت مولانا عبدالحکیم صاحب کھدووالوی جو پاکتان میں بہاوئنگر آکر فوت ہوئے، مولانا عبدالرجیم صاحب، مولانا ابرائیم صاحب گوندلوی، مولانا محمد عبداللہ صاحب مولانا عبدالحمد صاحب حال صدر مدرس جامعہ محمد سے بہاوئنگر آکر فوت ہوئے، مولانا عبدالحمد صاحب مال صدر مدرس مولانا محمد میں تریب ہمام حضرت سلفی حاحب راست محمد سے محمد سے بھی تعلیم پرمقرر رہے، جو کہ جامع محمد نیا کیں میں ہی زیرا ہمام حضرت سلفی صاحب راست میں بھی نیا کیں میں بھی زیرا ہمام حضرت سلفی صاحب راست میں بھی زیرا ہمام حضرت سلفی صاحب راست میں بھی زیرا ہمام کرتے رہے۔

اس کے علاوہ آپ قلمی کام بھی کرتے رہے، تحریر میں غضب کا زور اور نہایت شیریں طز فرماتے آپ کی کتاب ' دتحریک آزاد کی فکر'' دراصل آپ کے مضامین کا ہی مجموعہ ہے۔ زبان میں اللہ تعالی نے قوت بیان کا وافر حصہ نصیب فرمایا تھا۔ خطبہ میں جو حالات پر تبھرہ فرماتے ، دوسرے دن اس کی اصلاح ہو پچکی ہوتی ،حکومت پر تقید فرماتے ، لیکن نہایت جچے تلے الفاظ میں، جن پر شخت تقید کے باو جودگرفت نہ ہو کتی تھی ۔ ساری زندگی ہر کسی کی خیر خواہی کو مقصد زندگی بنا رکھا تھا، بلکہ خیر خواہی والی بات منہ پر کرنے سے بھی ہچکیا تے نہ تھے، ایک دفعہ گلمور کے نارل سکول سے بچھے علاء بات منہ پر کرنے دانے والے نے ان کا تعارف کروایا کہ بہت پر ہیز گار نمازی آدمی

نگارشات (حدادل) کی در 90 کی کی در سواخ حفرت مولانا محر اساعیل سانی وظیف

ہیں، آپ نے کہا یہ کوئی ان کی تعریف نہیں ہے، نماز تو ہمارا علاء کا پیشہ ہے، اگر ہم لوگ نماز نہ پڑھیں تو دنیا والے ہی ہمیں جینے نہ دیں، علاء کی اچھائی کا معیاریہ ہوتا ہے کہ لین دین کے معاملات میں کھرا ہو، اور دنیا دار جولوگ دکا نیں کرتے ہیں وہ اکثر لین دین کے معاملات میں کھرے ہوتے ہیں، ان کی اچھائی کا معیار نماز ہوتی ہے۔

ایک دفعہ میں نے پھی اشتہار چھپوائے، اگر چہ ان میں کوئی خاص بات نہ تھی، لیک دفعہ میں نے کھینچا تانی تھی، لیکن چونکہ مرکز اور صوبہ پنجاب دونوں میں شیعہ منسرہ تھے، انھوں نے کھینچا تانی شروع کی، مولانا صاحب رششہ نے مجھے بلایا اور فر مایا اگر کوئی پوچھے تو یہ کاروائی میرے ذمہ لگا دینا۔ میں نے کہا: حضرت یہ تو نہیں ہوسکتا، البتہ آپ میری ثابت قدمی کے ذمہ لگا دینا۔ میں نے کہا: حضرت یہ تو نہیں ہوسکتا، البتہ آپ میری ثابت قدمی کے دعا فرما کیں۔

استاذی المکرم حضرت حافظ محمد گوندلوی اطلط پر قبل کا مقدمہ بن گیا تو مولانا صاحب شہر کے چیدہ چیدہ حضرات سے روپے اسٹھے کر کے کیس کی خود پیروی کرتے رہے، تا آئکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو بری کر دیا۔

بی ارمیش پر مقامی لوگوں پر اچھا خاصہ پریشانی کا دور آیا، مولانا صاحب بڑالف ایسے افراد کے پاس خود جا کرتسلی دیا کرتے تھے، فرمایا کرتے تھے کہ حوادثات سے گھرانا نہیں جا ہیے، یہ بھی زندگی کے تجربات میں سے ہیں۔

عام حالات میں بھی اگر بھی دو جار دن گزر جا کمیں تو مجھے جیسے تھی دامن کے پاس بھی خود چل کر آ جاتے اور فرماتے: برخور دار ملتے رہا کرو، نہ ملنے سے طبیعت اُداس ہوجاتی ہے۔

خودستائی سے شدید متنفر تھے، ایک دفعہ کانفرنس میں فوٹو گرافر آ گئے تو انھوں نے کیمرہ والوں کی طرف چہرہ پر ہاتھ رکھ لیے اور فرمایا میں اسے ناجا رُسجھتا ہوں، لیکن کیمرہ والے بھی لوگ ایسے ہوئے ہیں کہ ان کی زندگی کی متعدد تصادیر لے ہی لیں۔ <u>www.KitaboSunnat.com</u>

المنات (حداول) المنافع والمنافع والمنافع

دین و دانش کا مرقع آدمی کے روپ میں اس طرح بن کر اٹھا تھا پاسانی کے لیے جس طرح سے گلتان میں طائرانِ خوشما چپھہاتے ہیں صبا کی ہمزبانی کے لیے

پاکتان بن جانے کے بعد اخبار الاعتصام جو کہ مولانا عطاء الله صاحب حنیف نے جاری فرمایا تھا، 1979ء میں اسے جماعتی تحویل میں دے دیا گیا، جس میں دقیاً فوقیاً مضامین جاری فرماتے رہے۔ باوجود عالم دین ہونے کے طبیعت میں زمد وتقوی تھا اور شب بیداری عادت ثانیہ بن چکی تھی۔ اکثر دن کو بھی ذکر واذکار میں مشغول رہتے ، یا پھر ایخ دفتر مسجد چوک نیا کیں میں اپنا وقت تحریر پرضرف فرماتے تھے۔

آخری وقت غالبًا ع ۱۹۱ میں فالج کا حملہ ہوا تھا، جس کی وجہ سے طبیعت پر کمزوری کا اثر تھا، کین چند دنوں میں ہی افاقہ ہوا اور چلنے پھرنے کے قابل ہوگئے سے مظروری کا اثر تھا، کیکن چند دنوں میں ہی افاقہ ہوا اور چلنے پھرنے کے قابل ہوگئے سے سے مالاً خر دوسرا حملہ فالج کا ہی ہوا، ۲۰ فروری ۱۹۲۸ء کو چائے نوش فرمانے گئے سے کہ حملہ ہوا، ہاتھ سے چائے کی پیالی گرگئی اور چندلمحوں میں ہی عالم جاودانی کوسدھار گئے۔ إنا لله وإنا إليه راجعون!

رات بھر بارش کی وجہ سے جنازہ خانہ کی گراونڈ میں پانی ہونے کی وجہ سے جنازہ سٹیڈ یم میں لے جایا گیا، اللہ تعالی کی حکمت بھی بہی تھی، کیونکہ جنازہ میں موسم کی خرابی کے باوجودائے کثیر افراد نے شمولیت کی کہ دیکھنے والے جیران تھے کہاتے آدی کہاں سے آگئے۔سٹیڈ یم میں تِل رکھنے کو جگہ نہتی، بلکہ جی ٹی روڈ اور سیالکوٹ روڈ دونوں بند ہو چکی تھیں، جنازہ گھر سے روانہ ہوا اور ابھی تک لوگ گھر سے چل رہے تھے، جبکہ جنازہ سٹیڈ یم میں پہنچ چکا تھا، قریبا میل لمبا جنازہ تھا، ایک آدی بازار دیگاں والا میں اپنی دکان کے سامنے کھڑا جنازہ دیکھر ہاتھا: کہنے لگا" جینا بھی ان لوگوں کا اور مرتا بھی ان لوگوں کا ، ہم تو نکمی موت ہی مرتا ہیں!"

# نگارشات (صداول) 🗫 📢 😲 🔑 📢 سواخ حضرت مولا نامحمر اساعیل سلنی وزایش

### ا يك نفيحت آميز مكتوب:

حضرت مولانا سلقی بطش کو ان کے ایک تلمیذ نے خط ارسال کیا، جس کا حضرت مولانا محمد اساقی بطش کی وفات کے بعد بیخط اساعیل سلقی بطش کی وفات کے بعد بیخط اساعیل سلقی بطش کی وفات کے بعد بیخط الاعتصام ۱۹۲۳ میں ورج کیا جارہا ہے:
الاعتصام ۱۹۳۳ اگست ۱۹۲۸ میں افادہ عام کے نقط نظر سے شائع کرلیا، جسے ذیل میں ورج کیا جارہا ہے:
جسنے اللہ الدّیمن نے الرّحین میں میں درج کیا جارہا ہے۔

محرّم مولانا صاحب السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

کی دن ہوئے خط ملاتھا،مصروفیت اور علالت کی وجہ سے جواب نہ دے سکا۔ تبلیغ میں الفاظ کی شدت اور فتو کی بازی سے پر ہیز کریں، اس سے نفرت بڑھتی ہے۔ ﴿وجا دلھھ ہالتی هی احسن ﴾ پرعمل کریں۔لوگوں سے ذاتی تعلقات بڑھا ئیں،غم و خوثی میں ان سے مناسب ربط قائم رکھیں، یہ بے حد مؤثر چیز ہے۔

اخراجات محدود رکھیں اور قناعت سے کام لیں۔قرض اورسوال دونوں میں آبرو کوخطرہ ہے، اکثر علاء اس وجہ سے بدنام ہوتے ہیں۔اپنے اخراجات کا کنٹرول کرنے سے ان دونوں چیزوں کی ضرورت نہیں ہوتی۔

منتظمین سے تعاون فرما کیں۔ جماعت میں پارٹی بازی نہ ہونے پائے۔اس کا پورا پورا خیال رکھیں بعض لوگ اختلاف برائے اختلاف کے عادی ہیں، ان سے اغماض کرنا چاہیے۔نماز باجماعت اور رات کو بیداری کی عادت ڈالیں، اس میں بڑی برکت ہوتی ہے۔ والسلام

محمرا ساعيل گوجرانوله •

الاعضام ٢٣ أگست ١٩٦٨ ء

تحریکِ اهلحدیث کا تجزیه و تعارف اور مسلکِ اهلحدیث پر شکوك و شبات کا علمی و تحقیقی جائزه



ازقام سشينج الحدبيث مولانا مخواسما إسلفي وحرالتله



تُكَارِثات (سراول) كالمنظر (ع 95 ) المنظمة الم

# يبش لفظ

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله محمد خاتم النبيين وعلى أصحابه وأتباعه أجمين. أما بعد:

میں مسلسل کھنے کا عادی نہیں، پیدائش طور پر وہنی میلان دین کی طرف ہے اور عقیدہ سلف سے طبعی شغف ۔ تعلیم و تربیت بھی اسی نہج پر رہی، اگر بزی تعلیم اور حضری مدارس سے نہ تاثر ہے نہ انس، اگر بھی ضرورت ہوتو نہ ہی مسائل ہی پر لکھتا ہوں۔ جہاں تک اپنے متعلق خیال ہے میں مناظر نہیں ہوں، نہ آج کے رسی مناظرات سے طبیعت آشنا ہے، اس لیے حوالوں میں کانٹ چھانٹ، تراجم میں حسب مطلب قطع و برید کی قطعا عادت نہیں ۔ مسلک اہل حدیث سے عبت ہے اور فن حدیث سے بلحاظ طالب کی قطعا عادت نہیں۔ مسلک اہل حدیث سے عبت ہے اور فن حدیث سے بلحاظ طالب علم پھی تعلق، اور اسی ماحول میں کم وبیش کھی لکھنے کا موقع ملا ہے۔

م پھ ک، اورای ما موں یں م وہیں پھ سے اسوے ماہے۔

حدیث کی اساس چونکہ قرآن ہے اس لیے قرآن عزیز کے ساتھ بھی اسی قتم کا تعلق ہے بلکہ قرآن کوسنت سے قطع کر کے سجھنے کی کوشش کرنا مجھے سجھ میں نہیں آیا۔

مجھ معلوم ہے کہ کی سال سے ہمارے ملک میں انکار صدیث کی تحریک چل رہی ہواور کئی مراحل سے گزری ہے، اور اس کے محرکین نے وقت کے تقاضوں کے مطابق کی مراحل سے گزری ہے، اور اس کے محرکین نے وقت کے تقاضوں کے مطابق کی لباس بدلے ہیں، میں نے ابتدا میں بیاٹر پچ بطور طالب علم تحقیق کی نظر سے پڑھا، اب مجھے اس تحریک اور اس لٹر پچ سے نفرت ہے، اس شغل کو اضاعت ِ وقت سمجھتا ہوں، صلاۃ القرآن، بیان القرآن، طلوع اسلام بیاس تحریک کی بے چارگ کے مختلف مراحل ہیں، اس تحریک کی بے چارگ کے مختلف مراحل ہیں، اس تحریک کی قیادت کے عمل اور فکر کا ماحصل ہے ہے:

نگارشات (صداول) کی کھی ہے ہے۔ اور قرآن وہ قرآن کو مفصل کہنے کے باوجود مجمل اور قابل تشریح وتفییر سمجھتے ہیں اور قرآن کی تفییر اور تشریح کے لیے لٹریچر شائع کرتے ہیں، جس کا مطلب ظاہر ہے کہ قرآن

کی تفییر اور تشریح کے لیے لٹریچر شائع کرتے ہیں، جس کا مطلب ظاہر ہے کہ قرآن عزیز کوان حضرات کی تشریح کی ضرورت ہے، ان کے ہاں اس تشریح کو قبول کرنا گویا قرآن کو ماننا اور قبول کرنا ہے، مگر آنخضرت مُلِیّنِیْم یا آپ کے رفقا کرام قرآن کے مقاصد کو بیان کریں تو اسے بیہ حضرات نہ قبول کرتے ہیں نہ اس کی ضرورت سجھتے ہیں، بلکہ قطعاً نا پہند کرتے ہیں۔ کوئی حدیث سجھ میں نہ آئے مگر اس کا افکار کر دیتا سجھ میں بلکہ قطعاً نا پہند کرتے ہیں۔ کوئی حدیث سجھ میں نہ آئے مگر اس کا افکار کر دیتا سجھ میں آتا ہے۔ انکہ حدیث بیٹ نے جن احادیث سجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار کر دیا یا بالکا سمجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار بالکا سمجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار بالکا سمجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار بالکا سمجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار بالکا سمجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار بالکا سمجھ میں نہ آئیں تو پورے ذخیرہ اور فن کا افکار

اس طرح کچھ بزرگ چندر سمیں اور چندنعرے لگا کرآ مخضرت مُلَّاثِیم سے محبت اور اسلام کی خدمت کا دعویٰ فرماتے ہیں۔ ان رسموں کو اسلام اور ایمان کی بنیاد سمجھنا اور ان سے انکار یا ان پر انکار کو اسلام کی مخالفت اور آ مخضرت مُلَّاثِیم سے محبت کے منافی سمجھنا مجیب بات ہے، حالانکہ قرون خیر اور انکہ اسلام فقہا محدثین کے آثار میں ان رسوم کا ذکر تک نہیں، اگر کہیں تھوڑا بہت بہتہ چلتا ہے تو ان بزرگوں نے ان رسوم کونفرت کی نظر سے دیکھا ہے، اسلام ایسے فعال فد ہب کا انحصار چندر سموں اور نعروں پر ہو خمیر اس سے اباء کرتا ہے۔

اس طرح مروجہ تقلید اور جمود کا آغاز تو غالبًا طبعی تأثر ہے، جو ایک شاگرد استاد سے اور تلمیذ شخ سے اپنے دل میں محسوس کرتا ہے، سطبعی اور قدرتی ہے، اس کے جوازیا عدم جوازی بحث بے فائدہ ہے، سے تأثر ناگزیہ ہے اور سے تأثر ہمیشہ بانداز تحقیق اور بحث و نظر کی راہ سے ہوتا ہے، اس میں جمود نہیں ہوتا۔ دوسرے ائمہ اجتہاد سے حق کی نفرت کے آثار اس میں نہیں پائے جاتے بلکہ ایک تحقیق تأثر اور فکر و نظر کی یا نفرت کے آثار اس میں نہیں پائے جاتے بلکہ ایک تحقیق تأثر اور فکر و نظر کی

نگارشات (صدادل) و جمل اور جمواری جوتی ہے، ان فقہی فروع میں نہ حق کسی ایک راہوں میں کسی قدر جم آ جنگی اور جمواری جوتی ہے، ان فقہی فروع میں نہ حق کسی ایک میں محصور ہوتا ہے نہ دوسر ہے اہل تحقیق سے نفرت اور بغض ہوتا ہے، اور خودا تکہ دہوستا نے اپنے متعلق بھی بیتا تر نہیں دیا کہ حق صرف جمارے والمن سے وابستہ ہے، اور نہ بیتا تر جماری باتوں کو بلا دلیل محض خوش فہی اور عقیدت کی بنا پر قبول کیا جائے۔ انبیا بیجائے فکر ونظر کی وعوت دیتے تھے، ان کے اُتباع تقلید اور جمود کی وعوت کیسے دے سکتے تھے؟

میری رائے میں بیتنوں مقام اس قدر ظاہر اور واضح ہیں کہ ان پر کسی طویل بحث کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی ، اس کے باوجود و نیا میں ایسے حضرات موجود ہیں جوانکار حدیث کو بطور تحریک چلانا چاہتے ہیں ، ان کا مرکزی نقطہ یہ ہے کہ آنخضرت مُلِیْنِ کا قول و فعل ، سکوت ، اجتہاد دین میں ججت نہیں ، آنخضرت مُلِیْنِ کسی آیت کی تفییر فرما کیں ، ہمیں حق ہے کہ ہم ان کے خلاف تفییر کریں اور صرف اپنی تفییر کوچے سمجھیں ، فرما کیں ، ہمیں حق ہے کہ ہم ان کے خلاف تفییر کریں اور صرف اپنی تفییر کوچے سمجھیں ، لیکن اس شناعت کے لیے عنوان یہ رکھا گیا ہے کہ قرآن مکمل ہے اور اسناد کی وجہ سے حدیث پر اعتاد نہیں کیا جا سکتا ہیں حال قریباً بعض دوسر سے ہزرگوں کا ہے ، وہ بدگی رسوم اور مشرکانہ عادات کو آنخضرت مُلِینِ کی محبت اور ہزرگوں کے ساتھ دبط وعقیدت رسوم اور مشرکانہ عادات کو آنخضرت مُلِینِ کی محبت اور ہزرگوں کے ساتھ دبط وعقیدت کے نام دیتے ہیں اور ائمہ سے علمی استفادہ کا نام تقلید رکھ دیا گیا ہے۔ وبینہ ما مفاوز تنقطع فیھا اُعناق الإبل .

کرشتہ ایام کی ضرورت یا کسی تاکر کے ماتحت میں نے چند مضامین''الاعتصام'' میں لکھے جو بعض حلقوں میں بہت پند کیے گئے، بعض حلقوں میں کافی ناراضی اور ناپندیدگی کا اظہار فرمایا گیا۔ کسی چیز کے مؤثر ہونے کی یہی دلیل ہوتی ہے کہ وہ اپنے لیے مختلف حلقے بیدا کر لے اور نقتہ ونظر کا تختہ مشق بنے۔مضمون جب جھپ رہا تھا بعض محترم اور عزیز دوستوں نے اس کے بعض حصوں پر دوستانہ اور محققانہ تنقید فرمائی۔ تَكَارِثُات (صراول) ﴿ ﴿ ﴿ 98 ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

جزاهم الله أحسن الجزاء.

بعض احباب كا خيال تها كه المحديث حفاظ حديث كا دوسرا نام ب، بير كمتب فكر نبيس، اس كمتعلق كيجيم خضر اشارات زير طبع مضامين ميس آ گئے بيس، اس موضوع پر ايک مبسوط مضمون لكھنے كا خيال بر۔ أرجو من الله التوفيق.

مولانا محمد حنیف یزدانی کی نظر سے غالبًا بید مضامین گزرے، انھوں نے ان کی طباعت کا ارادہ فرمایا ہے، میں نے اضیں اعبالِ خیر کی توفیق مرحمت فرمائے۔

ناظرین سے گزارش ہے اگر وہ ان پریشان خیالات کو پیند فرمائیں تو حضرت الستاذ المحترم المحدث الكبير حافظ عبد المنان صاحب وزير آ بادی پڑالان کو اپنی دعاؤں میں ضروریادر کھیں، ان کی مبارک تربیت ہی دراصل تو حید وسنت کے ساتھ محبت اور مسلک سلف کے ساتھ تعلق کی حقیقی محرک ہے۔

اللهم اغفرله وارحمه واجعل جنة الفردوس مأواه واجعله من ورثة جنة النعيم.

> محمداساعیل مدرس وخطیب

جامع ابل حدیث۔ چاہ شاہاں۔ گوجرانوالہ ۲۲ مارچ ۱۹۲۷ء میں دیقعدہ ۱۳۸۵ھ

#### بِسُواللهِ الزَّفْزِ الرَّحِيْرِ

# النهضة السلفية في الهند و الباكستان

الحمد الله رب العالمين، والصلوة والسلام على من كان نبيا وآدم بين الماء والطين، وأصحابه وأزواجه وذرياته أجمعين.

1. أظن، ولست معتديا، أن عامة سلاطين مغول، وإن كانوا مسلمين، لكن أعمالهم وأساس حكومتهم لم تكن دينيا قرآنيا، بل أكثر ملوكهم، ما خلا الأحاد منهم، كانوا مسرفين مضاهين بالمشركين من الهنادك، فاسقين معتادين للفحور، بالغين فيه حدا نهائيا.

وآخر ملوكهم الملك معظم بن اورنك زيب المعروف ببهادر شاه، حين كانت الرشاشات الإنجليزية تمطر، وتهطل على منابر سور "دهلي" والسبطة المغولية كانت عشية أو ضحاها، كان مكبا على قبر الولي المشهور نظام \_رحمه الله تعالى \_ يدعو ويستغيث منه النصرة للمغول وولايتهم. من هنا اعتقل ١٨٥٧م، وحبس في بلدة "رنگون" وقضي عليه في الحبس ١٨٦٤م، ونال ما يناله كل من خالف السنن الإلهية. وظهيرة مغول صارت ليلاً داجيا مظلماً. ﴿ إِنَّ الله لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْهُسِهِم ﴾ [الرعد: ١١] فليعلم القراء مبلغ السلاطين المغولية من الإسلام وحقيقة التوحيد!

### ٢. آثارهم:

ومن آثارهم الباقية الشنيعة:

١ ـ نظام الدولة اللاديني.

- ٢- رسوم و عوائد كفرية.
- ٣- بدعات هاجمة و فقدان علوم القرآن والسنة.
  - تقالید جامدة و أفكار فاترة.
  - ٥ قحط المعاهد الدينية والمفكرين من العلماء.

ترى ظلمة حالكة وليلا داجيا من قصور الحكومة إلى عرائش الفقراء وإن ترى ضرمة تشرق في مقام، فمن المساعي الذاتية لأهل العلم وأصحاب الفكر، والحكومة لم تكن تبالي من ذلك بشيء، دينها المقابر وفكرتها القباب، والأعياد عليها، وهمهم شد الرحال إلى المزارات.

### ٣. أهل العلم وأفكارهم:

ومن عواطفهم الدينية العميقة الغائرة أنهم كانوا يرجون بل يسعون لحياة مثل هذا النظام البالي والسلطة اللادينية الضعيفة إن أمكن ذلك، لكن الأقدار تحيط بالأفكار. ﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبُلُ وَ لَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلًا ﴾ إن هلال مغول اعتنق بالأفول ١٨٥٧م وقام مقامها نظام لا ديني بحت، ترأسها الحكومة البريطانية بواسطة شركة تحارية إنحليزية، وبعد برهة من الزمن زالت الواسطة، وصارت الأعلام البريطانية ترفرف في حو الهند. وكانت سانحة ألمية أن دار الإسلام الفقهي صار دارالكفر في ساعات قلائل تعد على البنان.

### ع. المفكرون:

ومن رحمة الله أن المفكرين من أصحاب الدين كانوا موجودين وقتئذ، فانصدعت بذلك قلوبهم، وحاك ذلك في صدورهم، وهم، وإن كانوا شرذمة، لكن أحاطوا بالأفكار ونتائجها النهائية، وأتوا على ما نگارثات (مداول) الله الله والباكستان كارثات (مداول)

أورثت الحوادث بالأقضية الفاصلة الباتة، والأمور الآتية كانت بين أعينهم: 1- آثار المغول الأخلاقية.

٢ ما نشأ من سلطة الإنجليز بعد سقوط المغول.

وقوة النفوذ والمقاومة من المسلمين الذين أحاط بهم اليأس والقنوط.

وكانوا عالمين يقينا بينابيع الحنيهات الإنجليزية ونبطها، وأين تحري مياهها وسيولها? وقد علموا أن أول وأشد من وجد وتأثر من هذه الحوادث الموجعة الفاجعة هم أهل التوحيد والسنة، وأكثر من فرح بذلك واغتنم، هم طاغية الروافض، وطوائف أهل البدعة، والمشركون من الهند والأفاغنة.

وأكثر من تأذى وأوذي في ذلك هم أهل التوحيد السلفيون، الذين أخذوا واعتقلوا، وأخرجوا من ديارهم إلى المفاوز النائية والمياه المظلمة (انليمان) وصلبوا واختنقوا، اللهم ارحمهم رحمة واسعة حافلة.

ما عفوت، ولا أعفو، ولا يوفقني الله العفو عن إنحليز، فإن كل ذلك كان عن مكره ودهائه، وخبثه وشقائه، وطمعه وعنائه، إني أرى المحانق معلقة حبالها وصناديد أهل التوحيد مخنوقة عليها أحسامهم، دمائهم وسعت بلادهم من طرائف أموالنا وتلادنا. فكم من عروس قد أيموها؟ وكم من صغير في حجر أمه قد أيتموه؟

اللهم دمر ديارهم، وحرب بنيانهم، وأنزل بهم بأسك الذي لا ترده عن القوم المحرمين.

لولا اغترار الأغبياء والأوغال من المسلمين بدهائهم لكانت الأحوال اليوم على غير ما هي عليه اليوم، ولكانت نحد الشعب وغورها معمورة نضرة بغناء التوحيد والإسلام، وترفرف أعلامهم في حو الشعب وسمائه م

ما كل ما يشتهيه المرء يدركه تجري الرياح بما لا تشتهي السفن

## نَّارِثَات (صداول) ١٥٤ على النهضة السلفية في الهند والباكستان

#### ٥. العوائق:

قد علمنا، وكل الناس يعلم، أن الدياجي والغيوم التي سدّت أفق الشعب، وأحاطت بأقطارها القاصية والدانية، وابتلي الشعب المريض النحيف بمفاسدها، هي نتيجة الأمراض الموروثة من مغول وعاقبة السياسة الإنجليزية الخبيثة الدنسة، وليست معرفتها بعسير على الأذكياء العارفين بأحوال الشعب، لكن الغافلين قد يعسر عليهم العثور على حقيقة العوامل الإنجليزية التي لعبوا بها بعقول الشعب وقطانتها، وبأي قيمة لم يكن يرضى الإنجليز بفوز أي نهضة إصلاحية في أقطار البلاد الإسلامية أعماقها؛ لأن أساس حكومته على افتراق البلاد والتشعب فيها، وأن تكون أعضاء الشعب وسكانها على ضد الآخر، يلتذ الإنجليز أن يحضر المتحاربون بين يديه يطلبون منه العدل، ولسان الميزان يكون في يده، يرفعها ويخفضها كيف يشاء حسب المصالح والحكم عنده، والفريقان مكبان بين يديه ناكسي رؤوسهم!

#### ٦. الأعواز والمشاكل:

لا يخفى على العارف بأحوال الشعوب والملل، الأعواز التي تعتري وتحسم النهضة الإصلاحية في مثل هذه الأحوال إذا طرأت على جو البلاد، وكم تحب لذلك من نظرة عميقة ليعلم كيف يكون الأثر الحافل التام سيما إذا كان المحتمع فاسداً منتناً، وصعوبة ذلك أظهر من أن يتحشم له بالاستدلال والححة. وإذا عرض عليهم الدين القديم الصافي الساذج ما يمكن لهم أن يسمعوا ذلك فضلاً أن يدينوا وينقادوا له. الحال أن رغائب الحكومة ونظامها المادي يكون على ضد ذلك كله، هذه هي المعوقات التي كانت بين يدى هذه النهضة وقوادها الأذكياء الأعلام.

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# لَكُارِثُوات (صداول) المنافقة في الهند والباكستان (النهضة السلفية في الهند والباكستان

قد اختار الله لذلك الإمام، الثقة، العادل أحمد ولي الله (المتوفى ١٧٦ه) وتلامذته البررة الكرام، ومعه أبناءه أئمة الهدى الشيخ العلامة عبد العزيز (المتوفى ١٢٣٩ه) والشيخ الفاضل رفيع الدين (المتوفى ١٢٤٩ه) والشيخ العلامة عبد القادر (المتوفى ١٢٤٣ه) والشيخ العلامة العلامة عبد القادر (المتوفى ١٢٤٣ه) والشيخ العلامة الإمام عبد الغني (المتوفى ١٢٢٧ه) \_رحمهم الله رحمة واسعة \_ وحفيده الكريم إسماعيل بن عبد الغني الشهيد في سبيل الله، كلهم قد قضوا ما وجب عليهم وأمكن لهم.

تصانيفهم مثل: حجة الله، وإزالة الخفاء، والمصفى، والمسوى، وتراجم القرآن الفارسية، والأردوية، وتحفة اثنا عشرية في الرد على الروافض، وتقوية الإيمان، وغيرها، هذه بضاعة سامية إذا أمعنت فيها النظر علمت وجه الأمر ونهجه، وموقفه ومقامه، والطريق الموصل إليه عندهم الله.

### ٧. الحلم والأناءة:

ويتضح عندك مع هذه الأعواز والقلاقل أن في عملهم هدوءاً وطمانينة، يظهر منه السكون والأناءة والنظر إلى العواقب الحكيمة الراسخة، فإنه \_رحمه الله\_ أول ما ذكر في "حجة الله البالغة" الرد على البدعات الاعتقادية، وما كاد أو عسى أن ينشأ من الشبهات بسبب العلوم الأوروبية وما يوازيها من العوائد الشعبية الراسخة فيهم.

وهو \_رحمه الله\_ حاد من طريق المناظرات الرسمية والمحادلات العرفية في ذكر العقائد الإسلامية، وبين أصول التطبيق بين الأدلة، وأوضح حكم العبادات ومصالحها.

ثم ذكر داء الأمم أعني: التقليد والحمود الذي حدث، وابتليت به

# تَكَارِثُات (صداول) ﴿ ( 104 ) ﴿ ( النهضة السلفية في الهند والباكستان

الأمة بعد المائة الرابعة، فتكلم عليه، وبسط القول فيه بحيث اتضح الطريق وسهل، وزلل السبيل للمحدثين وفقهائهم، وأزال الظنون والسوآت التي أنشأها أدوار الحمود والتقليد وعلماء السوء، وبحث ونقر عن المسائل الفقهية بأن أزال عنها العصبية وحمية الحاهلية، وهيأ الطبائع للتحمل والسماع عمن يخالف المسلك المتعارف بين العوام.

### ٨ـ تصانيف الإمام ولي الله رحمه الله:

إذا طالعت تصانيفه \_رحمة الله عليه\_ سوى التصوف نعثر على أمور ثلاثة: الإسلام ونظامه السياسي الكامل، والرد على البدعات الاعتقادية، وفي ضمنها: مسئلة الخلافة على رأي أهل السنة، والعبادات والمصالح الملحوظة فيها.

وأبناؤه الكرام هم أصحاب التدريس والتعليم، ولهم تصانيف وتاليفات، قد وطنوا فيها طبائع، ومهدوا الأذهان للقضاء على البدعات والرسوم والعوائد الشركية بالبيان الحاد الموجع بحيث لا ترى له نظيرا في ملفوظات أبيهم الإمام ولي الله، وترى لهجتهم واضحة وصقعا في أصواتهم الناصعة، وتكلموا على الفروع الفقهية على طريقة فقهاء المحدثين والسلف الصالح من الصحابة والتابعين، وتكلموا على نهج تعتاد الطبائع الأدبية لسماعه، وقد كانوا يتكلمون في المسائل النزاعية بأصوات خافضة هادئة، والآن صرحوا بها، وجهروا بألسنة حادة مفصحة، وفيما يظهر ذلك من فتح العزيز في الكلام على التقاليد الفقهية الفرعية، وبين أن سوى الحنفية أيضا مسلمون يمكن أن يكونوا أحسن حالا منهم، وتكلم بحيث ينقض مسحر التقليد عروة عروة.

#### ٩ نشأة النهضة:

في هذه الآونة، وإن لم تظهر النهضة السلفية كالحركة الحية الناشئة النامية لكن سهل لها الطريق واستوى السبيل.

#### ١٠ ي النهضة و ارتقاؤها:

ويصعب علينا العلم بأن الارتقاء التدريجي في هذه النهضة، هل سبقه فكر ناضج وشورى محكمة، أو كان اتفاقا حادثا من غير فكر سابق؟ لكن لا يرتاب العاقل أن كل ما وقع، وقع على نهج محكم وأساس حكيم قويم سديد، ما قاله الأول بسهولة ولين، قاله الثاني مؤسسا عليه، مثاله: المسائل النزاعية في الفروع العملية، كرفع اليدين في المواضع الأربعة، والتأمين بالجهر في القراءة خلف الإمام، فأظهر الإمام ولي الله رأيه فيها مفتيا ومحققا، وابنه عبد العزيز صرح ذلك ملقنا ومرجحاً، وشهيد الحق إسماعيل أظهر وأعلن وجهر وصرح ببعض ذلك على رؤوس المنابر والنوادي والمجالس.

وظني أنه هو مؤسس النهضة السلفية في شعاب الهند وأقطارها، والحق أن هذا جهاد منه، وإعلام بالسنة عند فساد الأمة، وبلادنا لم تعرف فيها هذه السنن، والعمل بها كان كقبض على جمر، وبعض العامة كانوا يظنون هذا فرقا بين الحنفية والوهابية بل ميزة بين الكفر والإسلام. وهكذا ما قاله في "تقوية الإيمان". نعم، الأوقات لم تكن موافقة، والحو كان مغبرا، والشر مستطيرا فهو رحمه الله أعلن، وهتك الستور و لم يبال بما تؤول إليه الأحوال. هذا هو الفرق بين المحدد وبين عامة العلماء. والمحدد يعرف الأحوال ويتكلم بحسبها.

#### ١١. ظهور النهضة:

أعلن الشهيد بما في قلبه، وصقع به في السكك والأسواق، ثم عمل به هو ورفقته العظام، وهذه أعوان ظهور النهضة السلفية، وحينئذ صارت النهضة حركة حية عامية ثورية، وهذه آونة إصلاح المفاسد التي ورثناها من المغول، وأن يضرب عليها ضربا نهائيا باتا بإعلان الحهاد على الفور من غير تريث وتأخير.

أعلنت حمعية المحاهدين بالحهاد على خلاف السيخ الذين أفسدوا على المسلمين في بنحاب، دينهم وأخلاقهم، وأعلنت بأن نظام الحكومة يكون دينيا خالصا قرآنيا بحتا مؤسسا على الكتاب والسنة.

السيد أحمد شهيد، والشاه إسماعيل الشهيد ـرحمهما الله\_ هاجرا دهلي، وتركا رونقها، قصورها وأسواقها، ونزلا في ثغور بشاور بعد ما عبرا الحبال الشاهقة والطرق الصعبة النائية خوفا من إنجليز؛ لأنه كان حاميا للسيخ، وعمرا تغور الأفاغنة بين الثلوج المشرقة الباردة.

فحمي الوطيس واستحر القتال، وبعد برهة من الزمن كسروا ثورة السيخ، ونهبت ثروتهم.

واختيار هذه النواحي والنزول في هذه المناطق الصعبة والأودية الغائرة لا يعرفه إلا العالمون بمنطق الحروب وعللها، والكشف عن أسبابه لا يسعه المقام لضيقه وغموض أسبابه.

وكل ذلك كان على طبق السنة النبوية على صاحبها ألف صلاة وتحية قاتلوا وجاهدوا بغير إضاعة ساعة واحدة في جهاد الأقلام ونشر الصحف المطبوعة فإن الحهاد حياة بنفسه لا يحتاج إلى دعاية مزحرفة كاذبة.

والقوم كأنهم ملائكة أحسوا بما يحب عليهم في هذه الآونة محكمه دلائل وبرابين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

# النهسة السلفية في الهند والباكستان ( صراول ) النهسة السلفية في الهند والباكستان

والأحوال، عملوا بما استطاعوا مع قلة الأسباب، سلاحهم الفقر والتوكل والإنابة إلى الله، فحرى القتال إلى زمان، وبعد برهة صفا الحو، وأسفرت الغبراء، وانتشرت قوة السيخ، وظهر الوهن والفتور في سحاياهم الوحشية فكانوا هباء منثورا.

والمحاهدون لم يستفيدوا من هذه الفتوحات شيئا بسبب غدرة غلاة المسلمين من أهل البدعة معهم لكن انحلال ثورة السيخ كان قدرا مبرما باتا حتما. هذه المحاربات أثرت على السيخ شفاها جهرا، ولا بد من ذلك، لكن الروافض والمبتدعة أيضاً لم يتخلصوا من نتائحها، حصل فيهم القلق والاضطراب، فأتوا بالفتاوى ضد الوهابية المزعومة عندهم، المفروضة بينهم، المبغوضة فيهم، فقسموها بين الأفاغنة القاطنين في هذه الثغور، وأثاروا الفتنة ضد النهضة الناشئة للحرية الفكرية والسياسة لكن ما أفادتهم تلك الثوران شيئا بل استفاد منه الإنجليز فانشب أظفارهم على بنحاب بعد السيخ، وما حصل لأشرار الرافضة والمبتدعة غير خفي إلا أنهم هدؤا تحت ظلال إنجليز الحارة لا برد فيها ولا كرامة.

وقائد الحركة الإمام السيد أحمد البريلوي، و وزيره وصديقه الحميم الشاه إسماعيل انتقلا إلى حوار رحمة الله، وقتلا شهيدين في سبيل الله، ونالا منال الشهداء عليهم رحمة الله تعالى وبعد كسر القوة السياسية وسقوط هذه النهضة الدينية السلفية انكسرت وانحلت فكرة الحكومة الإسلامية في الآونة الحالية، فإنا لله وإنا إليه راجعون!

### ١٢. تقسيم الأعمال:

بعد ذلك اضطر قواد النهضة ورفقتهم من بقية السيف أن ينظموا الأمور، ويقسموها على نهج آخر حسب الظروف والأحوال، قسم لَكَارِثُات (صراول) ٢٥٥ ( 108 ) ١٥٥ كالم النهضة السلفية في الهند والباكستان

تكفلوا للمقاصد السياسية، كما كانوا ضد الإنجليز، وتنضيد الجنود والعساكر لذلك، وأنفقوا لذلك أعمارهم الثمينة الخطيرة، لكن ما أفاد ذلك إلا حاجة في نفس يعقوب قضاها، مع إنفاق الملايين من الأموال والنفوس فلم تسمن ولم تغن من جوع، والقسم الآخر ضمنوا تكميل ما يقي من أعمال الصلاح والإصلاح مثل: تنظيم المدارس والدراسات على نهج يؤيد الفكرة السلفية والنظرية الحديثية، وتوزيع كتب السنة وشرحها والتحشية عليها حسب ما يقتضيه مصالح النهضة، والرد على البدعات والعوائد الشركية، والقضاء على الحمود والتقليد وكل ما يضاد حرية الفكر.

#### 14. الفوز والخسارة:

الآن وإن نتأسف على الحسارة السياسية والعجز عن إقامة الدولة الدينية لكن تعترينا سرور وأريحية بأننا قد قضينا على البدعات، وأخرجنا العادات والرسوم الشركية عن أوطانها، وصفا الجو كثيرا للعمل بالسنة والتمسك بها، وسعينا في طبع دواوين الحديث وتراجمها ما نفخر عليه، ويزيدنا سروراً انهزام جنود التقليد وسقوط بلادها. ﴿ أَفَلَا يَرَونَ آنَا نَأْتِي الدَّرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ اَطُرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَلِبُونَ ﴾

هذا إمامنا وسيدنا الأستاذ الشيخ السيد محمد نذير حسين تلميذ الصدر الحميد شيخ الآفاق مولانا محمد إسحاق ابن بنت الشاه عبد العزيز، وتلميذه المحترم أحذ منه العلوم وأحد منه الإجازة بعد السماع حين أراد الهجرة والارتحال إلى بيت الله الحرام (١٢٥٨هـ) والأستاذ المحدث العلامة حسين بن محسن الأنصاري اليمني ثم البهوفالي ما أغزر فيوضه وأوفر تلاميذه! \_رحمهما الله رحمة واسعة حافلة\_

وهذا إمامنا وشيحنا الأستاذ الامام الملك السيد نواب صديق حسن

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لكارثات (صراول) ١٥٥ كركو ( 109 كركا النهضة السلفية في الهند والباكستان

حان البهوفالي ما أرفق وبله! تصانيفه الغالية الثمينة انتشرت شرقا وغربا واستفاد منه العامة والعلماء.

ومع ما ابتلينا به من المساعي العنيدة ضد النهضة بلغ عددنا في هذه البلاد إلى ملايين وشعبنا والحمد لله لله لا يعجز ولا يفتر عن أي مقاومة بأي وجه كانت.

لنا مدراس، والحوامع، والنوادي، والمحالس، وحلق لدروس الكتاب الحكيم.

#### 12. اليوم

بعد الخلاف العريض مع الإنجليز والمحاربات الطويلة الباردة على ضده حصل شيء من الفتور في صفوف السنة، وتلمات قصار في نظمهم، وحصل قليل من الملل في عزائمهم، ونحن، وكثير من خلص أصحابنا، ساعون في جمع كلمة أهل التوحيد السلفيين، ونرجو من إخواننا السلفيين من محي التوحيد والسنة أن يواصلونا في جمع كلمة أهل التوحيد، ويعاونونا للوصلة في أطراف البلاد النائية؛ لأن في الصوت الاجتماعي قوة في الآونة الجمهورية، وندعوا الله أن يوفقنا لحمع الكلمة والنصرة لدينه، إنه حميد محيد، ونرجو أن هذه السطور تفيد معرفة ما للناطقين بالضاد مع إخوانهم السلفيين في بلاد الهند وباكستان، وندعو الله أن يوفقنا لحمعية عالمية سلفية تكون وسيلة للإخوة، والوداد العام بين السلفيين خاصة والمسلمين عامة. والحمد لله رب العالمين.

(جمادي الأولى ١٣٤٧ بمطابق جنوري ١٩٥٥)

<sup>●</sup> مجلة الاعتصام الأسبوعية، لاهور، العدد الثلاثون من المجلد الخامس والعشرين.

نَكَارِثُات (صداول) في الهند والباكستان كالمراثات (صداول)

['' اگر میں حد سے تجاوز نہیں کر رہا تو میرا گمان ہے کہ عام مغل بادشاہ گومسلمان سے کیکے مام مغل بادشاہ گومسلمان سے کیکن ان کے اعمال اور حکومت کی بنیاد دینی اور قرآنی ہرگز نہیں تھی بلکہ چندایک کے سوا اکثر مغل سلاطین فضول خرج ،مشرک ہندوؤں کے نقال اور فسق و فجور میں مبالغے کی حد تک ڈو بے ہوئے تھے۔

جب اگریزی بندوقیں وبلی کے درو دیوار پرآگ برسا رہی تھیں، اور مغلیہ سلطنت
اپنی آخری سانسیں لے رہی تھی تو اس وقت آخری مغل بادشاہ معظم بن اور نگریب المعروف
بہادر شاہ ظفر، مشہور ولی نظام الدین اولیا کی قبر پرسجدہ ریز تھا اور اس سے مغلول اور ان کی
سلطنت کے لیے مدد کی فریاد کر رہا تھا۔ وہیں ۱۸۵۷م میں گرفتار ہوا، اور رنگون میں قید کر
ویا گیا، اور پھر قید بی کی حالت میں ۱۸۲۴م میں قضاءِ کار کے ہاتھوں اپنے انجام کو پہنے
گیا۔ جو ہر اللی قوانین کے مخالف کا مقد رہوتا ہے اس کا بھی وہی مقدر تھہرا۔ اس طرح
مغلوں کا تابناک سورج سیاہ کالی رات میں بدل گیا۔

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١] چنانچ مندرجه بالاسطور سے قارتین کرام کومغل باوشاہوں کے ہاں اسلام اورعلم کے مبلغ اور توحید کی حقیقت کا اندازہ ہوجانا چاہے!

#### ان کی با قیات:

ان کے باقی ماندہ بھیا تک آ ٹار چھ سے ہیں:

- اله ملحدانه نظام حکومت-
- ۲\_ کفریه رسوم و رواج \_
- سے جوم آور بدعات اور قرآن وسنت کے علوم کا فقدان۔
  - سم جامدروایات اور مرده افکار

المستعد المستعد في الهند والباكستان (صراول) الهند والباكستان السلفية في الهند والباكستان

۵۔ دینی اداروں اور علماء مفکرین کا قحط۔

بادثابوں کے محلات سے لے کر غریبوں کی جھونپر ایوں تک ہر جگہ اندھرا ہی اندھرا ہی اندھرا ہی اندھرا ہی اندھرا نظر آتا ہے، اگر کہیں آگ کا کوئی سلگتا ہوا انگارہ نظر آتا ہے تو بیا عاء اور مفکرین کی محض ذاتی کوششوں کا متجہ تھا، وگرنہ حکومت کو ایس کسی چیز کی کوئی پرواہ نہیں تھی۔ اس کا دین صرف قبروں اور مزاروں کی زیارت کے لیے اہتمام کرتا اور اس کی سوچ محض گنبدوں کی نغیر اور ان پر میلے لگانے تک محدود تھی۔

Kitabosunnat. Com

س علما اور ان کے خیالات:

ان كے گہرے دين جذبات كى گهرائى محض اتى بى تقى كدا گرمكن ہوسكے تو يدفرسوده نظام اور كنرور و بدرين افتداركى ندكى طرح باتى ره جائے بلكہ وہ اس كے ليے كوشال بھى رہے كيكن تقدير بهركيف خيالات كو گير ليتى ہے۔ ﴿ سُنَّةَ اللّٰهِ فِي الَّذِيْنَ عَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَ لَنْ تَجدَ لِسُنَّةِ اللّٰهِ تَبْدِيْلًا ﴾ [الأحزاب: ٦٢]

بالآخر ١٨٥٥ء مين سلطنت مغليه كا چاند ذوب كيا اور اس كى جكد ايسف اعثريا كم بخل الله خر ١٨٥٥ء مين سلطنت مغليه كا چاند ذوب كيا اور اس كى جگد ايسف اعثريا كي در يع برطانوى حكومت كى زير تكرانى ايك خالص بوين نظام نے ليے لى، اور پهره تال كوقت كے بعد يه واسط بھى ختم ہوگيا اور ہندوستان كى فضا ميں برطانوى پر جم البرانے كي سيد ايك دردناك سانحه تھا كر محض چندساعات ميں، جنسيں انگليوں پر شاركيا جا سكتا ہے، فقد كى اصطلاح ميں دارالسلام دارالكفر ميں تبديل ہوگيا۔

#### ٢\_مفكرين:

اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم ہے اس وقت کچھ دینی مفکرین بھی موجود تھے، اس سانمے پر ان کے دل پھٹ گئے اور ان کے سینوں میں غم نے متعقل ڈیرے ڈال لیے۔ وہ اگر چہ تعداد میں تھوڑے تھے لیکن انھیں ان افکار اور ان کے آخری نتائج کا کھمل ادراک تھا۔ ان تكارشات (صداول) كالمحر ( 112 ) كالمحال النهضة السلفية في الهند والباكستان

حالات کے پیش نظر انھوں نے فیصلہ کن اقدامات کیے، جبکہ مندرجہ ذیل حقائق ان کے سامنر تھے:

ا۔ مغلوں کے اخلاقی اثرات۔

۲۔ سلطنت مغلیہ کے سقوط کے بعد انگریزی اقتدار سے پیدا ہونے والے حالات۔

سور مسلمانوں میں جنعیں مایوی نے جارول طرف سے گیرا ہوا تھا، افتدار اور مزاحت کی قوت۔

ان مفکرین کو انگریزی پونڈوں کے سرچشموں کا بخوبی علم تھا کہ ان کے پانی ندی
نالے اور سیلاب کہاں چلتے ہیں؟ اور انھیں اس حقیقت کا بھی علم تھا کہ ان تکیف دہ اور
عگر پاش حالات سے سب سے زیادہ متاثر ہونے والے لوگ اہل توحید وسنت ہیں۔ اس
موقع پر سب سے زیادہ خوثی کا اظہار جن لوگوں نے کیا اور اس سے بھرپور فائدہ اٹھایا ان
میں رافضی ٹولہ، برعتی گروہ، ہندومشرک اور افغانی (خوانین) شامل ہے، اور اس سلسلے میں
سب سے زیادہ اذبت اور تکلیف اہل توحید، اہل حدیث نے اٹھائی۔ آٹھیں پکڑا گیا، گرفتار

کیا گیا، گھروں سے نکال کر دور دراز مقامات میں بھینک دیا گیا، جزائر انڈیمان میں کالے یانی کی سزا دی گئی، انھیں سولیوں پر لٹکایا گیا اور ان کے گلے گھونٹ دیے گئے۔

اے اللہ! انھیں اپنی وسیع رحت کے سائے میں جگدعطا فرا۔

میں انگریز کو معاف کرسکتا ہوں نہ کروں گا، اور نہ اللہ مجھے انھیں معاف کرنے کی تو فیق ہی دے۔ بیسب کچھاس کی مکاری، حالاکی، خباشت، بدطینتی، سنگ دلی، درشتی اور لا کچ کا کیا دھراتھا۔

مجھے اب بھی وہ پھانی گھاٹ نظر آ رہے ہیں جن پر ابھی تک توحید کے علمبردارول کے جسم لئے ہوئے ہیں اور ان کا خون ہر طرف بھرا ہوا ہے۔ آج بھی ان کے گھر ہمارے نفیس اور قدیمی اموال سے بھرے پڑے ہیں۔ کتنی ہی دلہنوں کو انھوں نے بیوہ کر دیا اور کتے ہی۔ بچوں کو ان کی ماؤں کی گودوں میں بیٹیم کر دیا؟ اللهم حمر دیار هم و خرب محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

www.KitaboSunnat.com النهضة السلفية في الهند والباكستان (صراول) النهضة السلفية في الهند والباكستان

بنيانهم وأنزل بهم بأسك الذي لا ترده عن القوم المجرمين.

اگر مسلمانوں میں پھے کم عقل اور ابلہ فریب قتم کے لوگ انگریزوں کی مکاری سے دھوکا نہ کھاتے تو ان کے حالات وہ نہ ہوتے جو آج بیں بلکہ تمام وادیاں اور گھاٹیاں نغمہ توحید واسلام سے معمور ہوتیں اور فضا میں اسلام کے جھنڈے لہرا رہے ہوتے۔

ما كل ما يشتهيه المرء يدركه تحري الرياح بما لا تشتهي السفن "دي تمناكرتا ہے اسے پانہيں ليتا، ہوائيں کشتيول كى مرضى كے خلاف بھى چلتى ہيں۔"

#### ۵\_رکاوٹیں:

ہم سب اس حقیقت ہے آگاہ ہیں کہ قوم پر جو سیاہ اندھیرے اور کالے بادل چھائے ہوئے ہیں، ہر دور و نزدیک کا علاقہ ان ظلمتوں کی زد میں ہے اور یہ بارقوم جن خرابیوں میں جتلا ہے، یہ ان مغلیہ موروثی امراض کا نتیجہ اور انگریز کی گندی اور خبیث سیاست کا انجام ہے جسے قوموں کے حالات سے باخبر رہنے والے دانشمندوں کے لیے بہانا کوئی مشکل نہیں، البتہ خوابِ غفلت میں پڑے ہوئے بے خبر افراد کے لیے ان انگریزی عوامل کی حقیقت بہچانا مشکل ہوسکتا ہے، جن کے ساتھ وہ قوم کی عقل اور ذہانت کے ساتھ کھیلتے رہے ہیں۔

اگریز کسی بھی قیت پر کسی بھی اسلامی خطے میں کسی بھی اصلاحی تحریک کی کامیابی پر خوش نہیں ہوسکتا، کیونکہ انگریزی حکومت کی بنیاد ہی اس قاعدے پر قائم ہے کہ ملکوں اور خطوں میں افتراق اور انتشار پیدا کیا جائے اور افرادِ قوم اور سا کنانِ وطن باہم دست و گریبان رہیں۔ لكارشات (حداول) ١١٤ كالمحرد ( ١١٤ ) ١٤٠٠ النهضة السلفية في الهند والباكستان

انگریز اس کیفیت سے لذت اٹھا تا ہے کہ متحارب گروہ اِس کے سامنے دست بستہ کھڑے ہوکراس سے عدل کی جھیک مانگیں، اور تراز واس کے ہاتھ میں ہو، وہ جس طرح چاہے اپنی حکومت اور مصلحت کے پیش نظر اسے او نچا یا نیچا کر سکے اور دونوں گروہ اس کے سامنے سر پھینک کر کھڑے ہوں۔

#### مشكلات:

اقوام وملل کے احوال سے واقف حال ہر وہ مشکلات مخفی نہیں ہیں جو ان جیسے حالات میں اگر ملک کی فضا ان سے مکدر ہو جائے تو کسی بھی اصلاحی تحریک کے لیے بریثانیاں کھڑی کر سکتی ہیں۔ پھر ان بریثانیوں سے نیٹنے کے لیے گہرے غور و فکر کی ضرورت ہوتی ہے تا کہ ان کے بھر پور اثرات کا جائزہ لیا جا سکے،خصوصاً جب معاشرہ بھی فاسداور گندا ہو، اس صعوبت کا انداز ہ کرنے کے لیے کسی دلیل اور ججت کی ضرورت نہیں۔ جب ان کے سامنے صاف، بے لاگ، قدیم اور سادہ دین پیش کیا جاتا، چہ جائیکہ وہ اسے اپنا لیتے اور اس کے تابع فرمان ہوجاتے، ان کے لیے اسے سننا بھی نامکن تھا، جبکہ دوسری طرف بیہ حالت بھی کہ حکومتی خواہشات اور اس کا مادی نظام بھی اس کے مخالف تھا، اس تح یک اوراس کے ذہین فطین راہنماؤں کے سامنے بیتمام تر مشکلات سراٹھائے کھڑی تھیں۔ الله تعالیٰ نے اس کام کے لیے احمد بن عبدالرحیم المعروف شاہ ولی اللہ محدث وہلوی (۲ کاام) جیسے ثقه و عادل امام اور ان نیک ومعزز شاگردوں کومنتخب فرمایا، اور ان کے ساتھ ان کے بیٹے شاہ عبدالعزیز (۱۲۳۹م) شاہ رفیع الدین (۱۲۴۹م) ، شاہ عبدالقادر (۱۲۳۳) شاه عبدالغنی (۱۲۲۷) اور ان کا بوتا شاه اساعیل بن عبدالغنی شهید بھی شامل تھے، ان تمام نے اس سلسلے میں مقدور بھر اپنی ذھے داری اداکی۔

ان کی تصانیف ججۃ اللہ، ازالیۃ الحفاء، مصفی، مسوی، قرآن کریم کے فاری اور اردو

نگارشات (صداول) کی در میں تخد اثنا عشرید اور تقویة الایمان وغیرہ، یدوہ قیمتی سرماید ہے کہ میں تراجم، روافض کے رد میں تخد اثنا عشرید اور تقویة الایمان وغیرہ، یدوہ قیمتی سرماید ہے کہ اگر ان میں غور کیا جائے تو معاملے کی صورت، منج ، طریقہ کار، موقف و مقام اور راستہ بالکل واضح ہوجاتا ہے۔

## ۷\_حلم و برد باری:

ان مشکلات اور اضطرابات کے باوجود بید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ان کے کام میں ایک طرح کا تھم اور اضطرابات کے باوجود بید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ان کے کام میں ایک طرح کا تھم اور اور اطمینان تھا جس سے سکون، برد باری اور انجام میں حکیمانہ اور مضبوط غور و فکر نظر آتا تھا۔ شاہ ولی اللہ راش نے ججۃ اللہ میں سب سے پہلے ان اعتقادی بدعات اور ان رسوم ورواجات اور مغربی علوم کی وجہ سے پیدا ہونے دالے شبہات کا رد ذکر کیا ہے۔ شاہ صاحب نے اسلامی عقائد بیان کرتے ہوئے رسی مناظرانہ انداز اور جدلیاتی اسلوب سے گریز کیا ہے، اور دلائل کے درمیان تطبق دینے کے اصول اور عبادات اور ان کی حکمتوں اور مصلحتوں کو بیان کیا ہے۔

پھراس کے بعد انھوں نے تو موں کی اصل بیاری یعنی تقلید اور جمود کا ذکر کیا ہے،
جو چوشی صدی ہجری کے بعد امت مسلمہ پر وبا بن کر چھا گئی۔ انھوں نے تقلید پر بولی
شرح وبط کے ساتھ گفتگو فرمائی ہے اور محد ثین اور فقہاء کے لیے راستہ آسان اور واضح کر
کے دکھایا ہے، اور ان تمام شکوک وشبہات کا ازالہ کیا ہے جو تقلید اور جمود کے ادوار اور علماءِ
سوکی پیداوار ہیں۔ نیز فقہی مسائل کی بحث و تحقیق کرتے ہوئے تعصب اور جاہلانہ ہٹ
دھری کا قلع قمع کر دیا ہے اور نفوس کوعوام میں متعارف مسلک کی مخالفت کرنے والے کی
بات سننے اور برداشت کرنے کے لیے تیار کر دیا ہے۔

## ٨\_شاه ولى الله ومن الله ومناشد كل تصانيف

شاہ صاحب کی تصوف کے علاوہ تصانف کا مطالعہ کرنے کے بعد ہمیں تین امور نظر آتے ہیں:

لَكَارِثُات (حداول) 🗫 ﴿ ( 116 ) ﴾ ﴿ ( النهضة السلفية في الهند والباكستان

ا ۔ اسلام اور اس کا تھمل سیاسی نظام۔

۲۔ اعتقادی بدعات کا رو، اس ضمن میں اہل سنت کی رائے کے مطابق مسکلہ خلافت بھی
 آجاتا ہے۔

س<sub>-</sub> عبادات اوران کی حکمتیں۔

شاہ صاحب کے نامور فرزند بھی اصحابِ تدریس وتعلیم تھے، انھوں نے اپنی تھانیف میں بڑے تند اور سخت انداز میں بدعات اور شرکیہ رسوم و رواجات کی بخ کئی کرنے کے لیے ذہن سازی کی ہے۔ یہ انداز ان کے والد کے ملفوظات اور تصانیف میں نظر نہیں آتا۔

ان کا لہجہ بڑا واضح ، بے لاگ اور آ واز میں ایک طرح کھنگ ہے۔ انھوں نے فقہی فروعات پر محد ثین فقہا اور صحابہ و تابعین وسلف صالحین کے طریقے کے مطابق گفتگو کی ہے۔ ان کی گفتگو کا انداز ایسا تھا کہ مہذب طبائع اسے سننے کی عادی تھیں۔ پہلے وہ اختلافی مسائل پر آ ہتہ آ واز اور پر سکون لہج میں بات کرتے تھے، اب انھوں نے کھلے اختلافی مسائل پر آ ہتہ آ واز اور پر سکون لہج میں بات کرتے تھے، اب انھوں نے کھلے عام اور دو ٹوک انداز میں ان پر گفتگو کرنا شروع کر دی۔ یہ حقیقت فتح العزیز میں واضح ہوتی ہے جس میں انھوں نے بیہ بات بیان کی ہے کہ دنیا میں احناف کے علاوہ بھی مسلمان ہیں جو ان سے بہتر ہو سکتے ہیں، اور تقلید پر اس انداز میں گفتگو فرمائی ہے کہ اس مسلمان ہیں جو ان سے بہتر ہو سکتے ہیں، اور تقلید پر اس انداز میں گفتگو فرمائی ہے کہ اس

## ۹\_تحريك كى ابتداء:

ان دنوں میں سلفی تحریک اگر چہ ایک زندہ اور ترقی پذر یتحریک کی طرح ظاہر نہیں ہوئی لیکن اس کا راستہ ضرور آسان اور ہموار کر دیا گیا۔

## اا يحريك كاارتقا:

ہمارے لیے میہ بات جاننا مشکل ہے کہ اس نشأ قِ ٹانیہ کی تحریک کے تدریجی ارتقا کے پیچیے کوئی ٹھوس فکر اور مضبوط شوری تھی یا بغیر کسی سابقہ فکر کے بیہ ایک محض اتفاقی حادثہ

میرا یہ گمان ہے کہ بلاد ہند میں سلفی تحریک کے بانی مبانی شاہ اساعیل شہید ہیں۔
سے یہ بیان کا جہاد ادر امت میں فساد کے وقت سنت کا اعلان ہے۔ ہمارے علاقوں
میں بیسنیں غیر معروف تھیں، ان پر عمل کرنا ہاتھ میں آگ کے انگارے پکڑنے کے
مترادف تھا۔ بعض عام لوگ احناف ادر وہا بیوں کے درمیان یہی فرق خیال کرتے تھے، بلکہ
بیکفر اور اسلام کے درمیان خط امتیاز تھا۔ اسی طرح شاہ صاحب نے تقویۃ الا بمان میں جو
فر مایا ہے اسے بھی کفر واسلام کا معیار قرار دے رکھا تھا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ حالات غیر موافق تھے اور فضا غبار آلووتھی، ہر طرف شر پھیلا ہوا تھالیکن انھوں نے انجام سے بے پر داہ ہو کر پردے چاک کر دیے اور ببا مگ وہال اعلان کر دیا۔ یہ ہے فرق عام علاء اور ایک مجدد کے درمیان۔ مجدد حالات سے واقفیت رکھتا ہے ادر ان کے مطابق گفتگو کرتا ہے۔

## اا تحريك كاظهور:

شاہ صاحب کے جو ول میں تھا انھوں نے اس کا اظہار کیا اور گلیوں بازاروں میں اپنی آ واز بلند کی۔ پھر انھوں نے خود اور ان کے رفقاءِ کار نے اس پرعمل کر کے دکھایا۔ بیہ

## تَكَارِثُات (صداول) ٢٥٥ ﴿ ( 118 ) ١٩٥٠ النهضة السلفية في الهند والباكستان

اس سلفی تحریک کے ظہور کا آغاز تھا، پھر میتحریک بیداری ایک زندہ عوامی اور انقلابی تحریک بین گئی، اب میدان مفاسد کی اصلاح کا وقت تھا جومغلوں سے ہمیں ورثے میں ملے اس کے بعد فورا انھوں نے ان کے تابوت میں آخری کیل ٹھو تکنے کے لیے اعلانِ جہاد کر دیا۔ جماعت مجاجدین نے سکھوں کے خلاف اعلانِ جہاد کر دیا، جنھوں نے بنجاب میں مسلمانوں کے دین اور اخلاق کو بگاڑ دیا تھا۔

شاہ صاحب نے بیاعلان کیا کہ حکومت کا دینی نظام خالص قرآنی اور کتاب وسنت کے مطابق ہوگا۔ سید احمد بریلوی اور شاہ اساعیل شہید نے دہلی سے ہجرت کی، اس کی رونق، محلات اور بازاروں کو خیر آباد کہا اور انگریز کے ڈر سے، جو سکصوں کا خیرخواہ تھا، بلند و بالا پہاڑ عبور کر کے پشاور کی حدود میں ڈیرے ڈال لیے اور شنڈی چیکدار برفوں کے درمیان بھا افغانیوں کی سرحدوں کو آباد کر دیا۔ جنگ کی ابتدا ہوگئی اور قبال کے میدان سج گئے، کچھ عرصے کے بعد انھوں نے سکصوں کے انقلاب کو توڑدیا اور ان کی دولت لوٹ لی۔

ان مشکل علاقوں اور عمری کھائیوں کو میدانِ قال منتخب کرنے میں جو حکمت تھی جنگی ماہرین اس سے بخوبی واقف ہیں، یہاں ان اسباب کی کھوج لگانے کا مقام نہیں۔

یہ سارا کام سنت کے مطابق تھا۔ ایک لمحہ ضائع کیے بغیر انھوں نے اپنا وقت قبال اورقلمی جہاد میں گزار دیا،مطبوعہ لٹریکر عام کیا۔ جہاد اپنی ذات میں ایک زندگی ہے جے کسی جھوٹے پروپیگنڈے اورخوشنما اعلان کی ضرورت نہیں۔

یہ جماعت کو یا فرشتوں کی جماعت تھی، جنھوں نے محسوس کرلیا کہ ان جیسے حالات میں ان پر کیا ذھے داری عاکد ہوتی ہے؟ اسباب کے نہ ہونے کے باوجود انھوں نے اپنی استطاعت کے مطابق عملی اقد امات اٹھائے۔فقر، توکل اور رجوع الی اللہ ان کے ہتھیار تھے۔ ایک وقت تک میدانِ قال لڑائی کی آگ سے بڑھکتا، سلگتا اور جاتا رہا۔ پھر اس کے بعد فضا صاف ہوگئ، غبار جھٹ گیا، سکھوں کی قوت تاتر ہتر ہوگئ، ان کی

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

وسیاری اور پر فرور اور کاروس کے اور کا کام اور اور کا مار کا اور کا اور کار کار کا اور کار کار کار کار کار کار مولے غبار کی طرح ہوا ہو گئے۔

مجاہدین غالی بدعتی مسلمانوں کی غداری کے سبب ان فقوحات سے پچھ فائدہ نہ اٹھا سکے،لیکن سکھ انقلاب ٹوٹ گیا، جو تقدیر کاحتمی فیصلہ تھا۔

ان لڑائیوں نے سکھوں کے زور کو توڑ کررکھ دیا، اور ایسا ہونا ہی تھا، لیکن بدی اور رافضہ بھی ان کے نتائج سے محفوظ نہ رہ سکے، وہ بے چینی اور اضطراب کا شکار ہوگئے اور اضوں نے وہا بیوں کے خلاف خود ساختہ، فرضی اور بغض کی بد ہو سے بھر پورفتو وَل کی بھر ال اُسموں کے دری، پھر ان فتو وَل کو اُنھوں نے سرحدی افغانیوں میں تقسیم کیا، اور اس سیاسی اور فکری حریت کی کوکھ سے جنم لینے والی تحریک کے خلاف فتنے کی آگ بڑھا وی لیکن بیاشتھالی استھالی اور اُنٹھالی اور اس نے سکھوں کے انگیزی بھی ان کے کسی کام نہ آئی، بلکہ انگریز اس سے فائدہ اٹھا گیا اور اس نے سکھوں کے بعد پنجاب میں اپنے بنج گاڑ لیے اور ان شر آنگیز بدعتوں اور رافضہ کے ہاتھ رونے دھونے کے سوا بچھ نہ آیا، لیکن آنگریزی تخت کے گرم سائے سکے، جس میں شھنڈک تھی نہ عزت، بھی پرسکون ہوگئے۔

تحریک کے قائد سید احمد بریلوی اور ان کے وزیر اور دلی دوست شاہ اساعیل شہید راوحق میں جان کا نذرانہ پیش کر کے رحمت حق کے پڑوی بن مجنے، اور شہادت کے درجے پر فائز ہو گئے۔ سیاسی قوت ٹوٹ جانے اور اس دینی سلفی تحریک کے سقوط کے بعد موجودہ صورت حال میں اسلامی حکومت قائم کرنے کا خواب ٹوٹ کیا۔ إنا للّه و إنا إليه راجعون!

## ١٢- كامول كي تقسيم:

اس کے بعد تحریک کے قائدین اور رفقاء کار، جوتلوار کی زد میں آنے سے فی گئے، امور کی ایک اور طرح کی تنظیم اور تقسیم کے لیے مجبور ہوگئے جو حالات اور واقعاتی صورت حال کے مطابق تھی۔ پچھ لوگوں کو سیاس مقاصد کے شعبے کے ساتھ منسلک کر دیا گیا، سے تَكَارِثُوات (صداول) ١٤٥٠ كي ١٤٥ كي ١٤٥ كي الهند والباكستان

انگریز کے خلاف تو تھے ہی، اس مقصد کی خاطر فوج سازی کرنے کی ذمہ داری بھی انھیں کی تھیں کی انھیں کی تھیں کی تھی انھوں نے اپنی فیتی جانیں تک گنوا دیں اور ہزاروں ملین خرچ کر ڈالے، مگر متیجہ دہی ڈھاک کے تین پات، کوئی خاطر خواہ فائدہ حاصل نہ ہوا۔

ایک شعبہ اصلاح احوال کی تکیل کے لیے قائم کیا گیا، جس کا کام ایسے انداز کے مطابق مدارس اور تدریس و تعلیم کی تنظیم کرنا تھا جوسلفی نقط نظر کے مطابق ہو۔ تحریک کے مفاد کے مطابق کتب حدیث کی تقلیم کی جائے اور ان کی شرح اور حاشیہ نگاری کا کائم کیا جائے، بدعات اور شرکیہ رسوم و رواجات کا جواب دیا جائے، تقلید و جمود اور ہر اس سوچ کا قلع قع کیا جائے جو حریت فکر کے خلاف ہو۔

#### ١٣- كامياني اور نقصان:

اب اگرچہ ہم سیاسی نقصان اور وینی حکومت قائم نہ کر سکتے کی وجہ سے کف افسوس طلتے ہیں، تاہم اس وقت ہم اطمینان کا سائس لیتے ہیں اور خوشی ہماری نس نس ہیں پھیل جاتی ہے کہ ہم نے بدعات کا خاتمہ کر دیا، شرکیہ رسوم کو ان کے وطنوں سے مار بھگایا اور سنت پر عمل کرنے اور اسے اختیار کرنے کے لیے فضا کسی قدر صاف ہوگئ۔ ہم نے احادیث کے مجموعوں کی اشاعت کے لیے کوشش کی، ان کے تراجم کیے، اور آج ہمیں اس کام پر فخر ہے، اور ہماری خوشی مزید دوبالا ہوگئ جب تقلید کے لشکر دُم دبا کر بھاگ گئے اور اس کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَاْتِی الْدُرْضَ نَنْقُصُها مِنْ اَصْرَافِها اِس کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَاْتِی الْدُرْضَ نَنْقُصُها مِنْ اَصْرَافِها اِسْ کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَاْتِی الْدُرْضَ نَنْقُصُها مِنْ اَصْرَافِها اِسْ کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَاْتِی الْدُرْضَ نَنْقُصُها مِنْ اَصْرَافِها اِسْ کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَاْتِی الْدُرْضَ نَنْقُصُها مِنْ اَصْرَافِها اَنْ اَسْ کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَا تَسَالُ کُلُونَ کُنَا اللّٰ کَالِی اللّٰ کُلُونَ کَالَمِی کُلُونَ کُلُونَ اَنَا نَا نَا اِسْ کے مسلط کا خاتمہ ہوگیا۔ ﴿ اَفَلَا یَرَوْنَ آنَا نَا تُسَالُ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ الْنَالُونَ کُلُونَ اِسْ اِسْ کُمُونُ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونُ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونَ کُمُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونَ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونَ کُلُونَ کُلُونُ کُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونَ کُلُونُ کُلُون

یہ ہمارے امام اور استاذشخ نذیر حسین محدث دہلوی ہیں جو شہرہ آ فاق محدث مولا نا محمد اسحاق، شاہ عبدالعزیز کے دوتے اور ان کے شاگر و کے شاگر دھے۔ شاہ محمد اسحاق نے شاہ عبدالعزیز سے علم حاصل کیا اور ان سے ساع حدیث کے بعد جب ۱۲۵۸ھ میں مکہ کرمہ ہجرت کرنے کا ارادہ کیا تو ان سے اجازت حدیث بھی لی۔ اس طرح استاذ محدث تَارِثات (حداول) كالمحرد ( 121 ) النهضة السلفية في الهند والباكستان

علامہ حسین بن محن انصاری مینی بھو پالی بھی ہیں، ان دونوں کے نیض اور شاگردوں کا ایک نہ ختم ہونے والا سلسلہ ہے۔ ایسے ہی شخ امام نواب صدیق حسن خان بھو پالی بڑا شن بھی ایک بحرب کنار تھے۔ ان کی قابل قدر تصانیف مشرق و مغرب میں بھیل گئیں اور عوام اور علما سب نے ان سے استفادہ کیا۔ اس تحریک میں ہمیں تعصب اور عناد کی جس قدر کوششوں کا سامنا کرنا پڑا، اس کے باوجود ہماری تعداد دنیا میں لاکھوں تک بہنچ چکی ہے، اور الحمد للد، ہماری قوم ہرطرح کی صور تحال کا مقابلہ کرنے کے لیے ہرطرح سے تیار ہے۔

ہمارے مدارس میں،مساجد میں، مجالس میں، اور کتاب وسنت کے دروس کے سلسلے میں۔

#### 71-15:

اگریز کے ساتھ طویل جدو جہد اور لمبی سرد جنگ کے بعد اگر چہ اہل سنت کی صفول میں کچھ ستی اور ان کے نظام میں کچھ رخنے پیدا ہو چکے ہیں اور ارادوں میں کمزوری بھی واقع ہو چکی ہے۔ تاہم ہم اور ہمارے بہت سارے خلص ساتھی اس کوشش میں گلے ہوئے ہیں کہ اہل توحید سنت کا احیا کرنے والے اپنے سلفی بھائیوں سے امید کرتے ہیں کہ وہ اہل توحید کی اس شیرازہ بندی میں والے اپنے سلفی بھائیوں سے امید کرتے ہیں کہ وہ اہل توحید کی اس شیرازہ بندی میں ہمارے ساتھ ملیں اور دور دراز کے علاقوں میں اس صف بندی کی کوشش میں تعاون کریں، کیونکہ جمہوری دور میں اجتماعی آ واز ایک قوت رکھتی ہے۔ ہم اللہ تعالی سے دعا کو ہیں کہ وہ ہمیں صف بندی اور اس کے دین کی نصرت کی تو فیق وے۔ ہم امید کرتے ہیں کہ یہ چند ہمیں صف بندی اور اس کے دین کی نصرت کی تو فیق وے۔ ہم امید کرتے ہیں کہ یہ چند سطریں اہل عرب کو ان کے پاکستان و ہندوستان میں سلفی بھائیوں کے متعلق حالات کے بارے میں باخبر کرنے کے سلسلے میں معاون ثابت ہوں گی۔

ہم اللہ تعالی سے دست بستہ عرض گذاشتہ ہیں کہ وہ ہمیں ایک عالمی جعیت المحدیث قائم کرنے کی توفیق دے جوسلفی حضرات کے درمیان خصوصاً اور تمام مسلمانوں کے درمیان عموماً بھائی جارے اور عمومی محبت کا ذریعہ ہو۔ والحمد لله رب العالمین."]

#### www.KitaboSunnat.com

.

نگارشات (حدادل) 🗫 📢 (123 کی ایک مقدس ترکیک جومظالم کا تخته مثن بی رہی

# ایک مقد*س تحر*یک جومظالم کا تختهٔ مثق بنی رہی

مادی حکومتوں میں جس طرح توڑ پھوڑ ہوتا رہتا ہے اس طرح دین تحریکات اور فروگی اور اصولی نظریات میں بھی کسر اور اکسار کا سلسلہ جاری رہا ہے۔ مقدمہ ابن خلدون اور مقریزی کی المواعظ میں ان حوادث کا تسلسل نظر آتا ہے۔ مسائل میں اختلاف، اہل علم کی باہمی رقابتیں اور شکر رنجیاں تاریخ ندا ہب میں مدو جزر کی کیفیت پیدا کر رہی ہیں، اس کے مادی ذرائع پر بحث تاریخ کا ایک خاص موضوع ہے۔ تاریخ، طبقات اور ملل وقحل کی کتابوں میں اس کی خاصی تفصیل ملتی ہے۔

فارس کے علاقوں میں ایران اور ما وراء النہر میں جس طرح مذہبی انقلابات آئے،
ایک گروہ نے دوسرے پر بورش کی، اسے ختم کیا، اس نتم کا مواد تاریخ عالم میں کافی ملتا
ہے۔ ائمہ حدیث اور علائے سنت کی کثرت، پھر ائمہ شوافع کا زور، اس کے بعد علائے
احناف کی بورش، پھر تشیع کا غلبہ، بیسب حوادث تھوڑی سی مدت میں رونما ہوگئے۔

آج بھی ایران اور عراق میں سنی بردی کٹرت سے پائے جاتے ہیں لیکن شیعی حکومت کے استبداد نے سب کی زبانیں بند کر رکھی ہیں۔ روی ترکستان، از بکستان، ان بلام بی کو خارج البلد کر دیا گیا ہے۔ مکت ور، دور اندیش طبائع

کے لیے اس میں درسِ عبرت ہے۔ ﴿ إِنَّ فِی ذَٰلِكَ لَذِکُرٰی لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ اَوْ ٱلْعَٰی السَّمْعَ وَهُوَ شَهِیْدُ﴾ [ق: ١٣٧] مقرین کی نے خطط جلد چہارم میں اس مدو جزر اور عروج و زوال کامفصل تذکرہ فرمایا ہے۔ مقرین کے بیان سے معلوم ہوتا ہے مذاہب اربعہ میں مناقشات جاری رہے، عہد و قضا کی وجہ سے اکھاڑ بچھاڑ کا سلسلہ جاری رہا، یہ اہل علم کی کمزوری تھی کہ مسلمان اور سنی سمجھنے کے باوجود مدارات اور باہم خوشد لی سے گزر نہ کر سکے، افرا اور قضا نے کاروباری انداز اختیار کرلیا، وقت کی حکومت بھی ان حصرات کی کمزوری سے فائدہ اٹھاتی اور اپنے سیاسی مفاد حاصل کرتی رہی۔

ابتداءً ائمہ اسلام ان درباروں کی حاضری سے پر ہیز کرتے رہے، حضرت امام ابوحنیفہ بڑالت کوعباسی اور اموی دونوں درباروں نے عہد ہ قضا کی پیش کش کی، امام موصوف مدت العمر اس سے انکار فرماتے رہے اور قریباً دونوں درباروں کے معتوب رہے، لیکن امام ابو یوسف بڑالت اور امام محمد بڑالت نے یہ عہدے قبول کر لیے۔ مصالح بدلتے رہجے ہیں، ممکن ہے اس سے کوئی نقصان بھی ہوا ہو گر بظاہر تو امام مصالح بدلتے رہجے ہیں، ممکن ہے اس سے کوئی نقصان بھی ہوا ہو گر بظاہر تو امام علاوہ ازیں ان کے شاگردوں میں سے پندرہ کے قریب افراد نے عہد ہ قضا قبول کیا۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: اللمحات (۲۵۲/۶)

( تُكَارِثُات (حدادل ) 🗫 ﴿ [ 125 ] ﴾ 🗫 ﴿ الكِ مقدس قريك جومظالم كالخية مثل بني ربي ابو یوسف ڈٹالٹنے کو دینی اور دنیوی دونوں قشم کے فوائد حاصل ہوئے۔ فقہ حنفی کی اشاعت میں ان کے اس تعلق سے بہت مدد لمی۔ مٰداہب اربعہ کا جہاں بھی زور ہے وہاں دلائل سے زیادہ اس قتم کے مؤثرات کا نتیجہ ہے۔ الخطط للمقریزی ، مقدمہ ابن خلدون ، البدايه والنهايه وغيره كتب تاريخ ميں اس كى تفصيلات موجود ہيں۔ اگر حضرت امام ابو یوسف السلف ، امام ابوحنیفه السلف کی روش کی یابندی فرماتے تو قرین قیاس ہے کہ حفی مسلک کی اس قدر کثرت نہ ہوتی۔ لوگوں نے حضرت امام ابو یوسف پڑلٹن کی اس روش پر تنقید کی ہے، کچھ جھوٹی سچی کہانیاں بھی تاریخ الخلفاءللسپوطی اوربعض دوسری کتب میں مرقوم ہیں 🐣 صورت حال کوئی بھی ہوگر مسلک کی اشاعت میں یقیینا اس سے بڑی مدد ملی۔ ای طرح افریقہ، حجاز،مصراورنجد میں حکومتوں نے جن مسالک کی اعانت حکومت کی سطح پر کی ان علاقوں میں ان مسا لک کو بڑی تر تی ہوئی اورخوب تھیلے۔ مسلک اہل حدیث کو بیرمواقع کم ملے، بیہ بے چارے بوں ہی درباروں کی زندگی سے بھا گتے رہے، اس لیے تاریخ نے آھیں نسیان وخمول کی دبیز تہوں میں دبا دیا۔ اچھے پڑھے کھے حلقوں میں اب بھی علی الاعلان کہا جارہا ہے یہ کوئی مکتبِ فکر ہی نہ تھا، پەيخض حفاظِ حديث كى جماعت تھى جس ميں تفقه اور درايت ناپيدتھى، وہ اجتهاد اور استباط کی راہوں سے تا آشا تھ، حالانکہ تمام سالک جن کا تعلق سنت سے ہے یا بدعت سے وہ اپنی اور اینے مسلک کی صحت اور درتی کے لیے اس مسلک کو معیار اور کسوٹی سجھتے تھے، اور بیرحضرات بھی علم کلام اور فلسفہ سے لے کر فقہ، اصول فقہ، تجوید،

يفخ الاسلام ابن تيميه رافش فرمات بي:

نحو، معانی، بیان، ادب و تاریخ میں مجتہدانہ افکار رکھتے تھے۔

<sup>•</sup> بلكه امام ابو بوسف بطلق سے مروى ہے: "من نظر في الرأي ولم يل القضاء فقد حسر الدنيا والآخرة" (تاريخ بغداد: ١٤/ ٢٤٩)

ويكسين: تاريخ الخلفاء (ص: ٢١٥) أخبار أبي حنيفة للصيمري (ص: ٩٢)

نگارشات (صداول) المحالي المحالي الكيمقدي تريك جومظالم كاتخة مثل بني ربي ''حدیث اور سنت کی عظمت پرتمام فرقوں کا اجماع ہے، اور ان کی متفقہ شہادت ہے کہ حق ائمہ سنت میں ہے، اس لیے جولوگ ائمہ حدیث کے زیادہ موافق ہوں وہ ان فرقوں میں دوسرے کی نسبت زیادہ عزت کی نظر ہے دیکھے جاتے ہیں،خود امام ابوالحس علی بن اساعیل اشعری چونکہ امام احمہ ادر دوسرے ائمہ سنت سے زیادہ قریب تھے اس لیے وہ اسنے اُتباع میں عزت کی نظر سے دیکھے جاتے تھے۔ قاضی ابو بکر باقلانی کا بھی یہی حال ہے، ان کی عزت ائمہ حدیث کی موافقت کی وجہ سے ہے۔ امام الحرمین ابوالمعالی جوینی (۸۷مه) اور امام غزالی (۵۰۵ھ) اشعری کے بعض اصولوں کی مخالفت کے باوجود ان کی عزت حدیث اور سنت کی موافقت ہی کی وجہ سے ہے۔ فقہی فروع میں امام شافعی کے اتباع کی وجہ سے ان کو حدیث سے تعلق ہوا اور علم کلام میں بھی سنت کی موافقت یا مخالفت کے تناسب ہی ہے ان کا احترام کیا گیا ہے۔معیار حق حدیث اور ائمہ حدیث ہی قرار پائے ہیں، یہ عجیب ہے کہ وہ فقہ و درایت سے خالی لیکن حق و باطل كامعيار بهي مهرس!" (نقض المنطق، ص:١٦)

## تقلیداور جمود کے اثرات:

مروجة تقليد اور جمود نے صرف ائمہ حديث ہى كوايذ انہيں دى بلكه اپ مسلك پر جمود كى وجہ سے دوسرے ائمہ كوئل پر جمود كى وجہ سے دوسر سلطے ميں افتذاء بالمخالف ہى كولے ليجے۔ يہ سلمہ ہے كہ ائمہ اربعہ حق پر ہیں، یہ پانی ایک ہی منبع سے تقسيم ہوا حق پر ہیں، یہ پانی ایک ہی منبع سے تقسيم ہوا ليمن حضرات مقلدين كے بال بيا يك مسلمہ امر ہے وگرف امرواقع اس كى ترديدو تكذيب ہى كرتا ہے۔ كوئكہ اصول وفروع ميں ان كا بہت اختلاف ہے۔ امام مالك رائے ہيں: "ما الحق إلا واحد، كولان مختلفان يكونان صوابا جميعا؟! ماالحق والصواب إلا واحد، (جامع بيان العلم: ٢/ ٨١) محكمہ دلائل وہراہين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

لگار شات (صداول) 🗫 📢 [127] كا 🗫 ايك مقدس تحريك جومظالم كا تخد مثل بني راي

ہے، اور منبع کی طہارت پر بوری امت کا اتفاق ہے۔ میزان شعرانی ملاحظہ فرمائے۔ وہاں حوض کوٹر کی تقسیم اور میزان اعمال کے وقت حضرات ائمہ کرام بڑی توجہ سے میزان کے کام کو ملاحظہ فرما رہے ہیں، بل صراط کے پاس بھی اینے اُتباع کی رفتار کا برا غائر مطالعہ فرما رہے ہیں۔ قیامت کے محاسبہ میں ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شعرانی بڑاللہ کی نگاہ میں ان حضرات کا موقف بھی انبیاء ئیٹھ کے قریب قریب ہے۔ اس احتر ام اور حق کے ساتھ اس وابنتگی کے باوجود جب اقتداء بالخالف کا سوال سامنے آیا تو متاخرین فقہا بوی احتیاط سے ایک دوسرے کاعمیق محاسبہ فرمانے لگے اور ایک دوسرے کا اس طرح محاسبه شروع فرمایا جیسے ایک مسلم، غیرمسلم کا محاسبہ کرتا ہے، حالانکہ ان فروی اختلافات کے باوجود معالمے میں کوئی دِفت نہیں تھی،شرح صدر سے کہا جاتا کہ حنفی، شافعی، مالکی، حنبلی بلاتاً مل ایک دوسرے کی افتدا کر سکتے ہیں، چاروں کوحق پر کہنے کے بعد نہ مقتدی کے خیالات پیش نظر ہونے حامییں نہ امام کے، ان اختلافات کی موجودگ میں ہم نے ان سب کوحق پرتسلیم کیا ہے لیکن اس میں احتیاط کا پہلو ملا حظہ فرما ہے۔ قاضی خال علامہ حسن بن منصور اوز جندی (۵۹۲ھ) جو اصحابِ ترجیح تسلیم کیے

گئے ہیں،فرماتے ہیں:

"أما الاقتداء بشافعي المذهب، قالوا: لا بأس به إذا لم يكن متعصبا، ولا شاكا في إيمانه، ولا منحرفا تحريفا فاحشا عن القبلة، ولا شك أنه إذا جاوز المغارب كان فاحشا، وأن يكون متوضئا من الخارج النجس من غير السبيلين، ولا يتوضأ بالماء • القليل الذي وقعت فيه النجاسة." اه

شافعی امام کی اقتداان شروط کے ساتھ درست ہے:

🛈 متعصب نه هو ـ

<sup>●</sup> تفصیل کے لیے دیکھیں: المیزان الکبری للشعرانی (۱/۲۰۲)

<sup>🗗</sup> فتاوي قاضي خال (١/ ٤٣)

لَكُارِشَات (صداول) 🗫 ﴿ 128 ﴾ ﴿ 128 كَا مِعْدِن تَمْرِيكِ جومظالم كاتخة مثق بي ربي

- 🕜 اینے ایمان کے متعلق ان شاء اللہ نہ کہتا ہو۔
  - 🛈 قبله سے انحراف ندکرے۔
- 🕜 اگرسبیلین کے سوااس کے بدن پرنجاست کا اثر ہوتو اس سے وضو کرے۔
  - تھوڑے یانی میں اگر نجاست گری ہوتو اس سے وضو نہ کرے۔

ان شرائط كى عدم پابندى كا مطلب بيه وگاكده شافعى ره كراحناف كا امائييس بن سكتار علامه شامى و التي الله علامه شامى و والمحتار (١/ ٥٨٨) ميس شرح مديد سي نقل فرمات بيس: "أما الاقتداء بالمخالف في الفروع كالشافعي في جوز ما لم يعلم منه ما يفسد الصلوة على اعتقاد المقتدي."

''شافعی وغیرہ مخالفین کی اقتدا اس وقت درست سیحتے ہیں جب امام مقتدی کے خیال اور ند ہب کے مطابق کوئی ایسا کام نہ کرے جس سے اس کی نماز فاسد ہوجائے۔''

کپھر اسی صفحہ پر ملاعلی قاری پڑلٹۂ کے رسالہ "الاھتداء فی الاقتداء" سے نقل فرماتے ہیں:

"ذهب عامة مشائحنا إلى الجواز إذا كان يحتاط في مواضع المحلاف وإلا فلا، والمعنى أنه يجوز في المراعي بلا كراهة وفي غيره معها، ثم المواضع المهمة للمراعاة أن يتوضأ من الفصد، والحجامة، والقيئ، والرعاف، ونحو ذلك." (١/ ٥٨٨) "عام مشاكّ حفيه شافعي امام كي اقتدا جائز "بجهة بيل جب وه اختلافات كي مقامات بين احتياط كر دورنهين) احتياط سے مراد يه به كه فصد، على ، قي اورنكيرو فيره كے بعد وضوكر بيئي، قي اورنكيرو فيره كے بعد وضوكر بيئي،

علامه خيرالدين آملي فرماتے ہيں:

"الذي يميل إليه خاطري القول بعدم الكراهة إذا لم يتحقق منه مفسدة."

🛭 مصدر سابق

www.KitaboSunnat.com

نگارشات (صدادل) کا ایک ایک ایک ایک مقدس تر یک جومظالم کا تخته مثل بی ربی

' میرا دلی رجحان میہ ہے کہ اگر شافعی امام سے کوئی مفسدہ ظاہر نہ ہوتو اس کی اقتدا درست ہے۔''

علامہ بیری اپنے رسالہ میں فرماتے ہیں کہ شافعی امام کی اقتدا سے اسکیے پڑھنا افضل ہے، کیونکہ وہ نماز میں ایسے کام کرے گا جن سے نماز لوٹانا ضروری ہوگا یا مستحب ہوگا۔
خیر الدین آملی شافعی سے منقول ہے کہ اگر اپنا ہم فدجب مل جائے تو پھر دوسرے کی اقتدا کرنا افضل ہے۔ یہی فتو کی رملی کہیں، اِسنوی اور بیکی سے بھی منقول ہے۔
کہیں، اِسنوی اور بیکی سے بھی منقول ہے۔

شخ خیرالدین فرماتے ہیں:

"والحاصل أن عندهم في ذلك اختلافا، وكل ما كان لهم علة في الاقتداء بنا صحة وفسادا وأفضلية كان لنا مثله عليهم." اه (شامي: ١/ ٨٨٥)

'' حاصل یہ ہے کہ شافعی ہماری اقتدا کے متعلق صحت، فساد، یا افضلیت کے متعلق جوراہ اختیار کریں ہم بھی وہی کہیں گے۔''

مندرجہ بالا ارشادات سے ظاہر ہے کہ دین کی بجائے حضرات فقہائے کرام کی باہمی رقابت کارفر ماہے۔

اس کے بعد علامہ شامی نے ایسے مقامات کا ذکر فرمایا ہے جہاں مخالف اور موافق حضرات کی متعدد جماعتیں ہوتی ہوں، بعض نے فرمایا اگر پہلی نماز شوافع کی ہوتو اس میں شامل ہوجانا چاہیے، یہی افضل ہے، لیکن علامہ ابراہیم بیرمی فرماتے ہیں اگر اینے نہ جب کی جماعت نہ ملے تو اسکیلے پڑھنا افضل ہے، شافعی کی اقتدا نہ کرے۔ علامہ سندھی شرایش ، امام ابن الہمام کے شاگرہ ہیں، فرماتے ہیں کہ شافعی اگر رعایت بھی کر ہے تو بھی بہتر ہے کہ اکیلا پڑھے اور اقتدانہ کرے۔

اس کے بعد علامہ علی قاری کی رائے کا ذکر فر مایا ہے کہ اگر اپنی جماعت مل

(گارشات (صدول) الم الله الله الله الله مقد ترکید جومظالم کا تخدیث بی ری کسکے، پہلے ہو یا پیچھے، پھر مخالف کی اقتد انہیں کرنی چاہیے۔ غرض علامہ شامی نے انتدا کے متعلق فقہاء و فدا بہ کی آرا کا تذکرہ بڑی تفصیل سے فرمایا ہے، اور حرمین کا تاما کے پیش نظر اجازت دی ہے کہ اگر اپنے فد بہ کا امام مل سکے تو شوافع کی سار میں شامل نہیں ہونا چاہیے۔

اس كے بالمقابل بدعتى اور فاس كى امامت كو كروہ تنزيبى فرمايا ہے۔ ورالمخار (ا/۵۸۴) ميں ہے: "ويكرہ تنزيها النے" اور قاضى خال ميں فرماتے ہيں: "ويصح الاقتداء بأهل الأهواء إلا الجهمية والقدرية والرافضي الغالي، ومن يقول بخلق القرآن." (شامى: ١/ ٧٦، مطبوعه مصر) "جميه، قدريه، غالى روافض اور قائلين خلق قرآن كے علاوہ باقى اہل ہوا فرقول كى اقتدا صحيح ہے۔"

نیز فرماتے ہیں:

"إذا صلى الرجل خلف فاسق، أو مبتدع يكون محرزا ثواب الجماعة." اه (١/ ٧٧)

''اگر فاسق اور بدعتی کی اقتدا کرے تو اسے جماعت کا ثواب مل جائے گا۔'' شامی (ا/ ۵۸۸) اور طحطاوی (۲۲۳/۱) میں ہے کہ بدعت مکفرہ نہ ہو تو اقتدا درست ہوگی ورنہ نہیں۔علامہ کاسانی نے ''البدائع والصنائع'' میں بدعت کے متعلق زیادہ وضاحت سے لکھا ہے۔فرماتے ہیں کہ امام ابو یوسف بدعتی کے پیچھے علی الاطلاق نماز ناپند فرماتے ہیں لیکن کاسانی اس کی بھی یہی توجیہ فرماتے ہیں:

" والصحیح أنها إن كان هوی یكفره لا تجوز، وإن كان لا یكفره تجوز."(۱/۱۰۷)

''صیح بہی ہے کہا گر بدعت مکفرہ نہ ہوتو اقتدا درست ہے۔'' فقہاء کرام کے ان گرامی قدر ارشادات سے بظاہر یہی محسوس ہوتا ہے اہل

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار شات (صداول) کی از ( 131 ) کی ایک ایک مقدس تر یک جومظالم کا تخته مثن بی رسی بدعت اور ہوا کے متعلق وہ پیش بندی اور احتیاط نہیں برتی گئی جوسی مخالفین خصوصاً "و لا شاکا فی ایمانه" که کر ائمه شوافع پر اور المحدیث بر جوتعریض کی گئی ہے بدی نامناسب اور بے انصافی بر بنی ہے۔ اگر واقعی امام شافعی اور ان کے اُتباع کا ایمان مشکوک ہے، ان کواینے ایمان میں شبہ ہے تو کسی طرح بھی ان کی اقتدا درست نہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ تمام ائمہ حدیث اور ائمہ سنت ایمان میں استثنا کے قائل ہیں، جسے "شاكا في إيمانه" تعبيركيا كيا ب-

#### شواقع كا قيام:

حالاتکہ امام شافعی اطلف اور ان کے اُنتاع سیے سنی ہیں، ان کے مسلک کی حقانیت کا اعتراف علائے احناف نے بھی فرمایا ہے۔ مولا نا عبدالحي لكهنوى رات فرمات بين:

"فهذه المذاهب المختلفة للأئمة ومجتهدي الأمة كلها تتصل بأنهار الصحابة، وهي متصلة بمنبعها، وهو حضرة الرسالة، فكلهم على هدى، من اقتدى بأيها اهتدى، ومن توهم أن واحدا منها على هدي، و سائرها في ضلالة فقد وقع في حفرة الضلالة. " (الفوائد البهية، ص: ٩)

''ائمہ مجتبدین کے نداہب کا تعلق صحابہ سے ہے اور وہ نبوت کے منبع سے بہہ رہے ہیں، ان میں سے ایک کوئل بر کہنا اور باقی کو گمراہ سجھنا خود گمراہی ہے۔" اں توثیق کے بعد شوافع کے متعلق میا حتیاط اور اقتدا کی میشرائط بالکل بے محل ہیں اور انصاف سے بمراحل دور، حالانکہ معلوم ہے کہ اعتزال ونجیم سے نہ احناف چکے سکے نہ موالک اور شوافع ، بلکہ ان حضرات نے عقائد میں ان ائمہ اجتماد کی راہ ہی ترک 🕡 تفصیل کے لیے وکیصیں: کتاب الاعتقاد للبیہقی (ص: ۱۸۲) السنة للخلال ۳۱/ ٧٧٥) السنة لعبد الله بن أحمد (١/ ٣٤٧)

لْكَارِشَات (صداول) 🗫 ﴿ (132 ) ﴾ ﴿ (ايك مقدس تحريك جومظالم كاتخة مثل بني ربي

فر ما دی ، وہاں کے امام اور مجتهد اشعری ما تریدی قرار پائے مطحطاوی فرماتے ہیں: "ولا خصوصية لمذهب الشافعي بل إذا صلى حنفي خلف أي

مخالف لمذهبه كذلك." (١/ ٢٨١)

''اس تفصیل میں شافعی کی کوئی تخصیص نہیں، کسی مخالف کے پیچھے بھی کوئی حنی نماز ادا کرنا جاہے اس کی تفصیل اس طرح ہے۔''

ہدایہ اور اس کی شرح کفایہ مطبوعہ جمبئی میں سابقہ تفصیل کسی قدر اختصار ہے مرقوم ہے مگر مقصد میں کوئی فرق نہیں۔ 🍳

گفتگو کے لیے دوسرا محاذ:

شوافع اور دوسرے ائمہ سنت کے ساتھ اقتدا میں بیہ احتیاط اور تنگ نظری طبعًا اچھی معلوم نہیں ہوتی تھی اس لیے گفتگو کے لیے ایک اور محاذ بنا لیا گیا کہ اس صورت میں جب امام اور مقتدی میں فرعی اختلاف ہوتو اقتدا میں ایثار امام کو کرنا جا ہے یا مقتدی کو؟ اور رعایت کی ذمه داری امام پر ہے یا مقتدی پر که از راه شفقت درگز رکرے؟

علامه ابن عابدين فرماتے ہيں:

"هذا بناءا على أن العبرة لرأي المقتدي وهو الأصح، وقيل لرأي الإمام، وعليه جماعة." (ردالمحتار: ١/ ٨٨٥)

'' بیا حتیاط کا حکم اس بنیاد پر ہے کہ اقتدا میں مقتدی کی رائے کا اعتبار ہے یا امام کی رائے کا جمیح یہ ہے کہ مقتدی کی رائے ہی معتبر ہے۔ ایک جماعت کا خیال ہے کہ امام کی رائے پر اعتماد ہوگا۔''

علامه بدر الدین عینی اور صاحب مدایه کی بھی یہی رائے ہے لیکن ابن عابدین فرماتے ہیں کہ سیجھ پہلی بات ہے، یعن امام کو مقتدی کی رعایت کرنی ح<u>اہ</u>ے۔ گفتگو کا محاذ ضرور بدل گیا، ائمکه کی بجائے موضوع بحث امام اور مقتدی ہو گئے کیکن شناعت اور بڑھ گئی، یعنی امام کومفتدی کے تابع فرما دیا گیا، یعنی تائلہ گھوڑے کے آگے باندھ دیا

● ويكسيس: الهداية مع شرح الكفاية (1/1)

نگارشات (صدول) کی در این این این مقدس تویک جومظالم کا تخته شق بی روی گارشات (صدول) کی در این این این این این ا گهار به تعصب کی کار فرمائیال بین!

مولانا عبدالحی لکھنوی اٹرائٹ فقاوی جلد ٹالٹ (ص:۱۵۳) میں دونوں مسالک کا ذکر کر کے خاموش ہوگئے۔اندازہ ہوتا ہے ان کا رجحان بیہ ہے کہ امام کومقتدی کے تالع نہیں ہونا چاہیے۔ ہدایہ کے حاشیہ میں مولانا نے اس کی وضاحت فرمائی ہے۔

قاضی خال وغیرہ فقہا کی شرائط اور ان کی مراعات کا ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

"قلت: هذا يرجع إلى أن يصير حنفيا" (هداية، ص: ١٢٩)

"اس رعايت كا مطلب تويه موكا كه امام شافعي حنى موجائے-"

اس کے بعدان ساری مراعات وشرائط کا حقیقت بسندانہ جائزہ لیا ہے۔ آخر میں فرمایا ہے:

"وأما اشتراط مراعاة مواضع الخلاف كما اختاره أكثر أصحابنا فغير موجه، إذ مراعاة ذلك مستحب ليس بواجب عند أحد، فلو لم يراع، وفعل ما فعل على طبق مذهبه لم يقدحه في ذلك قادح، فأي مانع في جواز الاقتداء به؟ فافهم هذا بنظر الإنصاف" (هداية أولين: ١٩/١)

''مواقع خلاف میں رعایت کی شرط ہمارے اکثر مشائخ نے لگائی ہے، یہ نامناسب ہے کیونکہ بیرعایت کی کے نزدیک بھی ضروری نہیں، اگر وہ تمام کام اپنے ندہب کے مطابق کرے تو اس میں کون می برائی ہے؟ زیادہ سے زیادہ ایک مستحب کا ترک ہوگا، اس سے اقتدا کے عدم جواز کی کون می وجہ ہوگی؟ اس سے خور کرو۔''

بات بالكل صاف بي ليكن شامى ك "عند أكثر المشافخ" اور "على الأصح" كاكياكيا جائج ببركيف يدماذ بهى معقول معلوم نبيس بوتا-

<sup>●</sup> حاشية الهداية للكنوي (١/١٥١)

لگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 134 ) 💝 ایک مقدس تر یک جو مظالم کا تخته مثل بی رهی

#### ایک اورمحاذ:

اقتداء بالخالف کے متعلق متقد مین فقہا کے چوشم کے خیالات متقول ہیں، جن
کا تذکرہ مولانا عبدالحی رائے اللہ نے حواثی ہدایہ میں فرمایا ہے۔ اور مطلقا جواز کورائح فرمایا ہے۔ ہمارے ملک میں شوافع کی جگہ المجدیث کو ملی ہے، گو ہمارے ہاں احتاف اور شوافع کا احترام برابر ہے، اس لیے یہاں بھی اقتداء بالمخالف کا اثر اہل حدیث پر پڑا ہے، بلکہ ہمارے بزرگ پچھ زیادہ ہی تیز ہوجاتے ہیں۔ بریلوی حضرات تو ''لا مساس'' کے قائل ہیں، وہ کسی موحد کی اقتد آئیس فرماتے، اہل حدیث ہویا حفی ان کے مساس' کے قائل ہیں، وہ کسی موحد کی اقتد آئیس فرماتے، اہل حدیث ہویا حفی ان کے بان خرب چند رسوم اور نعروں کا نام ہے اور بس۔ پھران کا انداز گفتگو علم واستدلال پر مبنی نہیں بلکہ محض جذباتی ہے۔ ہمارے ویو بندی حضرات بعض ان مسائل کی آٹر لیتے میں جن کی رعایت کی امید شوافع سے کی گئی ہے لیکن وہ اختلافات اب پچھ موزوں معلوم نہیں ہوتے، اس لیے ایک نیا محاذ کھولا گیا۔

ہمارے یہ دوست فرماتے ہیں کہ اہل حدیث کی اقتدا اس لیے درست نہیں کہ یہ استخامیں ڈھیلا استعال نہیں کرتے ، ان کی طہارت درست نہیں۔ یہ عذر بے حد کمزور بھی ہے اور غلط بھی۔ یہ تو معلوم ہے کہ طہارت کے بغیر نماز کو کوئی بھی درست نہیں سمجھتا، طہارت اہل حدیث کے نزد یک بھی اتن ہی ضروری ہے جس قدر احناف کے نزد یک، فرق صرف طہارت کے طریقہ میں ہے۔ صرف پانی سے ہوگ یا صرف مٹی نزد یک، فرق صرف طہارت کے طریقہ میں ہے۔ صرف پانی سے ہوگ یا صرف مٹی سے؟ یا پانی اور مٹی دونوں سے؟ تمام ائمہ شفق ہیں کہ طہارت تنیوں طرح ہوجاتی ہے، اگر کوئی مٹی اور پانی دونوں استعال کرے تو بہتر ہے۔ مطلق طہارت کے سوا ان طریقوں سے کوئی طریقہ امامت اور افتذا کے لیے شرط نہیں۔ اب مٹی کے استعال کو ضروری قرار دینا تعجب ہے، یہ ذبخی بغض اور عصبیت کی ترجمانی تو کرسکتا ہے، ائمہ اربعہ میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں، یہ ہمارے ملک کی پیدا وار ہے۔

<sup>🗗</sup> حاشيه مُّداية (١/ ٢٦) [مؤلف]

نگارشات (صداول) کی کارشات (صداول) کی کارشات (صداول) کی کارشات (صداول) کی کارشات (صداول) کی کارشان کارش

فن طهارت یا وجم؟

١٩٥٣ء تحريك ختم نبوت كے سلسلہ ميں علائے كرام كى طہارت اور اس كى مختلف اقسام اوراس پراصرار کا تجربه ہوا۔بعض حضرات بپیثاب سے فارغ ہو کرازار بند منه میں تھام لیتے اور کافی در طہلتے رہتے، بائیں ہاتھ سے ڈھیلا استعال کرتے اور اس میں خاص قتم کی حرکات فرماتے ، ہیں منٹ آ دھ گھنٹہ تک بیکھیل جاری رہتا، پھریقین ہوتا کہ اب طہارت ہوئی۔ ان کا خیال تھا کہ جب تک یہ بورا ڈرامہ نہ کیا جائے طہارت کمل نہیں ہوتی۔بعض حضرات مٹی کے ساتھ دونوں رانوں سے بھی طہارت میں کافی مدد لیتے ، دہ با کمیں ہاتھ سے مسلنا کافی نہیں سمجھتے تھے۔ بعض حضرات اس اثنا میں کئی کئی دفعہ ازار بند کے اندر جھا تکتے ،مٹی کو ملاحظہ فرماتے ، وہ اس مشق میں مٹی کا خنک ہونا بھی ضروری خیال فرماتے۔بعض حضرات بڑے اہتمام سے ڈھیلے بناتے اور خاص ترکیب سے بناتے، کئی کئی دن خشک ہونے کے لیے دھوی میں رکھے رہے اور تخفہ کے طور پریہ ڈھلے اس قتم کے وہمی اُتقیا میں تقسیم فرماتے ، اور وہ بھی اسے لے کر بہت ممنون ہوتے۔ ظاہر ہے کہ بیسب وہم پرستی ہے، اس میں کوئی چیز ندخفی مذہب میں ضروری ہے نہ باقی ائمہ میں، یہ وہم کا مرض ہے، جواس میں مبتلا ہو وہ تسکین قلب کے لیے مجبور ہے جو جا ہے کر لیکن دوسرے کواس وہم پرتی پر مجبور نہیں کیا جا سکتا۔ عموماً بیرمرض کیمبل بور، ہزارہ، راولپنڈی کےلوگوں میں ہوتا تھا، یا پھر بو، بی، ی، بی کے حضرات میں،خصوصا وہ لوگ جوتبلیغی جماعت سے تعلق رکھتے ہیں۔ اہل حدیث کی اقتدا ان حضرات کے نز دیک اس وقت درست ہوسکتی ہے جب وہ طہارت کے ان فنون میں مہارت پیدا کریں، پھرشایداس کی سند حاصل کریں اور اس وہم میں بھی مبتلا ہوں۔ ہمارے اہل حدیث حضرات میں بھی بعض حضرات یا پنچ کیا پنچ چھ چھ لوثے استعال كرنا ضروري سجھتے ہيں، ان حضرات كوحافظ ابن القيم كى "إغاثة اللهفان"

نگارشات (صداول) و المحال المح

اہل حدیث تو نہ امامت کے شائق ہیں نہ اس مثق کے لیے تیار، دراصل یہ سب امراض اس دور کے ہیں جب ملک میں پانی کی قلت تھی، ورنہ یہ کوئی مسکنہ ہیں، یہ وہم اور قلت علم کی بیدوار ہے اور عوام کے ذہنوں میں عصبیت اور نفرت پیدا کرنے کا ایک ذریعہ جہاں اُ تباع ایکہ میں تقلید کے باوجود اس قدر سختی برتی گئی ہواور جمہور علا ایک دوسرے کے خلاف اس قدر غلو فرماتے ہوں وہاں بچارے اہل حدیث ان حضرات سے کس وسعت ِ ظرف کی امید کر سکتے ہیں؟ اور یہ بزرگ کب اجازت دے مسلتے ہیں کہ ان کے علاوہ کوئی اور مسلک بھی دنیا میں زندہ رہے؟ اس عصبیت کا نتیجہ ہے کہ ایجھ پڑھے کیا حضرات فرماتے ہیں کہ اہل حدیث کوئی متب ِ قرنہیں، یہ محض حفاظ کی جماعت تھی، فقہ، درایت سے خالی تھی۔ یہ عصبیت قرون وسطی میں اہل تقلید کے تغلب اور حکومت اور اربابِ اقتدار کی سیاسی مصالے کی پیداوار ہے، درباری حضرات کی چیرہ تغلب اور حکومت اور اربابِ اقتدار کی سیاسی مصالے کی پیداوار ہے، درباری حضرات کی چیرہ دستیوں نے اس مسلک کو تاریخ کے اندھروں اور عصبیت کی دلدگوں میں دبا کر رکھ دیا۔

#### اہل حدیث تاریخ کے مختلف ادوار میں:

 الگارشات (صداول) المحالی المح

شیخ عبدالعزیز بن احمد بخاری مؤلف کشف الاسرار (۴۸۱ھ) شرح اصول بزدوی میں صحابی کی تعریف کے ذکر میں فرماتے ہیں:

"اختلفوا في تفسير الصحابي، فذهب عامة أصحاب الحديث وبعض أصحاب الشافعي إلى أن من صحب النبي حصلى الله عليه وسلم لحظة فهو صحابي." (كشف الأسرار: ٢٠٤/٢)

"ايك لحظ جس نے آنحضرت الله المحملة وعلى مها وه صحابى مها وه صحابى مها الله الله الحديث كاذكر ائم اصول ك تذكره مين آيا ہے۔
اصول بزدوى اور كشف الاسرار (٢٩١/٢) مين مرقوم ہے:

"ذهب أكثر أصحاب الحديث إلى أن أخبار التي حكم أهل الصنعة بصحتها توجب علم اليقين." اه

'' جن احادیث کوائمَہ فُن نے صحیح کہا ہے وہ اہل حدیث کے نز دیک یقین کا فائدہ دیتی ہیں۔'' نگارشات (صداول) 🗫 📞 ( 138 ) 🗫 ( ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخته مثق بی رہی اس کے باوجود ایسے بزرگ دنیا میں موجود رہے جو مروجہ مذاہب سے تعلق اور ائمہ کے احترام کے ساتھ اس عصبیت کو نالپند فرماتے تھے۔ چنانچہ مولا نا احمد بن مصطفیٰ طاش كبرى زاده (٩٧٨ ع) في "مفتاح السعادة و مصبياح السيادة" من فقداور فقہا کے متعلق بڑامعنی خیز اور پُر ازمعلومات مقالہ لکھا ہے۔ اس کے آخر میں فقہاءِ مذاہب اوران کی فرقه وارانه عصبیت کے متعلق بڑا درد مندانه شکوه فرمایا ہے۔ آج کل دیو بند کی نوآ موز بودای ڈگر پر جارہی ہے جس کی شکایت علامہ نے فرمائی ہے خود دیوبند اور اس کی پاک و ہند برانچوں میں تعلیم وتربیت کا انداز اس قدرغلط ہور ہاہے کہان مدارس میں علم اورللہیت کی جگہ تعصب اور فرقہ پرتی پرورش یا رہی ہے ، مختلف فیہ مسائل پر لکھنے کا انداز اتنا غلط ہورہا ہے کہ اس پر بد دیانتی اور خیانت کا شبہ ہوتا ہے، تقاریر میں تقوی اور عبادت کی بجائے باہم مناقشات بڑھائے جا رہے ہیں، مجالسِ درس میں طلبہ کی وہنی تربیت بھی عصبیت کے جراثیم ہی ہے کی جا رہی ہے، اور نو آ موز حضرات کا پیغلط رویہ ا کابر کو بھی متا ٹر کر رہا ہے، اہل حدیث مدارس میں بھی بیرز ہر آلود جراثیم اثر انداز ہورہے ہیں۔ بریلوی حضرات سے بیشکایت ہی بے سود ہے، ان کے ہاں بظاہر کوئی اصلاحی پروگرام ہی نہیں، ندہب کے متعلق چند بدعی تصورات اورعوام کی خوشنو دی کے سوا ان کے ہاں مذہب کا کچھ مقصد نہیں۔ علامہ طاش کبری زادہ کا بیاصلاحی شذرہ دیو بندی اور اہل حدیث مکا تب فکر کے لیے متعقبل کی اصلاح میں بے حدمفید ٹابت ہوسکتا ہے: ''عصبیت دراصل علم و دیانت کی موت کے مرادف ہے، جو هخص حدیث "اختلاف أمتى رحمة" كےمفہوم پرغوركرے اور اسے معلوم ہوكہ فرعى مسائل میں اختلاف کی بنیادظن پر ہے وہ کسی ایک مجتبد کے حق میں تحکم اور تعصب نہیں رکھ سکتا،

 <sup>◘</sup> ويكسين: مفتاح السعادة ومصباح السيادة لطاش كبرى زاده (٢/ ٦٣/٢)

<sup>●</sup> موضوع. بيايك موضوع اور باصل روايت بجس كى سندى معلوم نبيس تفصيل كي ليد ويكيس السلسة الضعيفة، رقم البحديث (٥٧)

(گارشات (ساول) کی حت اور مخالف کی خلطی کاظن کرسکتا ہے لیکن اپنی وہ زیادہ سے زیادہ اپنے ندہب کی صحت اور مخالف کی خلطی کاظن کرسکتا ہے لیکن اپنی مخالف کو مطلقا خطا کارنہیں کہ سکتا کیونکہ کئی مسائل میں ائمہ اربعہ متفق ہیں، جب فرعی مسائل ظن ہی کے مقام پر ہیں تو اس لیے دونوں مخالف فریق صحت اور خطا کا احتال رکھ سکتے ہیں، صحت اور خطا کا یقین نہیں کیا جا سکتا، مقلد اور مجتهد زیادہ سے زیادہ صحت اور خطا کا طفن ہی کر سکتے ہیں، اس لیے اس میں تعصب کا کوئی مقام نہیں۔

''ہارے زمانے میں بعض مقلدار باب نداہب کو تعصب کا دورہ ہوتا ہے اور وہ الٹی سیدھی باتیں بنانا شروع کر دیتے ہیں، اور یہ اظلاق سے گری ہوئی بات ہے۔ ان سے بعض حضرات میں اتنا شدید تعصب ہوتا ہے کہ وہ ایک دوسرے کی اقتدا کی اجازت نہیں دیتے، اس کے علاوہ بھی کی فتیج اور نا مناسب باتیں کرتے ہیں۔ ان لوگوں پر افسوں ہے یہ خدا تعالیٰ کو کیا جواب دیں گے؟ اگر امام شافعی اور امام ابو صنیفہ بیات زندہ ہوتے تو ان کی ان حرکات کے خلاف شخت نا پندیدگی اور ان سے بیزاری کا اظہار فرماتے۔ میں نے لا تعداد آ دمیوں کو دیکھا ہے وہ آسٹینیں چڑھا کر امام شافعی کی خالف کر ہے۔ میں نے لا تعداد آ دمیوں کو دیکھا ہے وہ آسٹینیں چڑھا کر امام شافعی کی خالف کرتے ہیں، احزاف پر سے بین اور بے وضونماز پڑھتے ہیں، احزاف پر سے الزام لگایا جاتا ہے کہ وہ شرم گاہ کومس کرتے ہیں اور بے وضونماز پڑھتے ہیں، اور مالکی سے بسم اللہ کے بغیر نماز پڑھتے ہیں، خالی دوال سے پہلے جعہ پڑھتے ہیں۔ اپنا حال سے کہ وہ ترک نماز کو گوارا کرتے ہیں، گھر کے لوگوں کو نماز کے ترک پر سرزش نہیں کرتے میں کہ وہ ترک نماز کو گوارا کرتے ہیں، گھر کے لوگوں کو نماز کے ترک پر سرزش نہیں کرتے میالانکہ شوافع ، موالک، حنا بلہ بے نماز کے متعلق قبل کا فتوئی دیتے ہیں۔

لْكَارِثَات (صدادل) 🗫 🚓 ( 140 ) کا تخته مثل بی روی کا در تاک کا تخته مثل بی روی کا باتیں کرتے ہیں جوتمھارے احرّ ام کے سراسر منافی ہیں اور ہلاک ہوتے ہیں۔تمھارا گوشت زہریلا ہے۔ بہر کیف تم اہل علم ہوان امور کی وجہ سے تباہی کی طرف جا رہے ہو، الله شمصیں علم اور علما کے احترام سے نیکی کی تو فیق دے اور ہمیں تعصب سے بیائے'' علامه طاش کبریٰ زادہ نے اپنے وفت کے متعصب علما کو کس قدر درد انگیز لہجہ میں تنبیہ فرمائی اور ترک ِ اقتدا اور اس میں شرائط کو ناپند فرمایا ہے۔ اب ایک اور پا کہاز کا ارشاد سنیے جسے اللہ تعالیٰ نے صاف ذہن مرحمت فرمایا ہے۔ ائمہ کے احرّ ام کے ساتھ شریعت کے مصالح بھی اس کے پیش نظر ہیں۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ راللہ کے اسم گرامی سے علمی حلقوں سے کون واقف نہیں؟ آپ سے دریافت کیا گیا کہ ایک حنفی وز کی نماز میں یا جمع مین الصلوٰ تنین میں شافعی کی افتدا کرسکتا ہے اور اسے اجازت ہے کہ ایسے مسائل میں وہ شافعی امام کی تقلید کرے یا ایسا کرنا حنفی کے لیے درست نہیں؟ جواب: ہاں بارش میں حنفی مقتدی شافعی امام کی تقلید اور اقتدا کر سکتا ہے کیونکہ

جواب: ہاں ہاری میں کی مفتدی تنافی امام می تقلید اور افتد الرساتا ہے لیونکہ یہ جمع مین الصلاتین جمہور علا کا مذہب ہے، شافعی، مالک، احمد رہ الشام اسے جائز سمجھتے ہیں، ابن عمر امراءِ مدینہ کے ساتھ بارش میں نماز جمع فرماتے تھے، آنخضرت تا اللا کا مدہ سواکسی خاص آ دمی کی تمام مسائل میں تقلید درست نہیں، مسلمان ہمیشہ علاء سے مسائل در یافت فرماتے رہے، بھی ایک کی بات مانے بھی در یافت فرماتے رہے، بھی ایک سے بھی دوسرے ہے، بھی ایک کی بات مانے بھی دوسرے کی، کسی معین کی تقلید نہیں کرتے تھے۔ جب مقلد کسی مسئلے کو رائج اور اصلح سمجھے دوسرے کی، جمہور علاءِ اسلام کے نزدیک اس میں ایک کی تقلید کرے اور دوسرے میں دوسرے کی، جمہور علاءِ اسلام کے نزدیک درست ہے، اسے ائمہ اربعہ میں سے کسی نے ناجائز نہیں کہا۔ وتر میں بھی بہی حال درست ہے، مقتدی کے لیے مناسب ہے کہ قنوت میں اور وتر وں کے وصل اور انقطاع میں امام کی پوری پوری افتدا کرے، بعض علاء کا خیال ہے کہ امام اگر دور کھت فصل کرے مقتدی کی پوری پری بات زیادہ صحیح ہے۔ (نادی ابن تیے: ۱۲ مرد)

ناظرين! غور فرما كين، اتحاد بين المسلمين كا سامان ابن عابدين اورطحطاوي كي

نگارشات (صداول) کا فیت ( 141 ) کا ایک مقد ت تر یک جومظالم کا تحته شق بی رای

رائے میں ہے یا شخ الاسلام ابن تیمیداورطاش کبریٰ زادہ کے ارشادگرامی ہیں؟
معتزلہ کا خیال ہے کہ پیغیر کو اجتہاد کا حق حاصل نہیں، اشاعرہ اور مشکلمین نے
بھی ان سے اتفاق کیا، عام ائمہ اصول کا خیال ہے کہ پیغیر بوقت ضرورت اجتہاد کرسکتا
ہے اور اسے وی اور اجتہاد دونوں برعمل کی اجازت ہے:

"وهو منقول عن أبي يوسف من أصحابنا، وهو مذهب مالك والشافعي وعامة أهل الحديث." (كشف الأسرار: ٣/ ٩٢٥)

''احناف سے امام ابو بوسف، امام شافعی، امام مالک اور عام المحدیث کا بھی یہی خیال ہے کہ پیغمبراینے اجتہاد پرعمل کرسکتا ہے۔''

یہاں اہلحدیث کا ذکر مذاہب اربعہ کے ساتھ علاءِ اصول میں آیا ہے۔ مرسل حدیث کی جیت کے تذکرہ میں اہل حدیث پر شفیع کرتے ہیں کہوہ مرسل کو جست نہیں سمجھے:

"وفي رد المرسل تعطيل كثير من السنن، فإن المراسيل جمعت فبلغت قريبا من خمسين جزءا، وهذا تشنيع عليهم، فإنهم سموا أنفسهم أصحاب الحديث، وانتصبوا أنفسهم لحيازة الأحاديث. "اه (كشف: ٣/٥/٢)

''مرسل کی جمیت کے انکار سے حدیث کا بڑا ذخیرہ ضائع ہو جائے گا، یہ لوگ اہل حدیث کہلا کر حفاظتِ حدیث کی بجائے حدیث کوضائع کر رہے ہیں۔'' اہلحدیث کی یہاں بھی مستقل حیثیت ظاہر ہوتی ہے، مرسل کی جمیت کی بحثِ بالکل الگ مسئلہ ہے، جس مرسل کو یہ حضرات جمیت فرماتے ہیں وہ دراصل حدیث ہی

نہیں، اس کے انکار سے حدیث کا انکار لازمنہیں آتا۔

علامه ابن عابدين روالمحتار مين لفظ حفى مين بائ نسبت كتذكره مين فرمات بين: "إن النسبة إلى مذهب أبي حنيفة وإلى القبيلة و هم بنو حنيفة بلفظ واحد، وإن جماعة من أهل الحديث منهم أبو الفضل

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

## نگارشات (حدادل) کا کا تخته مثل نی رہی کا ایک مقدی تو یک جومظالم کا تخته مثل نی رہی

محمد بن طاهر المقدسي يفرقون بينهما بزيادة ياء في النسبة إلى المذهب." اه (١٦/١)

"عراقی فرماتے ہیں: قبیلہ بنو حنیفہ اور مذہب ابو حنیفہ کی طرف نبست میں حنی ورست ہے، لیکن بعض المحدیث کا خیال ہے کہ مذہب کی طرف نبست میں حنی حنی کہنا چاہیے، محمد بن طاہر مقدی علاء المحدیث سے بھی یہی فرماتے ہیں۔"
اس میں ان کی رائے لغت اور زبان کے ماہر کی حیثیت سے ہے۔
اذان اور اقامت میں لفظ" آگر" کے اعراب کا ذکر فرماتے ہوئے کصفے ہیں:
"وثانیها محالفة لما فسرہ أهل الحدیث والفقه اه." (شامی: ۱/ ۱۰۱)
"راء براعراب اہل حدیث اور فقہاء کی تفسیر کے خلاف ہے۔"

"وقف على أصحاب الحديث، لا يدخل فيه الشافعي إذا لم يكن في طلب الحديث، ويدخل فيه الحنفي كان في طلبه أو لا. اه" (شامي: ٣/ ٦٦٥)

" کسی نے اہل حدیث کے لیے کوئی چیز وقف کی تو شافعی اگر حدیث کا طالب علم ہوتو اس میں شامل ہوگا اور حنفی بہر حال شامل ہوگا، حدیث پڑھے یا نہ پڑھے۔" سر دوستاں سلامت کہ تو تخبر آزمائی ●

خوارج کے متعلق علاء کے اختلاف کا ذکر فرماتے ہوئے لکھتے ہیں:

"ذكر في فتح القدير أن الخوارج الذين يستحلون دماء المسلمين وأموالهم، ويكفرون الصحابة، حكمهم عند جمهور الفقهاء وأهل الحديث حكم البغاة، وذهب بعض أهل الحديث إلى أنهم مرتدون، قال ابن المنذر: ولا أعلم أحدا وافق أهل الحديث على تكفيرهم." اه (شامى: ٢/١٥١)

''جہہور فقہا اور اہل حدیث کے نزد یک خوارج باغی ہیں، بعض اہل

🛈 تیری خنجر آ ز مائی سے دوستوں کا سرسلامت ہے۔

<u>www.KitaboSunnat.com</u> نگارشات (حساول) کا تخته مثل بی رای ایک مقدس تر یک جومظالم کا تخته مثل بی رای

حدیث انھیں مرتد کہتے ہیں۔ ابن منذر فرماتے ہیں: تکفیر میں ان کی کسی نے تاکیز ہیں کی۔'' نے تاکیز ہیں کی۔''

جمہور فقہا کے ساتھ ان فقرا کا تذکرہ کمتبِ فکر کی حیثیت سے ہوا ہے۔
ای صفحہ میں اہل ہوئی کے متعلق محدثین کا تذکرہ اپنی تائید میں فرماتے ہیں:
"و کذا نص المحدثون علی قبول روایة أهل الأهوا." اه (٣/ ٤٥٣)
"ائمہ اہل حدیث نے اہل ہوئی کی روایت کے قبول کے متعلق تصریح فرمائی ہے۔"
دوسرے مقام پر فرماتے ہیں:

"حكي أن رجلا من أصحاب أبي حنيفة خطب إلى رجل من أصحاب الحديث ابنته عهد أبي بكر الجوزجاني، فأبلى إلا أن يترك مذهبه فيقرأ خلف الإمام ويرفع يديه."

''ایک حنفی نے شیخ ابوبکر جوز جانی کے وقت کسی اہلحدیث سے رشتہ طلب کیا، اس نے شرط لگائی کہ اپنا فد ہب چھوڑ کر فاتحہ خلف الامام اور رفع الیدین شروع کرو، اس نے ایبا کرلیا۔''

شُخ جوز جانی فرماتے ہیں:

'' نکاح تو ہوگیا لیکن خیال ہے نزع کے وقت اس کا ایمان جاتا رہے گا، اگر دلائل کی بنا پر سابق ندہب کو ترک کر کے اہل حدیث ہو جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں بلکم ستحن ہے۔''

اس سے اہل حدیث مکتب فکر کا تعین بھی ہوگیا اور اگر دلائل کی بنا پر کوئی اس مسلک کو پسند کرے تو ابو بکر جوز جانی فرماتے ہیں یہ بہتر ہے۔ آج کل حضرات دیو بند کی اہلحدیث پر ناراضی کچھ برمحل معلوم ہوتی ہے۔

بحر العلوم، مسلم الثبوت كى شرح ميس جرح و تعديل كے تعارض كى بحث ميس

€ رد المحتار (٤/ ٤٩٪)

#### نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 144 ) کھن ایک مقدس تر یک جو مظالم کا تخته مثل بی رہی

مشاجرات صحابہ کا ذکر فرماتے ہوئے حضرت عثمان رافین کی شہادت اور مظلومیت کا ذکر فرماتے ہیں کہ حضرت عثمان کی شہادت میں صحابہ سے کوئی شریک نہ تھا:

"ولم يكن فيهم وأحد من الصحابة كما صرّح به غير واحد من .

أهل الحديث." (ص: ٤٤٢، طبع هند)

''حضرت عثمان کی شہادت میں صحابہ سے کوئی شریک نہ تھا، اہلحدیث نے اس کی تصریح فرمائی ہے۔''

یہاں اہل حدیث کے تاریخی موقف کی وضاحت فرمائی ہے، ان کی نقل رجالِ تاریخ اور مشاجرات ِ صحابہ میں قطعیت کی حد تک پہنچ چکی ہے۔

علامه عبدالعزیز بن احمد بن محمد بنجاری (۴۸۱ه) مؤلف کتاب انتحقیق شرح حسامی نے عبادله کی تعیین میں عبداللہ بن مسعود کا ذکر فرمایا۔اس کے بعد فرماتے ہیں: "و عند المحدثین عبد الله بن الزبیر مقام عبد الله بن مسعود."

(ص: ٦٣١، طبع هند)

یہاں فقہا کے بالقابل محدثین کا ذکر فرمایا ہے، جس کا مطلب واضح ہے کہ رجال کی تعیین میں ان کا ایک مقام ہے اور اپنی مستقل رائے ہے۔

پیغیبر کے لیے اجتہاد کی اجازت کا ذکر فرماتے ہوئے شارح بزدوی کی طرح کتاب التحقیق کے مؤلف بھی فرماتے ہیں:

"هو منقول عن أبي يوسف من أصحابنا، وهو مذهب مالك والشافعي وعامة أهل الحديث." (كتاب التحقيق، ص: ٢٠)
"امام اليو يوسف، مالك، شافعي اور عام المحديث كا يمي خيال م كه يغيم الين اجتهاد يراكر ضرورت بوتوعمل كرسكما هيئا.

#### مؤرخین ومتکلمین کی رائے:

ابن خلدون اپنے وقت کے نقاد مؤرخ ہیں جنھوں نے فنِ تاریخ کو فقص و

<u>www.KitaboSunnat.com</u> نگارشات (حدادل) کا تخته مشق بنی ربی کا ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخته مشق بنی ربی

حکایات کی دلدل سے نکال کر اسے ایک نئی زندگی بخشی اور فن تقید کے اسالیب کی طرف راہنمائی فرمائی۔ ابن خلدون نے مقدمہ فرائض کے تذکرے میں فرمایا ہے: "وانقسم الفقه فيهم إلى طريقتين: طريقة أهل الرأي والقياس، وهم أهل العراق، وطريقة أهل الحديث، وهم أهل الحجاز، وكان الحديث في أهل العراق قليلًا كما قدمناه، واستكثروا من القياس ومهروا فيه، فلذلك قيل أهل الرأي. ومقدم جماعتهم الذي استقر المذهب فيه وفي أصحابه: أبو حنيفة." (مقدمه ابن خلدون، ص: ٣٨٩، طبع مصر) "فقه کے دوطریق ہو گئے: فقہ العراق اور فقہ الحدیث - علائے عراق میں حدیث کم تھی جس کی وجہ ذکر ہو پیکی ہے، اس کیے انھوں نے رائے اور قیاس میں مہارت پیدا کی اور اہل الرائے کے نام سے مشہور ہوئے، ان کے پیش روامام ابوحنیفہ ہیں اور اہل حجاز کی فقہ کا نام فقہ الحدیث تھہرا۔'' ملا کا تب چلی (۲۷ ۱ ه ) نے اصول فقہ کے تذکرہ میں امام علاؤ الدین حنفی کی

كتاب ميزان الاصول في فقل فرمايا ہے:

"وأكثر التصانيف في أصول الفقه لأهل الاعتزال المخالفين لنا في الفروع، ولا في الأصول، ولأهل الحديث المخالفين لنا في الفروع، ولا اعتماد على تصانيفهم. "(كشف الظنون، ص: ٨٩، دار الطباعه مصر) "اصول فقه مين معتزله اور ابل حديث كي تصانيف زياده بين، معتزله اصول مين مارے مخالف بين اور ابل حديث فروع مين، اس ليے ان كي تصانيف پراعا ونين كيا جا سكتا۔"

نواب صدیق حسن خال رُٹاٹھ نے ابجد العلوم (۲/ ۵۲۵) میں کشف الظنون کی عبارت نقل فر مائی ہے اور فقہ العراق اور فقہ الحدیث کا تذکرہ فر مایا ، پھر تقلید اور عمل نگارشات (صداول) کی کی کی ای ای ایک مقدی ترکید جومظالم کا تخته مثن بی روی بالحدیث پر مختصر تنجیره فرمایا اور فدا به انکه کی اشاعت اور کتب طبقات کی عصبیت کا تذکره فرمایا که وه خواه محرآ دمی کواد نی ممارست اور توافق سے اپنے فد بهب میں شار کر لیتے ہیں۔ اور ان اقطار اور بلاد کا ذکر فرمایا جہال سے فدا بہ عام اور شائع ہوئے اور اہل حق کی کتابوں کو کس طرح طاقی نسیاں کی نذر کیا گیا۔ فرماتے ہیں:

"فلم يبق إلا مذهب أهل الرأي من العراق وأهل الحديث من الحجاز ." (٥٦٦/٢)

"اس تعصب کی دستبرد کے باوجود الل الرائے عراق میں اور اہل حدیث حجاز میں باقی رہ گئے۔"

تقی الدین احمد بن علی مقریزی (۸۴۵ھ) نے فرمایا کہ جب ملک ظاہر تیمرس بند قداری نے ۲۹۲ھ میں مدرسہ ظاہریہ کی بنیاد رکھی اور اس کے مصارف کے لیے بہت بڑا وقف کیا تو اس میں مختلف مکا تب ِقکر کی تدریس کے لیے مختلف ایوان بنائے۔ جس کی تفصیل اس طرح ہے:

"وجلس أهل الدروس كل طائفة في إيوان، منها: الشافعية بالإيوان القبلي، ومدرسهم الشيخ تقي الدين محمد بن حسن بن رزين الحموي، والحنفية بالإيوان البحري، و مدرسهم الصدر مجد الدين عبد الرحمان بن الصاحب كمال الدين عمر بن العديم الحلبي، وأهل الحديث بالإيوان الشرقي، ومدرسهم الشيخ شرف الدين عبد المؤمن بن خلف الدمياطي، "اه

''تمام علا اینے اپنے ایوان میں درس دینے لگے، شافعی سامنے کے ایوان میں تھے، ان کے صدر مدرس تقی الدین محمد بن حسن حموی تھے، اور حنفی سمندری الیوان میں، ان کے صدر مدرس عبدالرحمٰن بن العدیم حلبی تھے، اور الل حدیث مشرقی ایوان میں درس دینے گئے، ان کے صدر مدرس شیخ شرف الدین عبد المومن بن خلف دمیاطی تھے۔''

یہ ساتویں صدی ہے ، اس میں بھی شاہی مدرسہ میں دوسرے مکاتب کے مقابل المحدیث کے لیے مستقل الوان ہے۔

مقریزی فرماتے ہیں کہ بیہ مدرسہ اب بھی موجود ہے، کسی قدر فرسودہ ہو چکا ہے، منی اس کی نظامت کے متعلق دست وگریباں ہوتے رہتے ہیں۔ ہے، حنفی اور شافعی اس کی نظامت کے متعلق دست وگریباں ہوتے رہتے ہیں۔ مقریزی اہل مصر کے نداہب اور ارباب نداہب کی تبدیلیوں اور اس کے

اسباب کا ذکر فرماتے ہیں:

"وكانت أفريقة الغالب عليها السنن والآثار إلى أن قلم عبد الله بن فروج أبو محمد الفارسي بمذهب أبي حنيفة." اه (الخطط: ١٤٤/١) "أفريقة مين ابتدامين سب لوگ سنن و آثار (مسلك الل مديث) كے پابند شحص بهال تك كر شخ عبدالله بن فروج حضرت الم ابوضيفه كا مسلك لے كر آگئے." مقريزى افريقه مين ماكى ند جب كى اشاعت كم تعلق فرماتے بين:

"وصار القضاء في أصحاب سحنون دولا يتصاولون على الدنيا تصاول الفحول على الشول." (١/ ١٤٤)

یعیٰ محون کے رفقاء محکمہ قضا پراس طرح حملہ آور ہوتے جس طرح نراونٹ مادہ پر۔ اس کے بعد آ گے حفی مذہب کی اِشاعت کے متعلق لکھا ہے کہ قاضی ابو یوسف کا مرہونِ منت ہے۔ اہل حدیث بچارے اس جنگ میں کہاں کامیاب ہوتے جب انھوں نے کسی حکومت کی سر پرتی ہی قبول نہیں فرمائی ؟

شعرانی تمام ائمسنت کا احر ام کرتے ہیں، انھیں سب سے عقیدت ہے، ال کے اظہار میں وہ بڑے ہی وسیع اظر ف ہیں۔ میزان صغری میں امام شافعی سے نقل فرماتے ہیں:
"کان حرضی الله عنه مینا یقول: أهل الحدیث فی کل زمان

## نگارشات (صداول) 🗫 📢 (148) کا 💝 ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخیه مثق بی ربی

كالصحابة في زمانهم، وإذا رأيت صاحب حديث فكأنما رأيت أحدا من أصحاب رسول الله حسلى الله عليه وسلم وكان يقول: إياكم والأخذ بالحديث الذي جاءكم من العراق إلا بعد التفتيش. "(ص: ٥٧)

''امام شافعی فرماتے ہیں: اہل حدیث ہر دور میں صحابہ کی طرح ہیں، جب میں کسی اہل حدیث کو دیکھتا ہوں میں سمجھتا ہوں میں نے صحابی کو دیکھا، اور فرماتے ہیں، اہل عراق کی حدیث تفتیش کے بغیر مت قبول کرو۔'' ابو بکر بن عیاش نے فرمایا:

"أهل الحديث في أهل الإسلام كالإسلام في سائر الأديان." (ص: ٥٦)

''اہل حدیث اسلامی فرقوں میں اس طرح ہیں جیسے اسلام باقی دینوں میں۔'' ابوالعباس بن شریح فرماتے ہتھے:

"أهل الحديث أعظم درجة من الفقهاء." (ص: ٥٥)

"ابل حدیث کا درجه فقہا سے اُونچا ہے۔"

امام ابومنصور عبدالقاہر بن طاہر بغدادی کی مختلف نداہب اور فرقوں کے متعلق بڑی جامع کتاب ہے۔اہل سنت کے مختلف مسالک کا ذکر فریاتے ہیں:

"والصنف الثاني منهم أئمة الفقه من فريقي الرأي والحديث من الذين اعتقدوا في أصول الدين مذاهب الصفاتية في الله وصفاته الأزلية." (الفرق بين الفرق، ص: ٣٠٠)

'' دوسری قسم فقها کی ہے، جن میں اہل الرائے اور اہلحدیث دونوں شامل ہیں، وہ اللہ تعالیٰ کی صفاتِ ازلیہ کو بلا تاویل مانتے ہیں اور تشبیہ اور تعطیل کے قائل نہیں۔'' نگار شات (صداول) کا تخته مثل بن روی کا کا تخته مثل بن روی کا تخته مثل بن روی کا تخته مثل بن روی

اك كتاب مين آكے چل كرائل تصوف كا ذكر فرماتے ہوئے لكھتے ہيں: "كلامهم في طريقي العبارة والإشارة على سمت أهل الحديث دون من يشتري لهو الحديث."

''ان کا اندازِ گفتگو اور اشارات اہل حدیث کی طرح ہیں \*اہل لہو ولعب کی طرح نہیں۔''

اسی طرح ان دونوں فرلق کا ذکر صفحات (۱۱۳،۳۰۲،۳۰۲، ۱۳۱۳) میں مرقوم ہے۔ اس کتاب میں اہلحدیث کا ذکر اکثر مقامات پر آیا ہے، کہیں بطور رواق حدیث اور کہیں بطور کمتب فکر

خذ بطن هرشا أو قفاها فإنه کلا جانبي هرشا او قفاها فإنه کلا جانبي هرشا لهن طریق کلا جانبي هرشا لهن طریق مید کی تاسیس کی نه کسی دهر سے کیان نه کسی فرقه کی تاسیس کی نه کسی دهر سے کے لیے دعوت دی، نه اشخاص کی محبت ہی ان پر اس قدر غالب ہوئی جس سے دوسرے کی تنقیص لازم آئی۔ان کی نظراشخاص سے زیادہ دلائل پر رہی شخصی تقید سے زیادہ انھوں نے مسائل کی تحقیق فرمائی۔

امام ابوالحسن على بن اساعيل اشعرى (١٣٣٠ه) "مقالات الإسلاميين" ميس فرماتے بس:

"جملة ما عليه أهل الحديث والسنة: الإقرار بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله حسلى الله عليه وسلم لا يردون من ذلك شيئًا، وأن الله حسبحانه واحد صمد لا إله غيره." (ص: ٢٢)

''اہل حدیث اور ائمہ سنت کا عقیدہ ہے: اللہ تعالیٰ کا اقرار، ملائکہ اور

ہرشا کا پیٹ بکڑیا گدی، یہ دونوں بی ہرشا کے دو پہلو اور ان کا راستہ ہیں۔ (ہرشا کمہ اور مدینہ
 کے درمیان میں ایک وادی کا نام ہے)

نگارشات (صاول) کی افرار، کتابول کا اقرار، جو الله تعالی نے نازل فرمائی اور رسولول کا اقرار، کتابول کا اقرار، جو الله تعالی نے نازل فرمائیں، اور جو ثقه راویوں نے روایت کیا اس میں وہ کسی چیز کو ردنہیں کرتے، الله تعالی اکیلا اور بے نیاز ہے، اس کے سواکوئی معبود نہیں۔'
اس کے بعد آ گے اہل حدیث کے عقائد کا تذکرہ کی اوراق میں فرمایا۔ به تذکرہ معتزلہ وغیرہ گراہ فرقوں کے بالقابل فرمایا، جس کا مطلب ظاہر ہے کہ المحدیث انکہ اعتزال اور شکلین کے میہ معتزلہ وغیرہ گراہ فرقوں کے بالقابل فرمایا، جس کا مطلب ظاہر ہے کہ المحدیث انکہ اعتزال اور متکلین کے میہ مقابل ہیں۔

ابن ندیم نے علاءِ عراق، ائمہ شوافع ، موالک ، امام داود ظاہری ، فقہائے شیعہ کا مسوط تذکرہ کر نے کے بعد فقہاء المحدثین واصحاب الحدیث کا تذکرہ فرمایا۔ فن سادی سے تقریباً ۱۳ فقہائے حدیث کا تذکرہ فرمایا۔ ان میں امام بخاری ، سفیان توری ، ابن ابی ذئب، سفیان بن عیبینہ ابن ابی عروبہ ، اساعیل بن عبید، عبداللہ بن مبارک ، امام احد، عثمان بن ابی شیبہ، تر ذری ، علی بن مدین ، کی بن معین ، ابو داود ، مسلم وغیرہ علیا کا تذکرہ فرمایا ہے۔ ظاہر ہے فقہائے حدیث اگر کمتب فکر نہیں تو پھر انھیں ائمہ عراق وغیرہ سے الگ عنوان کے ما تحت کیوں ذکر فرمایا ؟ حالانکہ امام ابوجعفر طحاوی وغیرہ حفاظ حدیث موجود ہیں لیکن ہر حافظ حدیث الل حدیث نہیں ہوسکتا۔

امام محی الدین کی بن شرف النواوی سیح مسلم کی شرح میں فرماتے ہیں:

"إن الواجب ضربة للوجه والکفین، وهو مذهب عطاء،
ومکحول، والأوزاعي، وأحمد، وإسحاق، وابن المنذر، وعامة
أصحاب الحدیث." (صحیح مسلم مع شرح النووي: ۱۰۱۰۱)

"" تیم میں چبرے اور ہاتھوں کے لیے ایک ضرب ضروری ہے، عطاء، مکول،
اوزائی، احمد، اسحاق، ابن منذر، اور انمد المحدیث کا یہی فرہب ہے۔"
طلاق الحائض کے متعلق فرماتے ہیں کہ طلق کور جوع کے لیے کہنا چاہیے:
«هذا مذهبنا، وبه قال الأوزاعي وأبو حنيفة وسائر الکوفيين محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# نگارشات (صدادل) 🗫 📢 ( 151 ) کی 👣 ایک مفدس تحریک جومظالم کا تخته مثل بنی ربی

وأحمد وفقها، المحدثين وآخرون."

(صحيح مسلم مع شرح النووي: ١/ ٤٧٥)

'' بهارا اور اوزاعی، ابوحنیفه اور تمام ار بابِ کوفه، احمد اور فقهاء محدثین اور بعض دوسرے علماء کا بھی یہی خیال ہے۔''

زہی نے طبقات الحفاظ ،ابومحمہ الفضل بن محمہ کے تذکرہ میں فرمایا:

"ولقد كان في هذا العصر وما قاربه من أثمة الحديث النبوي خلق كثير، وما ذكرنا عشرهم هنا، وأكثرهم مذكورون في تاريخي، وكذلك كان في هذا الوقت خلق من أثمة أهل الرأي والفروع، وعدد من أساطين المعتزلة، والشيعة، وأصحاب الكلام الذين مشوا وراه العقول، وأعرضوا عما عليه السلف من التمسك بالآثار النبوية، وظهر في الفقهاء التقليد وتناقض الاجتهاد." أه (تذكرة الحفاظ ذهبي: ٢٧٧/٢)

''اس زمانے (۲۸۲ھ) میں ائمہ حدیث کی بوی تعداد موجود تھی، یہال میں نے ان کاعشر عشیر بھی نہیں لکھا، میں نے ان کامفصل تذکرہ اپنی تاریخ اسلام میں کیا ہے۔ اس طرح ائمہ رائے اور فقہاءِ فروع اور شیعہ اور معتزلہ سے بھی اال علم كى ايك بدى تعدادموجودتى، انصول نے آثار نبويداورسلف كى راه سے اعراض کیا، اور فقها میں تقلید اور متناقض اجتهادات کی گرم بازاری ہوئی۔''

زہی اس شذرہ کے آخر میں فرماتے ہیں:

''میراخیال ہے کہ جب کہیں دقت محسوں ہوئی تم ہوئی کے کندھوں پرسوار ہو کر کہنے لگو گے: احمد کون ہے؟ علی بن مدینی کیا ہے؟ ابو زرعداور ابو داود کی حیثیت کیا ہے؟ بیلوگ صرف محدث ہیں، بیفقہ ہیں جانتے، اصول فقہ ے ناواقف ہیں، رائے کی حقیقت کونہیں سمجھتے ، معانی ، بیان ،منطق اور علم

نگارشات (صدادل) 🗫 📞 (152 کے ۱۵۰۰ ایک مقدی ترکی یک جومظالم کا تخته شق بی رہی

البرہان سے ناآشاہیں، خدا کودلائل سے نہیں مانے۔ ذہبی فرماتے ہیں: یا تو چپ رہو یاعلم کے ساتھ گفتگو کرو، علم وہی ہے جوان لوگوں کی معرفت آئے۔''
اس مقام پر ائمہ حدیث کا تذکرہ فقہاء مجتدین کے بالقابل ذکر فرمایا ہے، ان کے تفقہ اور ان کے علم کی حقانیت کا بھی ذکر فرمایا اور یہ بھی فرمایا کہ متعقبل میں تقلید اور متناقض اجتہادات کا دنیا میں فروغ ہور ہا ہے اور علوم حقہ اور اہل فن پر طعن کی راہیں کھل رہی ہیں۔

بھی بن مخلد کے تذکرہ میں مرقوم ہے:

"وقد تعصبوا على بقي لإظهاره مذهب أهل الأثر فدفع عنه أمير الأندلس محمد بن عبد الرحمن المرواني، واستنسخ كتبه وقال لبقى: انشر علمك." (تذكرة الحفاظ: ٢/ ٦٣٠)

''بقی بن مخلد نے اہل حدیث اور آٹار کے مسلک کا اظہار کیا، لوگ ان پر تعصب کرنے گئے۔اندلس کے امیر محمد بن عبدالرحمٰن مروانی نے ان کو ہٹایا اور ان کی کتابیں نقل کرائیں، اور فر مایا: تم اپنے علم، یعنی آٹار اور احادیث، کی اشاعت کرو۔''

ابوعبدالله محمد بن الى نصر حميدى كے تذكرہ ميں فرمايا:

"كان ورعا ثقة إماما في الحديث، وعلله، ورواته، متحققا في علم التحقيق والأصول على مذهب أصحاب الحديث بموافقة الكتاب والسنة."

''حمیدی پر بیز گار ، متقی اور امام تھے، حدیث اور رواۃ کے ملل کو جانتے تھے، اہل حدیث کے مذہب کے مطابق اور کتاب وسنت کی روثنی میں انھوں نے اصول وضع فرمائے۔''

<sup>🛈</sup> تذكرة الحفاظ (٤/ ١٢١٩)

لُكَارِشَات (صداول) ١٤٥٥ كي ١٤٥٠ كي ١٤٥٠ ايك مقدى تويك جومظالم كاتخد مثل بني ربى

امام نووی محیم مسلم کے باب الساقاة کی شرح میں فرماتے ہیں:

"وبه قال مالك، والثوري، والليث، والشافعي، وأحمد، و جميع فقها. المحدثين." (١٤/٢)

اسی صفحہ میں مرقوم ہے:

"وقال ابن أبي ليلي، وأبو يوسف، ومحمد وسائر الكوفيين، وفقها، المحدثين، وأحمد، وابن خزيمة." (١٤/٢)

''مسا قات اور مزارعہ کے جواز کا فتو کی دیا ہے مالک، ثوری، لیٹ، شافعی، احمہ اور تمام فقی، احمہ اور تمام فقی، احم اور تمام فقہاء محد ثین نے۔ اور اسی طرح مزارعة کے جواز کا فتو کی دیا ابن الی لیل، ابو یوسف، محمد اور تمام علماء کوفہ اور فقہاء محدثین اور احمد ابن خزیمہ نے۔''

ابوابِشفعه میں امام نووی نے فرمایا:

"وقال الحكم، والثوري، وأبو عبيد، وطائفة من أهل الحديث: ليس له الأخذ." (مسلم: ٢٢/٢)

"مندرجه ذکر علاء اور ابل حدیث کا خیال ہے کہ ہمسایہ کوشفعہ کاحق حاصل نہیں۔" پروی کی دیوار برلکڑی رکھنے کے متعلق فر مایا:

"والثاني: الإيجاب، وبه قال أحمد، و أبو ثور، وأصحاب الحديث." (مسلم: ١/ ٣٢)

''احد، ابوتور اور اصحاب الحديث كا خيال ہے كه بمسايدكو ديوار پرككرى كى اجازت ضرورى ہے۔''

ان تمام مواقع میں اہل حدیث کا تذکرہ کمتب فکر کے طور پر فر مایا گیا ہے۔ حافظ ابن حجر نے تیمّم کے تذکرہ میں فرمایا کہ "و جه"اور "کفین" پرتیمّم کے لیے ایک ضرب کے جواز کی طرف ذیل کے ائمہ گئے ہیں:

"وإليه ذهب أحمد، وإسحاق، وابن جرير، وابن المنذر، وابن

## نگار ثات (صداول) 🗫 🛠 🕻 154 کیکا 🕻 ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخته مثل بی ربی

خزيمة، ونقله أبو الجهم وغيره عن مالك، ونقله الخطابي عن أصحاب الحديث." (فتح الباري: ٢٠٤/١)

''امام احمد، اسحاق، ابن جریر، ابن منذر، ابن خزیمه اور امام ما لک کا خیال هے کہ تیم مند اور دونوں کف پر کیا جائے۔ خطابی فرماتے ہیں: اصحاب الحدیث کا بھی یہی مذہب ہے۔''

امام نووی پڑلٹنے نے "الامسماء واللغات" میں امام شافعی بڑلٹے کا تذکرہ بڑے دلنشیں انداز میں کیا ہے، بیرتذکرہ کی اوراق میں پھیلا ہوا ہے۔اس مقام پرامام محمد بن الحن بڑلٹے کا قول ذکر فرمایا:

"قال محمد بن الحسن رحمه الله: إن تكلم أصحاب الحديث يوماً فبلسان الشافعي." (١/٠٥)

"اصحاب الحديث اگر گفتگو كريں كے تو وہ امام شافعی ہی كی زبان ہے ہوگ۔" يعنی امام شافعی كی كتابيں ان كی رہنمائی كريں گی۔ حسن بن محمد زعفرانی فرماتے ہيں:

"كان أصحاب الحديث رقوداً فأيقظهم الشافعي." (١/٠٥)

''المحديث سورب تقع، شافعي النطشة نے ان كو جگا ديا۔''

امام احمد کے ایک توصفی ارشاد میں فرمایا:

"فهذا قول إمام أصحاب الحديث وأهله." (١/.٥)

"برالحديث كامام كاقول بـ"

ان ارشادات سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل حدیث امام احمد، امام شافعی اور امام محمد سے بہلے موجود تھے، بید ائمہ بھی المحمد یث تھے، ان کے علوم سے اہل حدیث کو فائدہ پہنچا۔ ایک مقام پر فرمایا کہ عام علاء اور فقہاء خراسان کی زبان میں امام شافعی کے شاگردوں کا لقب اہل حدیث ہوا۔

نگارشات (حداول) کھی ( 155 ) کھی ایک مقدس تحریک جومظالم کا تختہ مثل بنی رہی

#### تقليد اور جمود كا دور:

تقلید اور جمود کی ان تیرہ صدیوں میں کیا کیفیت رہی؟ اس کے متعلق صحیح اور قطعی رائے اور اس کے مدو جزر کا جائزہ لینے کے لیے گہرے اور عمیق مطالعے کی ضرورت ہے۔ائمہ کی تصریحات اور نہ ہی فرقوں کے عروج و زوال کی تاریخ اور مختلف فرق اورملل ونحل کی کتابوں کے سرسری جائزہ سے معلوم ہوتا ہے کہ زمانہ خیر میں تمام علما مجتهد نہیں تھے لیکن ائمہ اجتہاد کی کافی تعداد پائی جاتی تھی، اور ایسے اہل علم جو درجۂ اجتهاد کوتو نہیں پنچے کیکن مسائل اور دلائل پر بقدر ضرورت ان کی نظرتھی ان کی تعداد بھی كافى تقى \_ احاديث كے حفظ كے ساتھ أتھيں الله تعالى نے تفقه بھى عطا فرمايا تھا۔ عوام، جو د نیوی مشاغل کی وجہ سے علمی مشغلہ نه رکھ سکے، بڑی تعداد میں موجود تھے، ان می*ں* سب بوقت ضرورت اپنے سے بہتر علاء کی طرف توجہ فر ماتے۔

ایک عام آ دمی کے لیے بیتو سوال ہی پیدائہیں ہوتا کہ وہ مسئلہ دریافت کرنے کے لیے پہلے مجتبد کی تلاش کرے، وہ بچارا اتنا عالم ہوتا تو اسے دوسرے سے پوچھنے کی ضرورت ہی کیوں محسوں ہوتی؟ وہ جسے عالم سجھتے اس سے دریافت کرتے، نہ اجتہاد کا امتحان لیتے نہ مجہد کا تعین کرتے بلکہ تقلید کی اقسام شخصی اور غیر شخصی سے وہ لوگ نا آشنا تھے۔ جسے قرآن وسنت اور درس و تدریس میں مشغول دیکھتے اس سے دریافت فر ماتے، دینی فطرت کی بنا پر اطمینان ہوجاتا توعمل کرتے ورنہ دوسرے عالم کی طرف رجوع كرتے، نه مجتهد كے ليے بے قرار ہوتے ندكسى ايك عالم كى تعيين فرماتے۔ يہ بالکل فطری اورطبعی سا طریقہ تھا جس کے وہ پابند تھے، اس روش کی موجودگی میں فرقہ یروری کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

شاہ ولی الله صاحب وشك نے اس بنا ير فرمايا:

"اعلم أن الناس كانوا قبل المائة الرابعة غير مجمعين على التقليد الخالص لمذهب واحد بعينه. " اه رحمة الله البالغة: ١٢٢/١) (گارشات (صداول) کھی کو آھے۔ ایک کھی ایک مقدی ترکیہ جومظام کا تختہ شق بی رہی الکو گرفتان کو سے کہا کہی کا الکو سے اللہ کو گارشات (صداول کے بھی صدی سے پہلے کسی خاص شخص کی تقلید پر جمع نہیں تھے۔ "

اس کے بعد ابوطالب کمی کی" قوت القلوب " (۳۱/۳) سے ذکر فر مایا کہ شخصی تقلید اور فقہیات کے مجموعے سب محدث ہیں۔ اس کے بعد شاہ صاحب فر ماتے ہیں کہ دوسری صدی کے بعد کسی قدر تخ تنج مسائل کا رواج ہوا۔ چوتھی صدی تک بھی لوگ کہ دوسری صدی کے بعد کسی قدر تخ تنج مسائل کا رواج ہوا۔ چوتھی صدی تک بھی لوگ ایک امام کی تقلید کے پابند نہ تھے، اجماعی مسائل میں وہ صرف آئے خضرت تنظیم کے علا ارشادات کی پابندی فرماتے۔ نماز، روزہ، وضو، وغیرہ کے تمام مسائل اپنے شہر کے علا سے بلا تخصیص دریافت فرما لیتے۔

"وإذا وقعت لهم واقعة استفتوا فيها أي مفت وجدوا من غير تعيين مذهب، وكان من خبر الخاصة أنه كان أهل الحديث منهم يشتغلون بالحديث." (١٦٢/١)

''اگر کوئی واقعہ ہوجاتا تو بلاتعین کی مفتی سے دریافت فرمالیتے، اور خواص کا بیرحال تھا کہ اہل حدیث، حدیث میں مشغول ہوتے، احادیث اور آثار صحابہ سے انھیں کسی اور چیز کی ضرورت ندرہتی، نہ وہ اقوال رجال کی طرف رجوع ہی فرماتے۔''

دوسری صدی تک ائمہ حدیث کا اثر غالب تھا، عوام اس مسلک کے پابند تھے،
تیسری اور چوتھی صدی میں اس کے ساتھ تقلید کی آمیزش ہونے گئی، یہ تقلیداز قسم جمود نہ
تھی، اس کا انداز تلمذ اور درس و تدریس کے اثر ات سے زیادہ نہ تھا، عقیدت تھی لیکن
عصبیت نہتی، علم کم ہور ہا تھا، سنت کے حفظ وضبط سے عوام گھبراتے تھے اور مشہور ائمہ
کی آرا اور اجتہادات پرعمل روز بروز برحر ہا تھا۔ چوتھی صدی کے اواخر میں تقلید کی رسم
عام ہوگئ، جود اور عصبیت کے آثار پیدا ہوگئے۔ ابن حزم رشا شا، بن قیم رشاف ، ابوطالب
علی صاحب قوت القلوب، ابوشامہ مؤلف المؤمل اور شاہ ولی اللہ صاحب رہوں کے اور شاہ دلی اللہ صاحب رہوں کی اور تذکرہ ہوا۔

"ونحن لا نرى بأكله بأساً ." (مختصر الطحاوي، ص: ٤٤١) " (مختصر الطحاوي، ص: ٤٤١) " (مختصر الطحاوي، ص: ٤٤١)

امام طحاوی اون کے بیثاب اور گھوڑے کو حلال سمجھتے ہیں۔ (محتصر الطحاوی، ص: ٤٣٤)

یہ چوتھی صدی کے اس امام کاعمل نے جسے متعصب سمجھا جاتا تھا، آج کے حضرات ویو بندغور فرمائیں کہ وہ کہاں جارہے ہیں؟

غرض پانچویں اور چھٹی صدی میں عصبیت اور جمود کے بادل اور بھی گہرے ہوگئے ،ورختقین کی شدید قلت محسوں ہونے گئی ، نمائش القاب اور فقہی موشگا فیاں مدارعلم قرار پائیں ، اور قریباً آٹھویں صدی تک بیسلسلہ بڑھتا گیا۔ مولا نا عبدالحی لکھنوی الشائٹ بحوالہ سخاوی 'دشخ الاسلام'' کے لفظ کے استعال کے متعلق فرماتے ہیں:

"ثم اشتهر بها جماعة من علماء السلف حتى ابتللت على رأس المائة الثامنة، فوصف بها من لايحصى، وصار لقبا لمن ولي القضاء الأكبر، ولو عرى من العلم والسن فإنا لله وإنا إليه راجعون!"
"اتم سلف كي بعد شخ الاسلام كالقب آ تهوي صدى بجرى مين ذليل موكيا

نگارشات (حدادل) 🗫 📢 (158 کی) 🗫 📢 ایک مقدی قریک جومظالم کاتخته مثل بی روی

اور بے شارنو جوان لوگوں پر بولا جانے لگا جوعلم سے بالکل خالی تھے۔'' بیدامام سخاوی کی رائے تھی ۔مولانا عبدالحی فرماتے ہیں:

"ثم صارت الآن لقباً لمن تولّي منصب الفتوي، وإن عرى عن لباس العلم والتقوي." اه (الفوائد البهية، ص: ١٠١)

''اب بدان لوگوں كالقب بن گياجنيس اتفاقاً فتوى نوليى كا موقع مل گيا خواه علم وتقوى سے كلى طور پرخالى موں۔''

غرض آٹھویں صدی تک جود کا مرض چھا گیا، اہل تن ضرور موجود سے کین ان
کی آواز کو غیر وقیع کردیا گیا، ان کی کاوشیں نہاں خانوں کی نذر ہوگئیں۔ اگر کہیں موقع ملاتو بعض کتابیں نذر آتش کر دی گئیں، لوگوں کو ان کے مطالعہ سے روکا گیا اور ایسے لوگوں کو شدید سزائیں دی گئیں، قید کیا گیا، کوڑے لگائے گئے۔ آٹھویں صدی کے لیں وپیش کچھ تیز اور تند آوازیں اس جود کے خلاف آٹھیں، بعض مجد دین نے ارباب جمود کے ساتھ وقت کی حکومت کو بھی جمجھوڑ کرر کھ دیا، جو اپنی سیاسی مصالح کی بنا پر ان غلط نواز حضرات کی ہاں میں ہاں ملا دیتے تھے۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ، حافظ ابن القیم، علامہ ابن دقیق العید ان بزرگوں نے اس جامد فضا میں ارتعاش پیدا کر دیا اور اصلاح کے ایک ہمہ گیر پروگرام کی طرف متوجہ کر دیا۔ ان حضرات نے بھر سے مسلک اہل حدیث اور فقہاءِ محدثین کی روش سے عوام کو آگاہ کیا، ان حدیث سے پردہ اٹھا کہ مدیث اور فقہاءِ محدثین کی روش سے عوام کو آگاہ کیا، ان کی کرایوں میں مسلک اہل حدیث کا تذکرہ بار بار آیا ہے۔

شخ الاسلام ابن تيميد رطالف منهاج السنديس فرمات بين:

"ومن أهل السنة مذهب معروف قبل أن يخلق الله أبا حنيفة ومالكا، والشافعي، وأحمد فإنه مذهب الصحابة تلقوه عن بيهم، ومن خالف ذلك كان مبتدعاً عند أهل السنة والجماعة." (٢٥٢/٢) " ومن خالف ذلك كان مبتدعاً عند أهل السنة والجماعة." ونيا من "الل سنت كا أيك مسلك ائمه اربعه وياشم كى پيدائش سے بحى بہلے دنيا ميں

نگارشات (صدادل) کا محمد ( 159 ) کا محد ( ایک معدل تر یک جومظالم کا تخته مثل نی ربی

موجودتها، وه صحابه كا فدب تها جو انهول نے آنخضرت مَاللَّهُمُ سے سيكها، جو

اس کے خلاف ہووہ بدعتی ہے۔''

افعالِ باری کے ذکر میں فرمایا:

"وهذا جواب كثير من الحنفية، والحنبلية، والصوفية، وأهل الحديث." (ص: ١٧٩)

''یہی جواب ہے اکثر احناف، حنابلہ اور صوفیہ اور اہل حدیث کا۔'' چند سطر کے بعد فرمایا:

"فإن أهل الحديث من أعظم الناس بحثا عن أقوال النبي حصلى الله عليه وسلم وطلبا لعلمها وأرغب الناس في اتباعها." (٢/ ١٧٩)
"الله عديث آنخضرت تَالِيُّنِمُ كَ اقوالَ كى سب سے زيادہ تلاش كرتے

اہل حدیث استرے کا جاتا ہے۔ وال کو بے حدر غبت ہے۔'' میں اور اس کے اتباع کے لیے ان کو بے حدر غبت ہے۔''

"فهم (أهل الحديث) في أهل الإسلام في الملل، يؤمنون بكل رسول وبكل كتاب، لا يفرقون بين أحد من رسل الله، ولم يكونوا من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً." (٢/ ٧٩، نقض المنطق، ص: ٣٣) "ابل حديث اسلامي مما لك مين ايے بين جيے اسلام تمام قدابب مين، بررسول اور بركتاب برايمان لاتے بين اورتفريق نبين كرتے۔"

ایک دوسرے مقام پر فرمایا:

"وأما أهل الحديّث والسنة والجماعة فقد اختصوا باتباع الكتاب والسنة الثابتة عن نبيهم حصلى الله عليه وسلم في الأصول والفروع." (١٠٣/٢)

''اہل حدیث اور اہل سنت والجماعت کی بیخصوصیت ہے کہ وہ اصول اور فروع میں کتاب وسنت کا اتباع کرتے ہیں۔'' نگارشات (صداول) 🗫 🚭 🕻 160 کی 🗫 🕏 ایک مقدس ترکیک جومظالم کا تخته مثق بی رہی

اس کے بعد مختلف گروہوں کے اختلافات کا ذکر فرما کر فرمایا:

"ثم بعد ذلك اختلاف أهل الحديث، وهم أقل الطوائف اختلافاً في أصولهم." (٢١١/٣)

''المحدیث کا اصول وعقائد میں بہت کم اختلاف ہے۔اہل حدیث کا تذکرہ علماءِعقائد کے شمن میں آیا ہے کہ ان لوگوں میں اختلاف بہت ہی کم ہے۔'' اس موضوع کی مزید وضاحت فرماتے ہوئے شیخ الاسلام نے لکھا ہے:

"فليس الضلال والبغي في طائفة من طوائف الأمة أكثر منه في الرافضة كما أن الهدئ والرشاد والرحمة ليس في طائفة من طوائف الأمة أكثر منه في أهل الحديث." (٢٤٢/٢)

"سب سے زیادہ براہ روی روافض میں ہے اورسب سے زیادہ ہدایت اور نیکی اہل حدیث میں یائی جاتی ہے۔"

منہاج السنہ میں سرسری نظر سے المحدیث کا تذکرہ جا بجا ملتا ہے۔ استیعاب سے دیکھا جائے تو پوری کتاب المحدیث کے ذکرِ خیر سے بھر پور ہے۔ شخ الاسلام نے اپنی کتاب "نقض المنطق" کا آغاز مندرجہ ذیل سوال سے کیا ہے، اور پوری کتاب اس سوال کے جواب میں ہے۔

#### سوال:

اعتفادات میں مناخرین اورسلف کے فدہب کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے اور ان دونوں سے آپ اپنی نسبت کس کی طرف کرتے ہیں؟ مسلک المحدیث کے متعلق آپ کا کیا خیال ہے؟ وہ حق پر ہیں یا ان کے مخالف؟ فرقہ ناجیہ سے کیا مراد ہے؟ ائمدائل حدیث کے بعد کوئی ایسے علوم ہوئے ہیں جسے وہ نہ جانتے ہوں؟ جولوگ منطق کوفرض کفایہ کہتے ہیں، آیا یہ درست ہے؟ نگارشات (صراول) کی افغات کی ایک مقدس تریک جومظالم کا تخته مشق بن ربی کی ایک مقدس تریک جومظالم کا تخته مشق بن ربی کی بوری کتاب (۲۱۱) صفحات پر پھیلی ہوئی ہے، بیدائی سوال کا جواب ہے۔ ابتدا میں شیخ الاسلام نے صفات باری میں تفویض کا ذکر فرمایا، تشبیه و تجسیم اور تعطیل کی نفی فرمائی، اور فرمایا: اس باب میں ائمہ اربعہ اور اہل سنت کا وہی فرہب ہے جو اہل حدیث کی

فرمائی، اور فرمایا: اس باب میں انمہ اربعہ اور اہل سنت کا وہی مذہب ہے جو اہل حدیث ک طرف منسوب ہے، اعتز ال، تجہم ،تعطیل و تشبیہ اور تجسیم کی راہیں بدعت کی ہیں، فلاسفہ اور متکلمین کے مدمقابل عقل ونقل ہیں، جس جماعت نے ان بدعات کا صدیوں مقابلہ کیا وہ اہل حدیث ہی تھے۔امام اساعیل بن عبدالرحمٰن صابونی (۴۴۶ھ ھ) کا قول ذکر فرمایا:

"إن أصحاب الحديث المتمسكين بالكتاب والسنة يعرفون ربهم -تبارك وتعالى بصفاته التي نطق بها كتابه وتنزيله، وشهد له بها رسوله على ما وردت به الأخبار الصحاح، ونقله العدول الثقات، ولا يعتقدون تشبيها لصفاته بصفات خلقه، ولا يكيفونها تكييف المشبه، ولا يحرفون الكلم عن مواضعه تحريف المعتزلة والجهمية." (نقض المنطق، ص: ٤)

"اہل حدیث کتاب وسنت سے تمسک کرتے ہیں، خدا کی وہی صفات بیان کرتے ہیں جو کتاب وسنت میں آئی ہیں یا ضح احادیث میں ثقات سے منقول ہیں، نہ اس میں تثبیہ ہے نہ کیفیت کا بیان، نہ معتزلہ اور جمیہ کی طرح تح بف۔"

اس كتاب مين ايك دوسرے مقام يرفر ماتے ہيں:

"المحدیث الحجی باتوں میں تمام لوگوں کے ساتھ متفق ہیں، بعض چیزوں میں عام لوگوں سے ممتاز ہیں، ان کے مخالف معقول، منقول، قیال، رائے، کلام، نظر و استدلال، جمت، مجادلہ، مکافقہ، وجد و ذوق وغیرہ سے المحدیث کا مقابلہ کریں تو اہل حدیث ان تمام طریقوں میں ان سے بدر جہا بہتر اوراعلیٰ ہیں۔"

#### نگار ثات (صداول) ایک (162) کا ایک مقدی تر یک جومظالم کا تخته مثل بی ری آ آخر میں فر مایا:

"وهذا هو للمسلمين بالنسبة إلى سائر الأمم، ولأهل السنة والحديث بالنسبة إلى سائر الملل." (ص: ٨)

"مسلمانوں میں ذہانت اور خوبیاں تمام امتوں سے زیادہ ہیں، اہل حدیث میں باقی مذاہب سے زیادہ ہے۔"

فرمایا: ائمہ اربعہ اور باقی تمام فقہاءِ محدثین کو دنیا میں اس لیے برتری حاصل ہے کہ وہ ائمہ اہل حدیث اور سنت کے موافق تھے، اسی طرح بدعی فرقوں کا حال ہے، جہاں تک وہ اہل حدیث کے موافق ہیں ان کی تعریف کی گئی ہے اور جہاں تک وہ اہل حدیث کے مخالف ہیں علمی حلقوں میں ان کی فدمت کی گئی ہے۔ (ص: ۲ سے ۱۱) حدیث کے مخالف ہیں علمی حلقوں میں ان کی فدمت کی گئی ہے۔ (ص: ۲ سے ۱۱) گویا حق و باطل کا معیار ہمیشہ المجدیث رہے ہیں۔ شخ الاسلام اسی لقب کی وضاحت فرماتے ہوئے لکھتے ہیں:

"ونحن لا نعني بأهل الحديث المقتصرين على سماعه، أو كتابته، أو روايته بل نعني بهم: كل من كان أحق لحفظه ومعرفته وفهمه ظاهرا وباطنا واتباعه باطنا وظاهرا، وكذلك أهل القرآن." (نقض المنطق، ص: ٨١)

اہل حدیث اور اہل قرآن سے ہماری مراد وہ لوگ نہیں جو صرف حدیث کے ساع یا روایت یا کتابت تک ہی محدود ہوں بلکہ مراد وہ لوگ ہیں جو حدیث کے حافظ، اس کے مفہوم کو ظاہری اور باطنی طور پر پوری طرح سجھتے ہوں اور پوری طرح اس کا اتباع بھی کرتے ہوں، لیعنی ان میں بصیرت اور تفقہ بدرجۂ اتم موجود ہو۔

صفحه (۷۴) پر لکھتے ہیں:

"إن علامة الزنادقة تسميتهم لأهل الحديث حشوية." "بد ين لوك المل عديث كولفظ برست اور حشوى كهتم بين."

# نگارشات (مداول) المحالي (163 ) المحالي المحالية المحالية

اس کے بعد فرمایا:

"فقهاء الحديث أخبر بالرسول من فقهاء غيرهم، وصوفيتهم أتبع للرسول من صوفية غيرهم، وأمراؤهم أحق بالسياسة النبوية من غيرهم، وعامتهم أحق بموالاة الرسول من غيرهم." (نقض المنطق، ص: ٨١)

'' فقہاءِ الل حدیث دوسر نقہا سے حدیث کو زیادہ سمجھتے ہیں، دوسر سے صوفیوں
سے اہل حدیث صوفی آنخضرت مُلَّاتِیْم کے زیادہ اطاعت گزار ہیں۔ان کے
اہل سیاست، سیاست نبوی کو دوسر سے امرا سے بہتر سمجھتے ہیں، ان کے عوام
دوسر نے فرقوں کے عوام سے آنخضرت مُلَّاتِیْم کے ساتھ زیادہ محبت رکھتے ہیں۔''
ابن الی قدیلہ نے اہل حدیث کے متعلق ''فوم سوء'' کہا تو امام احمد نا راض
ہوئے اور تین وفعہ فرمایا: بیر زندیق ہے۔

ایک جگه فرمایا: علماءِ المحدیث کا مخالف منافق ہے یا جاہل۔ (ص: ۸۵) پھرارشاد فرمایا:

"انتباه! ضرورى ہے كہ جوآ دى كى طرح بھى سمجے كه كوئى كروہ امورغيبيه كے حقائق كو اہل حديث سے بہتر سمجھتا ہے يا الله پر ايمان اور واجب الوجود اور نفس ناطقہ اور تزكيه كوزيادہ جانتا ہے تواس ميں نفاق كى بوہوگ - " (ص: ١١٥) "والثاني: إنا ذكر نا عن نقل مذهب السلف من جميع طوائف المسلمين من طوائف الفقهاء الأربعة، ومن أهل الحديث والتصوف وأهل الكلام كالأشعري . " (ص: ١٣٥)

والتصوف والله الحارم على المعارف المراق الم

نگارشات (صدول) کھی (164) کی کھی ایک مقدس تحریک جومظالم کا تحقیمش بی رہی کے دریا میں برای صدیث، اصول فقد، کلام، تجوید غرض علوم کے تمام گوشوں میں برای عزت کی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں۔

#### القواعد النورانيه:

شخ الاسلام احمد بن تیمید رشائند (۱۲۷ه) نے "نقض المنطق" میں متکلمانہ انداز سے مختلف فید مسائل کا ذکر فرمایا ہے، فقہی فروع میں ان کی کتاب "القواعد النور انیه" کے نام سے مشہور ہے، اس میں فقہی مکا تب فکر کے اختلافی مسائل اور فقہاء محدثین کے فقہیات پر محققانہ بحث فرمائی ہے۔ اس میں مسلک اہل حدیث کا تذکرہ بطور مکتب فکر بار بار فرمایا ہے۔ کتاب کے شروع ہی میں اہلی کوفہ اور اہل حجاز کے فقہی نظریات کے تذکرہ میں اہلی کوفہ اور اہل حجاز کے فقہی نظریات کے تذکرہ میں اہلی مدینہ کے متعلق فرمایا کہ وہ ہر مسکر کوحرام سمجھتے ہیں لیکن کھانے کی چیزوں کے متعلق ان کی دائے مختلف ہے، وہ شکاری اور غیر شکاری سب پرندوں کو حلال سمجھتے ہیں، حشرات الارض کے متعلق بھی ان کی قریباً کوم رائے ہو میں ماروہ سمجھتے ہیں۔ اور غیر شکاری سب پرندوں کو حلال سمجھتے ہیں، حشرات الارض کے متعلق میں مگروہ سمجھتے ہیں، اور فقہاء کوفہ کی رائے مشروبات کے متعلق اہل مدینہ سے مختلف ہے، وہ خمرصرف انگور کی شراب کو شمجھتے ہیں، اور مقدار میں استعال کرنا جائز سمجھتے ہیں، اور مقانے کے متعلق بید حضرات متشدد ہیں، گھوڑے اور ضب کوحرام سمجھتے ہیں، اور کھانے کے متعلق بید حضرات متشدد ہیں، گھوڑے اور ضب کوحرام سمجھتے ہیں، اور کھانے کے متعلق بید حضرات متشدد ہیں، گھوڑے اور ضب کوحرام سمجھتے ہیں، اور کھانے کے متعلق بید حضرات متشدد ہیں، گھوڑے اور ضب کوحرام سمجھتے ہیں، اور

شخ الاسلام اہل حدیث کے متعلق فرماتے ہیں:

"ومذهب أهل الحديث في هذا الأصل العظيم الجامع وسط بين العراقيين والحجازيين." (القواعد النورانية، ص: ١)

اسی نسق میں شیخ فرماتے ہیں:

"فأخذ أهل الحديث في الأشربة بقول أهل المدينة و سائر أهل الأمصار موافقة للسنة المستفيضة عن النبي حصلى الله عليه وسلم وأصحابه في التحريم." (ص: ٣) محكمه دلائل وبرابين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

نگارشات (حساول) کی پیرون کا کی در کا کی منالم کا تخته مثل بی ربی کا در کا کا کا تخته مثل بی ربی

"اہل حدیث نے اشربہ کے متعلق اہل مدینہ اور باقی مسلم ممالک کے ممل کو سنت مشہورہ کے موافق حرام سمجھا۔"

اس کے بعد چندسطور میں اس کی تفصیل ذکر کرنے کے بعد فرمایا:

"وأخذوا في الأطعمة بقول أهل الكوفة لصحة السنن عن النبي -صلى الله عليه وسلم- بتحريم كل ذي ناب من السباع، وكل

ذي مخلب من الطيور، وتحريم لحوم الحمر." (ص: ٣)

"اور کھانے کے متعلق ائمہ اہل حدیث نے اہل کوفہ کے فدہب کوسنت کے مطابق پایا، اڑنے والے اور جنگلی درندوں اور اہلی گدھوں کوحرام تصور فرمایا۔"

ان کی نظر میں قرآن اور احادیث کی ایک بی حیثیت ہے۔ آخر میں اہل حدیث نے ان مسائل میں اہل مدیث اور اہل کوفہ سے کی اتفاق نہیں فرمایا بلکہ گھوڑے اور ضب وغیرہ کو حدیث کی بنا پر حلال فرمایا ہے، اور اہل مدینہ کے ساتھ بحض اثر بہ میں اختلاف کیا ہے۔ اس کے بعدی نے ان مسائل میں فرہب اہل حدیث کا تفصیلی تجزیہ فرمایا ہے حیطوالت کی وجہ سے نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ مضمون پھیتنا جا رہا ہے، اس کو مخضر کرنے کے لیے '' قواعد نورانی' کے صفحات کھے جارہے ہیں جہاں شخ الاسلام نے اس کمتب فکر کا بطور کمت ذکر فرمایا ہے، عبارات اور ترجمہ دونوں نظر انداز کر دیے گئے ہیں۔

صفحات کے نمبرید ہیں: (۱۰، ۱۱، ۱۵، ۲۱، ۱۸، ۲۲،۲۲،۲۱)

شیخ الاسلام نے کہیں اہل حدیث کہیں فقہاءِ اہل حدیث کا ذکر فرمایا ہے اور میہ تذکرہ دوسرے مکا تبِ فکر ہی کی طرح آیا ہے۔

صافظ جلال الدين سيوطى في مسلك الل حديث كا ذكر ان الفاظ مين فرمايا هج: "فهم حملة علمه، ونقلة دينه، وسفرته بينه وبين أمته، وأمناؤه في تبليغ الوحي منه، فحري أن يكونوا أولى الناس به في حياته ووفاته، وكل طائفة من الأمم مرجعها إليهم في صحة حديثه

لگارشات (مصاول) 🗫 📢 ( 166 ) 🗫 ایک مقدس تر یک جومظالم کا تخته مثل بی ربی

وسقيمه، ومعولها عليهم فيما يختلفون في أمره، ثم كل من اعتقد مذهبا فإلى صاحب مقالة التي أخذ بها ينتسب، وإلى رأية ينتسب إلا أصحاب الحديث فإن صاحب مقالتهم رسول الله عليه وسلم فهم إليه ينتسبون، وإلى علمه يستندون وإلى علمه يستندون وإليه يفزعون، وبرأيه يقتدون، وبذلك يفتخرون... الخ."

(صون المنطق والكلام، ص: ١١)

"اہل مدیث آنخضرت مُنَافِیْم کے علم کے حامل، ان کے دین کے ناقل ہیں، اور آنخضرت مُنافِیْم اور امت کے درمیان سفیر ہیں اور ان کی وحی کی تبلیغ میں ان کے امین ہیں، وہ موت اور زندگی میں آپ کے قریب ہیں۔ تبام گروہ حدیث کی صحت ادر سقم میں ان کی طرف رجوع کرتے ہیں اور اپنا آپ اختلاف میں ان کی رائے پر اعتاد کرتے ہیں۔ ہر صاحب مذہب اپنی نبست اپنا امام کی طرف کرتا ہے اور اس کے مقالات کو اپناتا ہے لیکن اہل حدیث اپنا تعلق آنخضرت مُنافِیْم کے ساتھ بتاتے ہیں اور آپ می کے مقالات سے استدلال کرتے ہیں۔ ان کی کے دل کی بے قراریاں آپ ہی کے لیے ہیں، آپ ہی کی افتدا کرتے ہیں، آپ ہی کی افتدا کرتے ہیں، آپ ہی کی افتدا کرتے ہیں، آپ ہی کی خوات گرائی پر فخر کرتے ہیں، آپ ہی کی افتدا کرتے ہیں، آپ ہی کی فرف بھی اس لیے طرف ہے، کیونکہ وہ احس الحد یث ہے اور حدیث کی طرف بھی اس لیے کہ وہ اس کے حافظ اور حامل ہیں۔"

آ کے چل کر فرماتے ہیں:

"فهي الطائفة المنصورة، والفرقة الناجية، والعصبة الهادية، والجماعة العادلة المتمسكة بالسنة التي لا تريد برسول الله بديلا، ولا عن سنته تحويلا." (ص: ١١)

<u>www.KitaboSunnat.com</u>

ایک مقدس ترکیک جومظالم کا تخته مثق بی ربی ایک هجومظالم کا تخته مثق بی ربی ایک مقدس ترکیک جومظالم کا تخته مثق بی ربی

"طاکفہ منصورہ، فرقہ ناجیہ، المحدیث کا گروہ، عادل جماعت جس نے سنت سے تمسک کیا۔ کسی کوآ بخضرت مَنْ اللّٰ کا بدل نہیں سجھتے، نہ آپ کے قول اور سنت میں کوئی تبدیلی کرتے ہیں۔"

سیوطی نے حافظ ہبۃ اللہ بن حسن ابو القاسم لا لکائی کی کتاب''اصول السنۃ'' سے پیلخیص فرمائی ہے۔

"الانتصار الأهل الحديث" سمعائي (١٨٩ه) كوالے مفل فرمايا: "قد لهج بذم أصحاب الحديث صنفان: أهل الكلام، وأهل الرأي، فهم في كل وقت يقصدونهم بالثلب والعيب، وينسبونهم إلى الجهل وقلة العلم." (صون المنطق، ص: ٤٧)

''متکلمین اور اہل الرائے کی زبانیں اہلحدیث کے خلاف چلتی رہتی ہیں' وہ انھیں کم علم اور جاہل کہتے ہیں اور ان کی عیب جوئی کرتے رہتے ہیں۔'' خبر واحد کے متعلق فرمایا کہ اس سے علم حاصل ہوتا ہے:

"هذا قول عامة أهل الحديث والمتقنين من القائمين على السنة، وإنما هذا القول الذي يذكر أن خبر الواحد لا يفيد العلم بحال، ولابد من نقله بطريق التواتر لوقوع العلم شيء اخترعته القدرية والمعتزلة، وكان قصدهم منه رد الأخبار، وتلقفه منهم بعض الفقهاء الذين لم يكن لهم في العلم قدم ثابت." (صون المنطق، ص: ١٦١) "خبر واحدكي ججيت اورمقيعلم بوتا الل حديث اورارباب سنت كا قول ب، اورخر واحدكا غيرمفيه بوتا اورخر كمفيعلم بونے كے ليتواتر كي شرط يه معتزلد اور قدريكا اختراع ہوئا ورخر كے مفيعلم بونے كے ليتواتر كي شرط يه معتزلد اور قدريكا اختراع ہے، جس سے ان كا مقصد احادیث كرد كے سوا كي شهر ليا ہے۔"

• نيز ويكيس: الانتصار الصحاب الحديث للسمعاني (ص: ١)

(تگارشات (حداد)) المحالات (ایک مقد ترکیک کو ایک مقد ترکیک بوسطالم کا تخد مثن بی ری کارت سے اہل مدیث کمتب فکر کا ذر کر مایا ہے۔ یہ کتاب سیوطی نے منطق اور کلام کی اغلاط کے متعلق محدیث کمتب فکر کا ذر کر مایا ہے۔ یہ کتاب سیوطی نے منطق اور کلام کی اغلاط کے متعلق ککھی ہے، انکہ سنت کی گئی کتابوں کی تلخیص فر مائی اور جا بجا مسلک اہل حدیث کا ذکر کیا ہوئی ہے وہ وراصل معز لہ کا اثر ہے، کیونکہ فقہاء عراق ابتدا میں معز لہ سے متاثر ہوگئے ہوئی ہوئی ہوئی ہو گئے مناز موال فقہ میں جہاں جہاں لغزش ہوگئے ہوئی ہے وہ دراصل معز لہ کا اثر ہے، کیونکہ فقہاء عراق ابتدا میں معز لہ سے متاثر ہوگئے سے، ان حضرت ہی نے بعض کتا ہیں اصول فقہ پر تکھیں، جن میں جا بجا اعتز ال کا اثر پایا جا تا ہے۔ الہوا ہو المصیدة اور الفوائد البھیدة میں ایسے بہت سے احناف کا ذکر فرمایا ہے جو اعتز ال سے بہت زیادہ متاثر شے۔ متاخرین علاء اصول زیادہ تر آئی خرایا ہو کا اثر حضرات پر اعتاد فرماتے ہیں۔ آج کل کی درسیات اصول فقہ میں اعتز ال ہی کا اثر حضرات پر اعتاد فرماتے ہیں۔ آج کل کی درسیات اصول فقہ میں اعتز ال ہی کا اثر ہے، بیجارے ملاحون اور علامہ نظام الدین معز لہ ہی کے خوشہ چین ہیں۔ آج بیارے ملاحون اور علامہ نظام الدین معز لہ ہی کے خوشہ چین ہیں۔ آج بیارے ملاحون اور علامہ نظام الدین معز لہ ہی کے خوشہ چین ہیں۔ آج بیارے ملاحون اور علامہ نظام الدین معز لہ ہی کے خوشہ چین ہیں۔ آج بیارے ملاحون اور علامہ نظام الدین معز لہ ہی کے خوشہ چین ہیں۔

- ویکیس: (ص: ۱۶۱، ۱۹۵، ۱۹۸، ۱۹۸، ۱۷۱) [مؤلف]
  - ويكمين: صون المنطق والكلام (ص: ١٦٤ ـ ١٦٨)
    - 🛭 ﷺ الإسلام امام ابن تيميه بِطَلْقٌ فرماتے ہيں:

"وكذلك يخلط بمذهب أبي حنيفة شيئا من أصول المعتزلة والكرامية والكلابية، ويضيفه إلى مذهب أبي حنيفة، وهذا من حنس الرفض والتشيع" (منهاج السنة النبوية: ٥/ ١٨١)

نیزشاه ولی الله محدث دہلوی اطلقهٔ فرماتے ہیں:

"وبعضهم يزعم أن بناء المذهب على هذه المحاورات الحدلية المذكورة في مبسوط السرخسي والهداية والتبيين ونحو ذلك، ولا يعلم أن أول من أظهر ذلك فيهم المعتزلة، وليس عليه بناء مذهبهم." (حجة الله البالغة، ص: ٣٣٦)

#### مولا ٹا عبدالی لکھنوی حنقی رشال فرماتے ہیں:

"فكم من حنفي في الفروع معتزلي عقيدة كالزمخشري وغيره كمؤلف القنية والحاوي، والمحتبى شرح مختصر القدوري نحم الدين الزاهدي\_ وقد ترجمتهما في الفوائد البهية وغيرهم \_وكم من حنفي حنفي فرعا مرجئ أو زيدى العقيدة، فمنهم الشيعة، ومنهم المعتزلة، ومنهم المرجئة." (الرفع والتكميل، ص: ٣٨٥)

حافظ ابن قنيه دينورى (٢٧٦ه) نے مسلك ابل حديث كى حمايت ميں مستقل كتاب لكسى ہے: "تأويل مختلف الحديث في الرد على أعداء أهل الحديث" اس ميں حديث اور ابل حديث دونوں كا دفاع فرمايا ہے:

"ذكر أصحاب الحديث: قال أبو محمد: فأما أصحاب الحديث فإنهم التمسوا الحق من وجهته، وتتبعوه من مظانه، وتقربوا من الله تعالىٰ باتباعهم سنن رسول الله حصلي الله عليه وسلم وطلبهم لآثاره وأخباره برا وبحراء شرقاً وغربا... إلى أن قال: وعرفوا من خالفها من الفقهاء إلى الرأي فنبهوا على ذلك حتى نجم الحق بعد أن كان عافيا، وبسق بعد أن كان دارسا، واجتمع بعد أن كان متفرقاً، وانقاد للسنن من كان عنها معرضاً، وتنبه عليها من كان عنها غافلا، وحكم بقول رسول الله مصلى الله عليه وسلم بعد أن كان يحكم بقول فلان وفلان، وإن كان فيه خلاف على رسول الله ـصلى الله عليه وسلم." '' المحديث نے حق كى تلاش اس كے اصل مقام سے كى اور آنخضرت مُطَالِيْظِم کے آثار اور سنن سے اللہ کا قرب تلاش کیا، اور احادیث کی تلاش میں خشکی اورسمندر،مشرق اورمغرب کے سفر کیے، ایک حدیث کی تلاش میں طومل سفر کیے، تا کہ اصل راویوں سے سیج حدیث من سکیں، اور بحث و تنقید سے تعليم، ضعيف اورمنسوخ كاية جلايا، اورفقها اور ابل الرائح كى مخالفت ير بھی متنبہ کیا، یہاں تک کہ حق ظاہر ہوگیا،متفرق احادیث جمع ہوگئیں اور جو لوگ فلاں فلاں کی اطاعت کرتے تھے وہ حق کی اطاعت کرنے لگے۔'' ا یک مقام میں فر مایا کہ لوگوں نے اہل حدیث کے مختلف نام رکھے لیکن نام بے

تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة (ص: ٧٤)

نگارشات (صدول) کی دی ایک است ایک ایک می ایک می ایک می ایک می دی ایک می ایک می ایک می ایک می ایک می ایک استعال سے میچے نہیں ہو سکتے ، می تقل کرنے والا مو چی نہیں کہلا سکتا ، نہ برد سک ہی کو لو ہار کہا جا سکتا ہے۔ یعنی المحدیث کو حشوی یا ظاہری کہا جائے تو وہ حشوی یا ظاہری نہیں ہوگا ، نام کی کچھ حقیقت ہوتی ہے جس پروہ بولا جاتا ہے۔

علامہ ابو بکرمحمہ بن حسن بن فورک (۲۰۰۸ھ) نے ''مشکل الحدیث' میں ملحدین کے تذکرہ میں تعارف کے طور بر فرمایا:

"وخصوا بتقبيح ذلك الطائفة التي هي الظاهرة بالحق لسانا وبيانا وقهرا وعلوا وإمكانا، الطاهرة عقائدها من شوائب الأباطيل وشوائب البدع والأهواء الفاسدة، وهي المعروفة بأنها أصحاب الحديث." (ص: ٣)

"ان کی خصوصیت بہ ہے کہ وہ اس گروہ کی تنقیص کرتے ہیں جن کی زبان و بیان پر ظاہراً باطناً حق غالب ہے، ان کے عقائد بدعات اور اباطیل سے پاک ہیں، وہ اصحاب الحدیث کے نام سے مشہور ہیں۔'

اس کے بعد ان کی دوقتمیں ہیں: ایک جن کا مشغلہ اسانید اور ان کے متون کا صبط ہے، اور دوسرے وہ جو اسباب وعلل اور قیاس ونظر سے احادیث میں بحث کرتے ہیں ۔

اسی طرح ابو الفتح محمد بن عبدالکریم شہرستانی (۵۴۸ھ) نے "الملل والنحل" میں اس کمتی فکر کا ذکر فرمایا۔
میں اس کمتی فکر کا ذکر فرمایا۔

حافظ ابن حزم أندلى الظاہرى (٣٥٦هه) كو ظاہرى ہيں ليكن وہ اپنے آپ كو الل حديث شار فرماتے ہيں۔ اپنے وقت كے مالكى حلما وصحابہ كے فروى اختلافات كے متعلق فرمایا:

<sup>🛭</sup> تأويل مختلف الحديث (ص: ٨١)

ويكيس : مشكل الحديث و بيانه لابن فورك الأصبهاني (ص: ٣٧)

ويكسين: الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٢٠، ١٠، ٥٣، ١٠، ٢٠١)

آ ٹھویں صدی دونوں متاثر تھیں، شیخ کی آواز مدارس اور ایوانِ حکومت میں مکسال گونجی تھی، شیخ کی تفایق اس کے دربار لرزتے تھے، صوفیوں کی خانقا ہیں شیخ کے اصلاحی پروگرام کے سامنے جھکتی تھیں، غرض شیخ کے اصلاحی کارنامے زندگی کے ان تمام گوشوں پر اثر انداز ہوتے تھے جن کا دین سے پچھ بھی تعلق تھا۔

شیخ کا حلقہ درس بھی کافی وسیع تھا، دعوت وتبلیغ کی مساعی بھی ہمہ گیرتھیں، شیخ کے تلاندہ اور رفقاء کا حلقہ بھی اسی طرح وسیع تھا، حافظ ابن القیم الجوزید الطلقہ، حافظ جلال الدین المری، حافظ ذہبی، حافظ عماد الدین ابن کثیر، محمد بن احمد ابن عبدالہادی مقدی وغیرہم فبلطم کبار ائمہ، امام کے علوم سے مستقیض تھے۔ یقیناً شیخ الاسلام کا اثر شیخ

کے بعد برسوں قائم رہا ہوگا۔

<sup>•</sup> ويكعيس: رسائل ابن حزم (٣/ ٧٧)

<u>www.KitaboSunnat.com</u> نگارشات (صداول) کا تخته مثل بنی ربی کا ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخته مثل بنی ربی

یقی کے تلافہ میں سے ابن القیم رشائن ، ان کے تلافہ سے شخ محمہ بن یعقوب رشائن فیروز آبادی (۱۱۸ھ) صاحب قاموں، ان کے تلافہ سے حافظ ابن حجر (۱۲۸ھ)، احمد بن علی المقریزی المؤرخ (۱۳۵۵ھ) الیے ائمہ کو ان سے استفادہ کا موقع ملا۔ پھر حافظ ابن حجر کے تلافہ میں بیاثر قائم رہا، اور تحقیق کی بیٹم جلتی رہی اور جود کا اثر غالب نہ ہوسکا، گودونوں نظریات میں تصادم کے آثار ملتے ہیں۔

حافظ سیوطی (۱۹۱ه) شخ علی المتی (۵۷ه ها) شخ عبدالوباب المتی، شخ مجمه طاہر پیوی صاحب مجمع البحار اور حضرت شخ احمد بن عبدالاحد المجدد السر بهندی (۱۲۱ه) قافر الد آبادی قاضی شاء الله صاحب پانی پی (۱۲۲ه ها) مرزا مظہر جان جانال (۱۲۱۸ه) فافر الد آبادی (۱۲۲ه) حضرت شاه ولی الله (۲۷۱ه) شاه عبدالعزیز (۱۲۳۹ه) شاه اساعیل شهبید (۱۲۲ه) محضرت شاه ولی الله (۲۷۱ه) شاه عبدالعزیز (۱۲۳۹ه) شاه اساعیل عبد سے حفیت کی طرف معمولی رجحان کے باوجود ان میں تقلید و جمود میں سے کوئی بھی تقلید اور جمود کا داعی نہیں بلکہ بهندوستان اور پاکستان میں تقلید و جمود کے خلاف جو جذبہ اس وقت کار فرما ہے اس کے مؤسس و بانی در اصل یہی مقدس حضرات بیں ۔ رحمة الله علیهم۔ ان تمام اعلام کے ارشادات کے تذکرہ سے مضمون اور بھی واضح ہوگا۔ ان بزرگول کے کارنا ہے اور علمی نوشتے اہل علم کی نظروں میں پوشیدہ نہیں۔ حضرت شاہ ولی الله صاحب نے جمۃ الله البالغہ الانصاف، عقد الجید، میں پوشیدہ نہیں۔ حضرت شاہ ولی الله صاحب نے جمۃ الله البالغہ الانصاف، عقد الجید، الخیرالکثیر ، تفییمات اول و ثانی ، المقالہ الوضیہ اور الاختباہ وغیرہ میں اس موضوع پر اتنا لکھا ہے کہ اس سے زیادہ لکھنا مشکل ہے۔

ججة الله البالغه (١٢٣/١) مين عزبن عبد السلام يضفّل فرمايا:

"ومن العجب العجيب أن الفقهاء المقلدين يقف أحدهم على ضعف مأخذ إمامه بحيث لا يجد لضعفه مدفعا، وهو مع ذلك يقلده فيه، ويترك من شهد الكتاب والسنة، والأقيسة الصحيحة لمذهبهم جمودا على تقليد إمامه، بل يتحيل لدفع ظاهر

#### نگارشات (حداول) 🗫 📢 173 🕽 🕊 ایک مقدس تریک جومظالم کا تخته مثل بی رای

الكتاب والسنة، ويتأولها بالتأويلات البعيدة الباطلة نضالا عن مقلده، وقال: لم يزل الناس يسألون من اتفق من العلماء من غير تقييد لمذهب، ولا إنكار على أحد من السائلين إلى أن ظهرت هذه المذاهب ومتعصبوها من المقلدين."

"تعجب ہے کہ فقہاء مقلدین کو اپنے امام کے ماخذ کا ضعف بھی معلوم ہوجاتا ہے اور وہ اس کی مدافعت بھی نہیں کرسکتا، اس کے باوجوداس کی تقلید کرتا ہے اور ظاہر کتاب وسنت اور قیاس سے کو ترک کر دیتا ہے، اور کتاب وسنت کو ٹالنے کے لیے بہانے بناتا ہے تاکداپنے امام کو بچا سکے۔ لوگ ہمیشہ حسب اتفاق علما سے دریافت کرتے رہے، یہاں تک کہ مروجہ مذاہب اور متعصب لوگ بیدا ہو گئے جوامام کو پیغیمر کی طرح سجھتے ہیں۔"

ایک اور مقام پرفر مایا:

'' پیرلوگ دوسرے مسلک کے مفتی ہے فتوئی بوچھنا جائز نہیں سیجھتے اور نہ افتدا ہی کی اجازت دیتے ہیں۔ بیصحابہ، تابعین اور قرون اولی کے اجماع کے خلاف ہے۔'' (حجة الله البالغة: ١/ ١٢٤)

نيز ججة الله(١٢٢/١) مين فرمايا:

"وكان صاحب الحديث أيضاً قد ينسب إلى هذه المذاهب لكثرة موافقته له كالنسائي، والبيهقي ينسبان إلى الشافعي." اه "لينى طبقات كى كتابول مين بعض الل حديث علما كومروجه نداجب كى طرف منسوب كرايا جاتا ہے، اس ليے كه اس كي تحقيق ان سے موافق ہوجاتى ہے، جيسے نمائى اور يہى، لوگ أهيں شافعى كہتے ہيں حالا نكه وه الل حديث ہيں۔"

شاه صاحب نے تقهیمات میں فرمایا:

فقد حنی و شافعی کو ملا کر کتاب وسنت پر پیش کرنا چاہیے، جومواقی ہواس پر محمد دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار ثات (صداول) کی در الله ایک ایک ایک ایک ایک مقدس تریک جومظالم کا تخته مثل بی رہی الله علی ایک مقدس تریک جومظالم کا تخته مثل بی جائے ۔ مثل کیا جائے ، ورنہ مختلف فیہ مسائل کوروایات کے طور پر قبول کر لیا جائے ۔ شاہ صاحب عملی فروع میں بھی عموماً شوافع کی طرف جھکتے ہیں، آمین بالجبر، رفع شاہ صاحب عملی فروع میں بھی عموماً شوافع کی طرف جھکتے ہیں، آمین بالجبر، رفع

شاہ صاحب مملی فروع میں بھی عموماً شوافع کی طرف بھلتے ہیں، آمین ہ البیدین، زیارتِ قبور، قراءتِ فاتحہ وغیرہ میں شافعی مذہب کوراج سمجھتے ہیں۔

خیر کثیر میں تو امام شافعی رائشہ کی عجیب انداز سے تعریف فرمائی ہے:

"أما المتعمقون في الرأي فليسوا من أهل السنة في شيء، وأما هذه المذاهب الأربعة فأقربها إلى السنة مذهب الشافعي المنقح والمصفى، وكان نظره يصل إلى حقيقة العلل والأسباب." اه (حير كثير، ص: ١٢٤)

''رائے اور قیاس میں عالی قتم کے لوگ بید قطعا اہل سنت نہیں ہیں، اور فراہب ادر فریب ہے، ان کی فراہب ادر قریب ہے، ان کی نظر اسباب وعلل برزیادہ گہری ہے۔''

تھ پیمات (۲/ ۲۴۰) میں پہلے عقائد کا ذکر اور تاکید فرمائی ہے کہ تاویل سے فکے کرمسلک سلف کا اتباع کیا جائے۔فروع کے متعلق فرمایا:

"ودر فروع پیروی علاء محدثین که جامع باشند میان فقه و حدیث کردن و تفریعات فقه یه را بر کتاب و سنت عرض نمودن و آنچه موافق باشد در جیز قبول آوردن والا کالا نے بد برلیش خادند دادن امت بیج وقت از عرض مجتهدات بر کتاب و سنت استغنا حاصل نیست و سخن متقشفهٔ فقها که تقلید عالمے را دست آویز ساخته تنج سنت را ترک کرده اند شنیدن و بدیشال التفات نه کردن و قربت خداجستن بدوری اینال "

د نفروع میں فقهاء محدثین کی پیروی کرنا، فقهی جزئیات کو کتاب وسنت پر

<sup>📭</sup> تفهیمات (۱/۲۱۲)

<sup>🛭</sup> تفهیمات (۲/ ۲٤٠)

نگارشات (صداول) کا تخته مثل بی ری کا کا تخته مثل بی ری کا کا تخته مثل بی ری

پیش کرنا، موافق کو قبول کرنا، مخالف کو کھینک دینا، امت کے لیے اس کے سوا کوئی چارہ نہیں کہ وہ اجتہادیات کو کتاب وسنت پر پیش کریں اور خشک فقیہ، جن کے لیے تقلیر شخصی سے بوی کوئی دستاویز نہیں، نے کتاب وسنت کے تتبع کو ترک کیا ہوا ہے، ان سے دوری میں خدا کی رضا مندی ہے۔'' جارتقلید کے متعلق شاہ صاحب کے جذبات قابل ملاحظہ ہیں:

"وترى العامة سيما اليوم في كل قطر يتقيدون بمذهب من مذاهب المتقدمين، يرون خروج الإنسان من مذهب من قلده، ولو في مسألة، كالخروج من الملة، كأنه نبي بعث إليه، وافترضت طاعته عليه، وكان أوائل الأمة قبل المائة الرابعة غير متقيدين بمذهب واحد." (١٥١/١)

"برعلاقے کے عوام مروجہ ندا ہب سے ایک کی تقلید کرتے ہیں، اسے ترک کرنا ارتداد کے برابر سجھتے ہیں، گویا امام ان کا نبی ہے جس کی اطاعت ان برفرض ہے، چوتھی صدی سے پہلے یہ کیفیت نہتھی۔"

آج احبابِ دیوبندغور فرمائیں! آپ جس انداز سے تقلید کی دعوت دیتے ہیں، ترک تقلید کی مخالفت کرتے ہیں، یہ وہی انداز تو نہیں جس کی شاہ صاحب نے شکایت فرمائی ہے؟!

اس طرح تھیمیات (۱۵۲/۱) میں ایسے محققین کا ذکر فر مایا ہے جو تقلید نہیں کرتے تھے، جیسے ابن العربی، ابومحمد جو بنی۔ نیز تھیمات (۲۰۲/۲،۱/۲۱۵) میں فر مایا:

"إن آمنتم بنبيكم فاتبعوه خالف مذهبا أو وافقه." اه "اگرآ تخضرت مُلَّيِّمُ پرايمان بي توان كى اطاعت كرو، ند بب كے خلاف بو يا موافق!"

تھہیمات اس فتم کی دعوت سے بھر پور ہے۔

## لَّا رَشَات (صدادل) 🗫 📢 ( 176 ) کی 🗱 ( ایک مقدر تر کم یک جومظالم کا تخته مثل بنی رہی

#### تفقه اور ظاهریت:

شاہ صاحب کے نزدیک حق تفقہ اور ظاہریت کے بین بین ہے:

"ومنهم إني أقول لهؤلاء المسمين أنفسهم بالفقهاء الجامدين على التقليد يبلغهم الحديث من أحاديث النبي ـصلى الله عليه وسلمـ بإسناد صحيح، وقد ذهب إليه جمع عظيم من الفقهاء المتقدمين، ولا يمنعهم إلا التقليد لمن لم يذهب إليه، ولهؤلاء الظاهرية المنكرين للفقهاء الذين هم طراز حملة العلم، وأئمة أهل الدين إنهم جميعا على سفاهة وسخافة و ضلالة، وإن الحق أمر بين بين." (تفهيمات: ١٠٩/١) '' میں ان برائے نام فقہا سے کہنا جا ہتا ہوں کہ تقلید جامد کی وجہ ہے جن کو صحح حدیث پہنچتی ہے اور وہ فقہا کومعلوم بھی ہے لیکن وہ اپنے علما کی تقلید کے سبب اسے نہیں مانتے ، اور یہ ظاہری حضرات جوفقہ کے انکار اور فقہا اور ائمہ دین ﷺ پریقین نہیں رکھتے، بیسب بے وقوف اور غلط کار ہیں اور حق ان کے بین بین ہے۔'' مسلک اہل حدیث بالکل یہی ہے۔

پر (۱/ ۲۱۱) فرمایا:

"وأشهد لله بالله أنه كفر بالله أن يعتقد في رجل من الأمة ممن يخطئ ويصيب، أن الله كتب على اتباعه حتما، وأن الواجب على هو الذي يوجبه هذا الرجل على، ولكن الشريعة الحقة قد ثبتت قبل هذا الرجل بزمان، قد وعاها العلماء، ورواها الرواة، وحكم بها الفقهاء، وإنما اتفق الناس على تقليد العلماء على معنى أنهم رواة الشريعة عن النبي صلى الله عليه وسلم، وأنهم علموا ما لم نعلم، وأنهم اشتغلوا بالعلم ما لم نشتغل محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارثات (صاول) کی ( 177 ) کی ایک مقدر ترکی بومظالم کا تختیشتی بی ربی ) مقدر ترکی بومظالم کا تختیشتی بی ربی ا

ولذلك قلدوا العلماء، فلو أن حديثا صح، وشهد بصحته المحدثون، وعمل به طوائف فظهر فيه الأمر، ثم لم يعمل به هو؛ لأن متبوعه لم يقل به فهذا هو الضلال البعيد." اه '' میں اللہ کے لیے اللہ کی قتم کھا کر کہتا ہوں کہ ایک ایسے آ دمی کے متعلق جس سے خطا اور ثواب سرز د ہو سکتے ہیں بیے عقیدہ رکھنا کہ اس کی اطاعت فرض ہے، جس چیز کو بیہ واجب کھے وہ واجب ہے، حالانکہ شریعت اس تحض سے پہلے موجود ہے، علانے اسے حفظ اور روایت کیا، فقہانے اس کے مطابق فیلے کے۔ تقلید کا مفہوم تو صرف اس قدر ہے کہ علما شریعت کے رادی ہیں، وہ جانتے ہیں جوعوام نہیں جانتے۔علمانے اسے اپنا مشغلہ قرار دیا که عوام اییانہیں کر سکتے ، اس لیے علما کی تقلید کی گئی ، اب اگر ایک حدیث کی صحت ثابت ہو، علما نے اس برعمل بھی کیا ہو اور بات واضح ہو جائے، پھراس برعمل نہ کیا جائے اس لیے کہ فلاں امام نے اس پرعمل نہیں کیا، بیسب سے بڑی گراہی ہے۔''

ایک مقام پرشاہ صاحب نے فرمایا کہ میرے دل میں ملاء اعلیٰ کی طرف سے ڈالا گیا ہے کہ حنی اور شافتی امتِ مرحومہ میں دونوں مشہور فد جب ہیں، اور اکثر لوگ اضیں دونوں مذاہب کے تتبع ہیں۔ اکثر فقہا، محدثین، مفسرین اور متکلم صوئی شافعی تھے اور عام بادشاہ اور یونان کے لوگ حنی تھے۔ ملاء اعلیٰ کا منشا یہ ہے کہ ان دونوں کو ایک فہب قرار دیا جائے اور احادیث پر پیش کیا جائے، جوموافق ہواسے رکھ لیا جائے، جس کی اصل نہ ملے اسے دو تول یا دوروایت قرار دے دیا جائے۔ (۲۱۲/۱)

شاہ صاحب کے ان ارشادات کا آج دیو بند کی دعوتِ جمود میں کیا ربط ہے؟ اس پر اربابِ ربط کوغور کرنا چاہیے۔مسلک اہل حدیث کا اجمالاً بھی تقاضا ہے کہ جمود کو قطعاً جگہ نہ دی جائے اورنصوص پرنظر رکھی جائے۔ نگارشات (حساول) 🗫 📢 ( 178 ) کی 🕻 ایک مقدس تحریک جومظالم کا تخته مثل بی ربی

اس دعوت کا ایک اور مقام پر اس طرح اعاده فرماتے ہیں:

'' کیا تم نہیں جانتے کہ تھم صرف اللہ کا ہے اور اس کے رسول کا؟ بہت لوگوں کو آنخضرت مُنَاتِيمُ کی حدیث پہنچ جاتی ہے کیکن وہ کہتا ہے۔ میں فلاں مذہب برعمل کروں گا، حدیث برعمل نہیں کروں گا۔ پھر بیہ خیال کرتا ہے کہ حدیث صرف ائمہ اور ماہرین ہی سمجھ سکتے ہیں، ائم، پیشن نے ایس حدیث برعمل کسی وجہ ہے ہی ترک کیا ہوگا،منسوخ ہو یا مرجوح۔ یقیناً جان لو پیہ قطعاً دین نہیں۔ اگر آنخضرت مُلَّقِظٌ پر ایمان ہے تو آپ کی اطاعت کرو، سمی مذہب کے مطابق ہو یا مخالف۔ الله کی رضا اس میں ہے کہ الله کی کتاب اور سنت برعمل کیا جائے۔اگر آسانی سے سمجھ میں آجائے تو بہتر ورنہ پہلے علاکی رائے سے جو کتاب وسنت کے قریب ہواس برعمل کرو۔'' (تفهیمات: ۱/۲۱۵)

یعنی بلاتعیین ان کے افکار کی اطاعت کی جائے۔ الفاظ کی بحث بے سود ہے، حقائق کی وضاحت کے بعد ظاہر ہے کہ مسلک اہل حدیث نے ہندوستان کے مذہبی جمود کے متعلق اس سے زیادہ کچھنہیں کہا جس قدرشاہ صاحب نے فرمایا۔اس کا نام تقلیدر کھیے یا ترکِ تقلید، حنفی کہیے یا اہل حدیث، اس میں وہ جمود بہرحال نہیں جس کی دعوت آج کل بریلی اور د بوبند سے دی جا رہی ہے۔ مروجہ تقلید کے خلاف اہل حدیث نے اب تک جو کچھ کہا شاہ صاحب کے ارشادات میں وہ پورا موادموجود ہے، اس کے خلاف اکابر دیوبند یاعظماء بریلی نے جوفرمایا شاہ صاحب کے ارشادات کی روح اس کے خلاف ہے۔ شاہ صاحب سےعقیدت کے ساتھ جمود اور تقلید کی دعوت بے جوڑسی بات معلوم ہوتی ہے! عرصہ ہوا بعض بزرگان دیوبند نے اکتثاف فرمایا کہ حضرت مولانا شہید کا ابتدا میں رجمان ترک تقلید کی طرف تھالیکن حضرت سید احمد صاحب کی تفہیم کے بعد بدر جمان

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ختم ہو گیا اور رفع الیدین وغیرہ مسنون اعمال پر شاہ صاحب نے عمل ترک کر دیا۔

نگارشات (صداول) ایک از (179) کی ایک ایک مقدس تریک جومظالم کا تخته مثن نی رای میرے خیال میں حضرت شہید پر بیم محض بدگمانی ہے، جس کے لیے ثبوت ملنا مشکل ہے۔ مصالح جہاد کی وجہ سے ہوسکتا ہے اس برکسی وقت عمل نہ کیا گیا ہولیکن ذہن نہیں بدلا، سید احمد صاحب کا ذہن مہی تھا پھر یہ تھہیم کیسی؟

شاه صاحب كى مشهور تصانف سے "إيضاح الحق الصريح في أحكام الميت والضريح" ہے۔ بيمرحوم كى ناكمل اور آخرى كتاب ہے، جس ميں مرحوم تجہيز وتلفين وغيره ك متعلقه رسوم ك متعلق لكهنا حالية تقد بدعت ك متعلق لكها تها كه شهادت كا حادثه ييش ا کیا۔ کتاب مطبع اشر فید دہلی میں مع ترجمہ چھپی ہے۔ شاہ شہید کا بیارشاد قابل غور ہے: ''بخلاف قتم ثانی که هر کسے را تحقیق احکام قیاسیه وأشغال صوفیه وقوانین عربیه ضرور نيست واراده تقليد شخص معين ازمجتهدين مشائخ واركان دين نه بلكه جميس قدر کافی است که وقع که حاجتے پیش از کے از ایشاں استفسار کردہ شود نہ آ نکه اراده و تقلید اجم مثل ایمان بالانبیاء از ارکان دین شمرده شود و لقب <sup>حن</sup>فی و قادرى بمشابه لقب مسلمان وسنى اظهار كرده شود' الخ (إيضاح، ص: ۸۸) یعنی ہر آ دی کے لیے قیاسی احکام ،صوفیوں کےمشاغل اور عربی قواعد کا جاننا ضروری نہیں۔ائمہ اجتہاد اور مشائخ ہے معین آ دمی کی تقلید بھی ضروری نہیں،صرف اس قدر کا نی ہے کہ ضرورت کے وقت علما اور صوفیا میں کسی سے دریافت کرلیا جائے ، تقلید کو انبیا پر ایمان کی طرح نة مجهدليا جائے ، حنفی قادري كالقب مسلمان سى كى طرح واجب نه تصور كيا جائے۔

صفحه نمېر (۹۰) ميں فرمايا:

''عنوان شعار خودمجمریه خالصه وتسنن قدیم باید داشت نه تمذهب بمذهب خاص وانسلاک درطریقهٔ مخصوصه''

''ا پنا عنوان نشان خالص محمدی رکھنا جا ہیے، کسی خاص ند ہب اور طریقہ میں مسلک نہیں ہونا جا ہیے۔''

شاہ صاحب نہ تو فروع فقہیہ میں کسی خاص امام یا کسی فرقہ کا تعین پیند فرماتے

(نگارشات (صدادل) المحالات (ایک مقدس تحریک جومظالم کاتخته مثن بنی رہی بیں نہ تصوف کے متعارف سلاسل میں کسی خاص سلسلہ سے انسلاک ان کی نظر میں مناسب۔ محمدیت خالصہ ان کے پیشِ نظر۔ یہ بالکل شاہ ولی اللہ صاحب کی دعوت ہے، جسے ان کے ابناء واحفاد نے رواج دیا، بلکہ اپنی زندگیاں اس کے لیے وقف فرما کمیں۔ حضرت شاہ ولی اللہ، ان کے تلا نہ ہ اور ان کا خاندان ان الفاظ سے بالا رہ کر فقہی جمود اور تصوف میں جمود کو توڑنا چاہتے ہیں، اور وہ اس مہم کو کسی تنفر کے بغیر ذہنوں میں نقش کرنا چاہتے سے۔ ۱۲۴۲ھ جب بالا کوٹ میں ان کی شہادت کا دل فگار واقعہ بیش آیا ترک تقلید سے وابستگی میں تصادم نہیں، موحد مین کے اس شک میں اختلاف خیال تو ہوگا گرا سے بھی اُنجر نے کا موقع نہیں ملا۔

سانحہ شہادت کے چند ماہ بعد جماعت مجاہدین کے پورے نظم کی ذمہ داری صادق پوری حفرات نے اپنے سر پر لے لی۔ مولانا ولایت علی اور مولانا عنایت علی وغیرہم نے جہاداور بہنے کے دونوں نظام بڑی کامیابی سے چلائے۔ یہ حفرات شاہ شہید رٹر للنے سے زیادہ متاثر تھے، اس لیے یہ اتباع سنت کے ساتھ تقلید اور جمود کی حوصلہ افزائی نہیں ہونے دیتے تھے، اس لیے ۲۲۲۱ھ کے بعد تقلید پند طبقہ بچھلی صفوں میں چلا گیا۔ یہ حضرات فقہیات پر تقید فر ماتے لیکن فقہا پر تقید نہ کرتے، ائمہ اربعہ کو بڑی عزت کی نظر سے دیکھتے تھے۔ ان کے اجتہادات کے لیے صحیح کل تلاش فرماتے تھے لیکن حفی نقطہ نظر سے نہیں گھراتے تھے۔ سید شہید رٹر للنے کے بعد مولانا ولایت علی 171ھ جماعت کے امیر قرار پائے۔ ان کی کتاب دعمل بالحدیث بعد مولانا ولایت علی 171ھ جماعت کے امیر قرار پائے۔ ان کی کتاب دعمل بالحدیث اس وقت ہمارے سامنے ہے۔ مولانا نے فرمایا:

"باید دانست که انسان اگر عامی باشد و بسبب مشاغل ویگر از نوشت وخواند و در اکتفا بر دریافت از علماء نماید برائے آل مناسب این است که از علمائ محدثین ویندار که در دیانت وخوف خدا دانست قرآن وحدیث مشهور شده باشند سوال نمائند باین طور که ما را درین مسئله طور محمدی تعلیم نمایند واگر مرد محکمه دلائل وبراهین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبه

نگارشات (صداول) کا کھی کہ در اعلی کا کھی ہے اور ایک مقدی تحریک جومظالم کا تحقیمتٰق بی رہی ا

طالب علم است وشوق تعلیم در دل دارو مناسب این است - اول قرآن و حدیث بخواند بعد ازال بکتب دیگر نظر جمت گمارد تا آئینه دار ظاهر شود که رائ کدام بزرگوار در کدام جا صواب یافته و کجا روئ خطا دیده، پس جر مسئله کدمصرح بقرآن وحدیث باید درآن تقلید سی مجتهد نه کنند که درمصرحات اجتها درا د فطے نیست " (ص: ۱۲)

یعنی اگر عام آ دی شغل کی وجہ سے علم نہ حاصل کر سکے تو وہ علماء اہلحدیث کی طرف، جن کے علم و دیانت کی شہرت ہو، رجوع کرے کہ مجھے آنخضرت مُگافیاً کے ارشاد کی طرف راہنمائی کی جائے، اگر آ دمی علم کا شوقین ہوتو اسے سب سے پہلے قر آن و حدیث کی طرف رجوع کرنا جاہیے، ظواہر نصوص میں کسی مجتهد کی تقلید کی ضرورت نہیں۔ اور بیہ بالکل وہی انداز ہے جس کا تذکرہ حضرت شاہ ولی الله وطلق ، شاہ عبدالعزیز وطلقی ، ان کے رفقا اور تلاندہ کرتے رہے۔ اس نے تیر ھویں صدی ججری میں سکھوں اور انگریزوں کے اتحاد اور کم فہم علائے ہند کی مخالفت کی وجہ سے سیاس اسباب و دواعی کے ما تحت تحریک جہاد اور ہندوستان کی آزادی کے لیے ابتدائی کوشش کی صورت اختیار کی، شاه عبدالعزیز برانشنر کی نگرانی میں سید احمد کی قیادت اور شاہ اساعیل شہید رمنظشہ، مولا نا عبدالحی بڈھانوی وغیرہ کی راہنمائی میں جہاد کا پروگرام بنانا پڑا، کلکتہ کے اطراف میں اگریزوں اور پنجاب میں سکھوں کے اثر کی وجہ سے ان لوگوں نے اپنی حریت پسند مهاعی کے لیے صوبہ سرحد کا انتخاب کیا، ان کا خیال تھا کہ یہاں کی مسلمان اکثریت ان کے ساتھ پورا تعاون کرے گی۔

## تح یک حریت کے مقاصد:

ان کے سامنے اس وقت دومقصد تھے: پورے ہندوستان کی انگریزوں اور سکھوں سے آزادی اور اس ملک میں ایک الی حکومت کی تاسیس جس کی بنیاد قرآن اور سنت پر ہو۔ اس ضمن میں وہ بی بھی چاہتے تھے کہ خل دربار کی لاعلمی کی وجہ سے جو

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الگرشات (حساول) المحالی المحالی المحالی الک مقدی تحریب جومظالم کائی مثن بی ما برعات اور مشرکانه رسوم اور تشیع کے مہلک اثرات، جو اس ملک کی گھریلو زندگی کا جزو بن چکے ہیں، انھیں زائل کیا جائے اور سلفی انداز کی سادہ حکومت اس ملک ہیں قائم کی جائے۔ اس کے لیے ان کے سامنے دو پروگرام تھے: وعظ و تبلیغ، درس و تدریس اور نشرو اشاعت کے ذریعے انگریزوں اور اشاعت، اور جہاد کے ذریعے انگریزوں اور سکھوں کے ظلم سے نجات۔ جہاد کی تحریک زیر زمین چلتی رہی، اس کا خاتمہ قریباً محکومت قائم ہوگئی۔ اس کی تفصیل ایک مستقل موضوع ہے جومستقل وقت اور فرصت کا محتاج ہوگئی۔ اس کی تفصیل ایک مستقل موضوع ہے جومستقل وقت اور فرصت کا محتاج ہوگئی۔ تبلیغ و وعظ اور شرواشاعت کے لیے نواب صدیق حسن خال اور مولانا سیدنذ پر حسین دہلوی کی مساعی ایخ وقت میں غیر متر قبہ نعمت تھیں۔

اس ضمن میں بھو پال، بنارس، کلکتہ، دبلی، لا ہور، پیثاور، راولپنڈی وغیرہ شہرول سے بے شارلٹر پچر شاکع ہوا، حدیث، شروح حدیث اور تراجم حدیث کے انبار لگا دیے گئے، فقد الحدیث کے ذخائر سے اہل علم کی الماریاں بھر پور ہوگئیں۔ ان تمام مساعی میں شاہ ولی اللّٰد اور ان کے حکیمانہ تجدیدی کارنا ہے جلوہ افروز تھے، اس وقت کی تفر کے بغیر جمود کو تو ڑنے اور علم و تحقیق کے چراغ روش کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ حضرت شخ الکل و شیخ الاسلام سید نذیر حسین صاحب اور ان کے تلافدہ کی قریباً یہی حکیمانہ روش رہی کہ کہ کہ کہ گامہ آرائی کے بغیر حق کی آ واز کو دلوں میں جگہ دلائی جائے۔

#### يمن کي راه:

تقلید و جمود کے خلاف ایک آ واز یمن سے بھی آئی، امام شوکانی کے تلانمہ اور ان کی تصانیف میں جمود کے خلاف لہجہ کسی قدر تیز اور جارحانہ تھا، مولانا ولایت علی بھی شوکانی کے شاگرد تھے لیکن ان پر ولی اللہٰی انداز غالب تھا۔ اس کے ساتھ جمود پہندعلما کی جارحیت نے تحریک میں شدت پیدا کر دی، جارحانہ رسائل کا باہم تبادلہ ہوا، دروس، مواعظ، مدارس، نگارشات (صدادل) ایک (جوزی) ایک (جوزی) ایک مقدس تحریک جومظالم کا تحقیمشق بی رای کالس میں چند سال خاصی گرمی آگئی، انگریزی عدالت تک مقد مات پنجے۔

<sup>📭</sup> انکار بھی کرنا اور ہمرنگ مستال بھی ہونا۔

نگارشات (حدادل) 🗫 📢 (184 🖟 تحريك المحديث كا تاريخي موقف اوراس كي خدمات

# تحریک اہلحدیث کا تاریخی موقف اوراس کی خدمات

دنیا میں اچھی اور بُری تحریکیں پیدا ہوتی اور مٹتی رہی ہیں، بعض تحریکات کی قوت سے حکومتیں تک متزلزل ہو گئیں، حسن بن صباح اور حشیشین کا اتنا رُعب تھا کہ بادشاہ رات کواپنی آ رام گاہوں میں سونہیں سکتے تھے۔

صالح تحریکوں کا اثر بھی صدیوں تک دلوں کومتاً ثر کرتا رہا،طوعاً وکرہاً لوگ ان تحریکوں سے بہرحال تعاون کرتے۔

تحریک معتزلد نے مامون الرشید جیسے داشمند بادشاہ کو بُری طرح اپنی گرفت میں لے لیا اور بیفتنہ متوکل علی اللہ کے زمانے تک انمہ سنت کے لیے وبال جان بنا رہا۔ امام احمد اور عبدالعزیز کنانی جیسے اہلِ حق حضرات حق گوئی کی وجہ سے مصائب میں مبتلا رہے۔ بڑے بڑے ائمہ نے "فاز أحمد و حسرنا" کہہ کر حالات کی ناہمواری کا اعتراف فرمایا۔ رحمهم الله.

## تحريك المحديث:

یہ بھی اپنے وقت کی ایک تحریک ہے جس کا مقصد:

- اسلام میں اعتقادی اور عملی سادگی کو قائم رکھنا اور افراط وتفریط میں اعتدال کی راہ
   کانعین اور اس کی پابندی کرنا۔
- محبت اور بغض میں عموماً انسان اعتدال کی حدول کو پھاند جاتا ہے، ائمہ حدیث ایسے
   موقع پر ہمیشہ نقطۂ اعتدال کی تلاش فر ماتے اورلوگوں کواس سے آگاہ فر ماتے۔

المسلمة المسل

🕜 قرآن وسنت اوران کے متعلقہ علوم کی تدوین واشاعت۔

🕜 زندگی کے تمام شعبوں میں امر بالمعروف اور نہی عن المئکر کا اہتمام۔

روافض کواہل بیت کی محبت میں غلوتھا اور خوارج کوان کے بغض میں، اہل سنت نے اعتدال کی راہ اختیار کی۔ بعض لوگ اللہ تعالیٰ کو عام انسانوں کی طرح مجسم مانتے سے اور بعض اس کی صفات کو ایک مفہوم کی حد تک سمجھتے اور ان کی حقیقت سے صاف انکار کرتے، ائمہ حدیث نے صفات کی حقیقت کوتسلیم فرمایا اور تشبیہ اور مماثلت کی نفی فرمائی، یہی معتدل راہ تھی۔

قیاس کے ہمہ گیراثر نے نصوص اور سیح احادیث کو بے کار کر کے رکھ دیا اور ظاہریت کی طغیانی نے قیاس کا سرے ہی سے انکار کر دیا، حالانکہ نظائر اور ملتی جلتی چیزوں کے احکام بھی باہم متشابہ رہنے چاہئیں،عقل سلیم کا یہی فتویٰ ہے۔قر آن تحکیم نے ﴿أَنْزَلَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيْزَانَ ﴾ فرما كرقياس كاس ببلوكوواضح فرمايا ہے-حافظ ابن حزم الطلق كي د محلّي " كيعض فيتى مباحث اللحق كى آئھوں كے ليے نور ميں کیل بعض مضحکہ خیز توجیہات بھی اہل علم کی نگاہوں سے پوشیدہ نہیں جہاں وہ رُکے ہوئے • پانی میں پیٹاب کرنے کوتو منع فرماتے ہیں کیکن پاخانہ کرنے کی اجازت دیتے ہیں۔ حافظ ابن قیم رشطینے نے اعلام الموقعین میں اہل حق کے موقف کی پوری وضاحت فرمائی ہے، قیاس کی سمتیت کا بیاثر تھا کہ سکرات اور محرمات کی جزوی رُخصت دے کر حرام کو حلال بنانے کی کوشش کی گئی، چنانچے نبیز اور طلا وغیرہ کے مباحث فقہا نظامت کی متندات میں مرقوم ہیں۔مفکرین قیاس نے پاخانے کی نجاست کو پیشاب سے بھی کم تصور فرمایا ہے، اس لیے سیجھنا مشکل نہیں کہ میزان اہلحدیث کے ہاتھ میں ہے جنھوں نے نبیز اور طلا کا فیصلہ "کل مسکر حرام" کی روشی میں کیا۔مسکر کا استعال تو کہیں

<sup>•</sup> ويكيس: المحلى (١/١٦١)

صحيح البخاري، رقم الحديث (٤٠٨٧) صحيح مسلم، رقم الحديث (١٧٣٣)

(نگارشات (صدادل) کی درای (186) کی کی الحدیث کا تاریخی موتف اورای خدمات ریا اس کی صورت کو بدل کر سر که بنانے کی بھی مما نعت فرما دی، اور نجاست کے معالم میں پیشاب وغیرہ اور نجاستوں کا ایک ہی تھم تصور فرمایا۔ تیاس صحیح کا بھی یہی تقاضا تھا اور نصوص کا بھی یہی مفاد۔

# المحديث اور باقى تحريكات:

عموماً تحریکات وقتی تقاضوں کی پیداوار ہوتی ہیں، اس لیے وقتی اور مخصوص مقاصد کی مخصیل کے بعد ان تحریکوں کی عمر ختم ہوجاتی ہے، مثلاً خاندانِ نبوت کے بهی خواہوں نے سمجھا کہ خلافت کا حق موروثی طور پر اسی خاندان کو ملنا جا ہیے، اس لیے الل بیت کی طہارت وعصمت میں غلو کیا گیا، حضرت علی دلاٹیؤا کو آنخضرت مُلاٹیم کا وصی قرآر دیا گیا ختاز اور اذان تک اس مقصد کے مطابق تبدیل کر دی گئیں،لیکن جب اموی افتدار نے محمد بن الحفیہ جیسے خاندانی لوگوں کو پر بید کی دویتی پر مجبور کر دیا تو تحریک کی معنویت فتم ہوگئی اور اس کے انقلابی ارادے عدم کی نظر ہو گئے۔تحریک کے ناکام لیڈرول نے تحریک کوعقیدے اور مذہب کا رنگ دے دیا اور اس طرح ہے وقتی مسکلہ ہمیشہ کی تفریق اور دشمنی کا موجب ہوگیا۔ لیڈروں کی نا کامیوں پر پردہ ڈالنے کی یہی صورت تھی، جس کے نتیجے میں اہل بیت کا تقدس بڑھ جڑھ کر بیان کیا گیا، ان کی قبریں پیجنے لگیں، مجلس عزانے ایک جشن کی می صورت اختیار کر لی اور ماتمی جلسہ تقریبِ شاہی کی نمائش کرنے لگا۔ تحریک مقصدِ حیات کے لحاظ سے خم ہوگئ لیکن لازوال وشمنی اور تفریق کی ایک بیاری می اُمت میں چھوڑ گئی، جس کا نتیجہ یہ ہے کہ شيعه اورسي مسلمان ميں ايك نوع كالبدسا پيدا ہو گيا۔

خوارج نے اس غلو کو توڑنا چاہا، ان کا مقصد بیت الل بیت بشری تقاضوں سے محفوظ، بلکہ فی الواقع سے بالانہیں ہیں، نہ وہ معصوم اور بے گناہ ہیں اور نہ غلطیوں سے محفوظ، بلکہ فی الواقع ان سے غلطیاں سرزد ہو کیں، اس اظہار بیان نے غلوکی صورت افتیار کی اور اہل بیت محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

www.KitaboSunnat.com

نگارشات (حسادل) کی دات کے افکار تی بالدین کا تاریخی مرتف ادراس کی خدمات کی تکفیر تک نوبت پہنچے گئی، اہل بیت کے اقتدار کے خاتمے کے ساتھ تحریک کی عملی حیثیت بھی ختم ہوگئی، تحریک کے ناکام لیڈروں نے اسے بھی ندہب اور فلسفہ کا رنگ دے کرایک جدید ندہب کی بنیاور کھ دی، جس کا اسلام سے بہت کم تعلق ہے۔

متكلمين ومبتدعين:

اسی طرح بعض عقل پرست حضرات نے اسلام کو اصطلاحی عقل اور عرفانی فلسفہ کے ساتھ آمیز کرنے کی کوشش کی جس کے نتیج میں اعتزال اور جہمیت پیدا ہوئی، خات قرآن اور صفت باری کی عینیت اور غیریت کے بے ضرورت مباحث بیدا ہوگئے، اسلام کوعقل کی روشنی میں سمجھنے کی بجائے اسلام کے بعض اساسی اور بنیادی مسائل کا انکار کیا جانے لگا۔ ہمارے متعلمین پر حافظ ابن قیم رشاشنے کی میر چھبتی کس قدر صحیح ہے:
انکار کیا جانے لگا۔ ہمارے متعلمین پر حافظ ابن قیم رشاشنے کی میر چھبتی کس قدر صحیح ہے:

" نه اسلام کی مدد کر سکے اور نه فلاسفه ہی کی پورش کا مقابله کر سکے۔''

آخر علاءِ اسلام اور ائمہ حدیث نے جب یونانی فلفہ کا تار پود بھیر کر رکھ دیا اور
یونانی فلفہ کے وکیل مقدمہ ہار گئے اور ائمہ سنت نے مدافعت کی بجائے فلفہ پر
براہِ راست جملے شروع کیے تو اعتزال وجمیت جیسی تح یکیں اور متکلمین کی موشگافیاں ہی ختم
ہوگئیں اور بیتح یک بھی صرف کتابوں کے اوراق کی زینت بن کررہ گئی، غرض ہر قتی تح یک
کا یہی حشر ہوا اور وہ ابنا کام کر کے یا ناسازگاری حالات کے اثر سے بے اثر ہوگئی۔

معمرترین تحریک:

اس سارے عرصہ میں تحریکِ المحدیث بدستور کام کرتی رہی، اس میں جامعیت، تھی کہ اس کے خدمت گزاروں کو دنیا کے ہر گوشے میں کام ملتا رہا اور ان کی ضرورت محسوس ہوتی رہی۔ پہلی صدی ہجری میں حفظ اور کتابتِ حدیث، دوسری میں تدوینِ

الصواعق المرسلة (٣/ ٩٧٣)

لْكَارِشَات (حداول) 🗫 📢 (188 ) 💝 🐔 تَوْ يَكِ الجمديث كا تاريخي موقف اوراس كي خدات حدیث اورتصنیف و تالیف کی تاسیس کے کام، اس کے علاوہ اعتقادی اورعملی بدعات ہے دست بدست لڑائی، ان بدعات نے جن چور دروازوں کوتخ یب اسلام کے لیے کھولا تھا ان کی گرانی، اس کے ساتھ مسلمانوں کے جماعتی شیرازہ کی حفاظت تا کہ بیرونی حملوں سے اسلام کی سیاسی قوت تباہ نہ ہوجائے۔ یہ وہ دور اندیشیاں ہیں جن کے نتائج فکر نے شیخ الاسلام ابن تیمیہ ڈلٹھ جیسے بحر زخّار کو بار بارجیل جانے پر مجبور کیا، پھر بوقت ضرورت اس حکومت کی حمایت میں، جس نے شیخ کوجیل بھیجا، ایک ساہی کی طرح میدانِ کار زار میں دادِ شجاعت دیتے نظر آئے اور ہلاکواور چنگیز کی فوجوں سے برسول سینہ سپر رہے۔ بیاعتدالِ مزاج اور حفظِ مراتب کے وہ عظیم الثان کارناہے اور فوق العادت کام ہیں جوشایدائمہ سنت اور اربابِ حدیث ہی کا حصہ تھا، اور بیتح یک سب ہے معمراور قدیم ترین تحریک ہے جوان فتنوں سے عہدہ برآ ہو کر زندہ رہی کیونکہ بیتح یک نہ وقی تھی نہ ظروف واحوال کی پیداوار بلکہاس کا مقصد پورے اسلام کی خدمت تھا۔

# فتح منداور المحديث:

سب سے پہلا قافلہ جو فاتحانہ حیثیت میں ساحلِ ہند پر وارد ہوا وہ المحدیث کا تھا، آج بھی سندھ میں فیخ بدیع الدین، ان کا خاندان اور ایک عظیم الثان مکتبہ ہے، جس میں حدیث اور رجال کا بے نظیر ذخیرہ موجود ہے، قرون ماضیہ کی یاد تازہ کر رہا ہے۔ اس وقت گوسندھ میں اہل تو حید کو وہ قوت حاصل نہیں لیکن تاریخ کے اوراق ان کی خدمات کو نہیں بھول سکتے، ای طرح مغل فاتحین بھی اسلامی سادگی اور دینِ فطرت کی روشی سے زیادہ فاری تہذیب سے آشنا تھے۔

اس لیے ہندوستان میں اسلامی سادگی اور کتاب وسنت کی تعلیمات کا زور زیادہ دریے تک قائم نہ رہ سکا اور نہ ہی خدام حدیث کی اس قدر کثرت ہوسکی جس قدر بعض دوسرےممالک میں تھی۔ شخ علی امتقی صاحب کنز العمال اور شخ محمد طاہرمؤلف مجمع البھار،

#### بدعی استنیلا:

اس ناخوشگوار ماحول نے اکبر جیسے ملحد انسان پیدا کر کے اہلِ حق کے لیے فضا کو اور بھی مکد رکر دیا، ملا مبارک کا خانوادہ اس ظلمت کدہ میں "ظلمات بعضها فوق بعض " کا حکم رکھتا ہے۔ یہ ایک بدعی اہتلا تھا جس کے لیے ایک تیز مسہل کی ضرورت تھی، جس کا نفیج تو شاہ ولی اللہ وہ لئے نے کیا اور آخری تدبیر کار کے لیے کارکنانِ قضا وقدر نے صاحبِ سیف وقلم حضرت مولانا اساعیل شہید وہ لئے کو نتخب فرمایا، جن کی مساعی نے صاحبِ سیف وقلم حضرت مولانا اساعیل شہید وہ لئے کو نتخب فرمایا، جن کی مساعی نے مریض کوموت و حیات کی کش کمش سے نکال کرصحت کے آثار نمایاں فرما دیے۔

اس وقت جماعت کے سامنے سب سے اہم اور پہلا مقصد میں تھا کہ وہ ہندوستان میں ایک دین حکومت قائم کرے، جس کے اربابِ اقتدار صحابہ کرام کی سیرت رکھتے ہوں، جن کے اسلام پرغیر مسلم اقلیتیں مطمئن ہوں۔

اسلام اس کی اجازت نہیں دیتا کہ ظالم کا بدلہ مظلوم سے لیا جائے ، ایسی سفا کا نہ حرکتیں غیرمسلم تہذیب گوارا کر سکتی ہے ، اسلام اسے قطعاً برداشت نہیں کرتا۔

دوسرا مقصد عملی بدعات کے خلاف جہاد تھا، اس وقت کے سنی بھی عجیب و

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (عداول) کا کی اور 190 کی اوریت کا تاریخی موقف اوراس کی خدمات کی اوریت کا تاریخی موقف اوراس کی خدمات کی اوریت کا تاریخی موقف اوراس کی خدمات کی خدمات کی در در در موسم سنتی کھی در در در موسم سنتی کھی

غریب تھے، اہل سنت کے گھروں سے تعزیہ کے جلوس نکلتے تھے، عشرہ محرم میں سنی بھی سوگوار رہتے ، حالانکہ ہمارے ہاں ایسے سوگ تین دن سے زیادہ نہیں۔ سالہا سال تک سوگ اسلام کا طریقہ نہیں، محرم کی نیاز، اس ماہ میں نکاح کی ممانعت اسلامی حکم نہیں۔

اعتقادی خرابیاں، قبر پرتی، مزار پرتی کا عام رواج تھا۔ اخلاق کا یہ حال تھا بازاری عورتیں گانے بجانے کے لیے اچھے اچھے شریف گھرانوں میں آتی تھیں اور پورے معاشرے میں اسے بھی بُرانہیں منایا جاتا تھا۔

پر المار المام عموماً متروک تھے، قبور اور مشاہد کے طواف جج کعبہ کا لغم البدل تھے، تعلیٰی اداروں کا زیادہ زور منطق اور یونانی فلسفہ پرتھا،علوم سنت قطعاً متروک تھے، ربع مشکلوۃ تبرکا طلبہ دکھے لیتے۔ اصلاحِ حال کا سارا بوجھ صرف شاہ ولی اللہ صاحب بڑاللہ کے خاندان پرتھا،قرآن کے ترجمہ نے شاہ صاحب بڑاللہ پرمصیبت برپا کر دی، طاغوتی طاقتیں سارے مع ورہ میں پھیل رہی تھیں، شیطان نگا ناچ رہا تھا، اہل حق مجبور تھے کہ صلحت اندیش سے کام لیں۔

### نتائج وعواقب:

نظام حق کی اشاعت کے لیے سنتو نبوی کے مطابق سید شہید نے حضرہ میں آخری جنگ لوی، جس میں بظاہر ناکامی ہوئی اور بقیۃ السیف پنجاب اور پورے ہندوستان میں پھیل گئے، انگریز نے عیارانہ طور پرتح یک کا تعاقب کیا۔ تح یک خفیہ (انڈرگراونڈ) ہونے پرمجور ہوگئی اور جماعت کے کام میں خلفشارسا ہوگیا، پنجاب میں مولانا محمد حسین صاحب بٹالوی انگریزی حکومت سے تعاون کے حق میں شھے اور بظاہر انگریزی نظام کے ثنا خوال، جس کا سبب انگریزی حکومت کا تشدداور سخت گیری تھا، اور انگریزی نظوم نے انگریزے سہارے بعض لا دینی تح کیوں کا نشو و نما۔ قادیانی اور آریہ ساجی تح کیات کا انگریز کے سہارے زندگی بسر کرنا اور اس کے ساتھ ہی اہل حق کی چنل خوری ان لوگوں کا شیوہ تھا۔ اس نے مجھے یہ ناخوشگوار اعتراف کرنے کے سوا چارہ نہیں کہ مرحوم مولانا محمدسین صاحب محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) المحالی المحا

مصائب و آلام کے جس سلاب سے تحریک اہلحدیث کو اس وقت گزرنا پڑا، دریائے شور کی سیر جس طرح ہمارے اکابرنے کی، جوجیل کی اذبیتی ان بزرگوں نے سہیں، آج لوگ اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے۔

# مجاہدین کا گروہ:

حضرت مولانا عبدالعزیز رحیم آبادی، حضرت مولانا عبدالله صاحب غازی پوری، صوفی ولی محمہ صاحب فیروز پوری، مولوی اکبرشاہ سخانوی، مولانا عبدالقادر قصوری، مولانافضل اللی صاحب بیلے بستور نظام اسلامی کی اقامت کے لیے کوشش فرماتے رہے۔ یہ کوششیں خفیہ طور پر جاری رہیں اور عام حریت پرورتح پیکات میں جماعت کی اکثریت پرورتح پیکات میں جماعت کی اکثریت ناکش بیت کام کرتی رہی۔ خلافت، کا گریس، احرار، مسلم لیگ وغیرہ جماعتوں میں المحدیث نے صرف اسی نقط نگاہ سے کام کیا کہ اس ملک میں کلمة اللہ کو بلند کیا جائے، اس مجاہدانہ تح کیک کو ناکام کرنے کے لیے پورپ کے مدبر پوری کوشش سے مرگرم تھے، اور یہاں اقامت دین اور کلمۃ اللہ کی سربلندی کے لیے شاہ ولی اللہ صاحب بڑالئے: اور ان کے خاندان کی مساعی کار فرماتھیں، اور اصلاح حال کا سارا بوجھ صاحب بڑالئے: اور ان کے خاندان کی مساعی کار فرماتھیں، اور اصلاح حال کا سارا بوجھ اسی مختر جماعت پرتھا جن کے پاس دولت ایمان کے سات خوردہ ذبین 'وہائی' کے لفظ سے اس قدر بدکتے تھے ﴿کَانَّهُمُ مُنْ مُنْ مُنْ قُدُنْ مِنْ قَسُورَةٍ ﴾ [المدنر: ۱۰]

# الم المثات (عداول) المحاجم ( 192 ) المحاجم ( تحريك المحديث كا تاريخي موتف اوراس كي خدمات ) المحاجمة المراس كي خدمات ) المحاجمة المراس كي خدمات ) المحاجمة ا

### مناظرانه سرگرمیان:

بعض بزرگول نے مناظرات کی راہ اختیار کی، وقتی خطرات کے لیے یہ ایک مفید علاج تھا، ممکن ہے ان کی افادیت میں کسی دوست کو اختلاف ہولیکن وقت کی ضرورت کے لحاظ سے ان کے مفید ہونے میں شبہبیں کیا جا سکتا، قادیا نیت اور بعض دوسر نے کواظ سے ان کے مفید ہونے میں شبہبیں کیا جا سکتا، قادیا نیت اور بعض دوسر نے کوام میں جس طرح بدی خیالات کی اشاعت کرنی شروع کی تھی اگر اس کا برونت علاج نہ کیا جاتا تو آج پانی سر سے گزرگیا ہوتا، اگر صورت حال کو جلد از جلد درست نہ کیا جاتا تو قادیا نیت ایک عظیم فتنہ کی صورت اختیار کر لیتی۔

نصف صدی کی بیکوشش یقیناً ان فتنوں کے دفاع میں کافی مفید ثابت ہوئی، ورنہ انگریز بہادر کی عطا کردہ نبوت آج ایک مصیبت بن چکی ہوتی۔

میرا مقصد ان گزارشات سے جماعت کی ان خدمات کا مختفر سا جائز لینا تھا جو جماعت نے مختلف طریقوں سے ادا کیں، تا کہ عامۃ المسلمین اس بات کا اندازہ لگا سکیں کہ اس تحریک نے اسلام کے لیے کیا کچھ کیا اور ماضی اور مستقبل کی تحریکات اور اس تحریک میں کیا فرق ہے؟

الله تعالیٰ ہمیں اتفاق،خلوص اورعملِ صالح کی توفیق عطا فرمائے، تا کہ ہم اسلام اور اہل اسلام کے لیے مفیدتر ٹابت ہو کمیں۔

(ہفت روز ہ الاعتصام لا ہور، ۱۹راگست، ۱۹۴۹ھ)

مستقبل کے لیے ایک لمحہ فکریہ کی ضرورت

یہ معلوم ہے کہ جماعتوں کی اصلاح اور صحیح اصولوں کی شہیرکا سب سے بہتر اور پر امن ذریعہ تعلیم ہی کی اشاعت ہے، تعلیمی اداروں کی شخیل اور در تی بہت سے ایسے وسائل سے مستغنی کر دیتی ہے جن پر لاکھوں روپیہ خرچ ہونا چاہیے، مثال کے طور پر میں آپ کی توجہ جماعت اہل حدیث کے دو زمانوں کی طرف مبذول کرانا چاہتا ہوں۔

### شاه ولی الله صاحب:

بلاشبہ حضرت شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز صاحب کی تصانیف سے فن حدیث کی طرف توجہ ہوئی، نکتہ رس طبائع نے اس کی ضرورت کو محسوس کیا۔ حضرت شہید رشالتہ اور ان کے رفقا کا رجحان الی النتہ اور تقلیدی رسوم سے بیزاری انھی دوا گی و اسباب کی مرہون تھی۔

# اصلاح کے لیے ایک زبردست اقدام کی ضرورت:

یہ سب کچھ تھا لیکن اصلاح مسلمین کے لیے جس زبردست اقدام اور ہجوم کی ضرورت محسوں کی جا رہی تھی اس کے لیے بہت سا مواد اور تعلیمی اداروں میں کافی اصلاح درکارتھی۔ جس کا حصول اس ظرف و ماحول میں نہ صرف مشکل تھا بلکہ قریبِ عال حضرت شہید رشائٹ کے معمولی اقدام پر، جواصلاح مسلمین کی طرف کیا گیا، کوئی جواب وقت کے نمائش علمانے نمایاں نہ کی؟ کوئی غیر مشروع اور غلط راہ تھی

# نظام تجدید کی تشکیل کے لیے الہی طاقتوں کی سرگرمی:

کیکن رب السموات کی قوت ربوبیه اصلاح تجدید کے پروگرام کو پوری سرگری سے مرتب فرما رہی تھی، اس لیے ضروری تھا کہ دنیا کوایک بار پھر اس سیز دہ سالہ اسوہ کی طرف متوجہ کیا جائے اور تحقیق کی سوئی ہوئی قوتوں کو بیدار کر کے کتاب و سنت کی طرف متوجہ کیا جائے اور خوشگوار چشمول سے نہ صرف آشنا بلکہ سیراب کر دیا جائے چنانچہ حضرت شخ الکل مولانا و شخنا السید محمد نذیر حسین صاحب مرحوم کی و ات گرامی کواس مجد دانہ کار فرمائی کے لیے انتخاب فرمایا گیا۔

### ضرورت کا احساس:

درس حدیث کے شروع ہوتے ہی دلوں کی باگیں دہلی کی طرف پھیر دی گئیں۔ مروجہ مدارس کے فارغ التحصیل طلبہ جوق در جوق جمع ہونے گئے، مقدس ارادوں کی مرصع سواریاں دہلی کے ور و دیوار کوزینت دینے لگیں۔ یہ چرچا صرف ہندوستان تک محدود نہ تھا بلکہ حجاز، عراق، نجد، بحرین، شام، افغانستان، چین تک کے تشنہ لیوں کے لیے سیرانی کا سامان مہیا کیا گیا۔

## اس تعلیم کا اثر ہندوستان پر:

ہندوستان پر ان مدارس کا بدائر ہوا کہ کوئی شہر یا قصبہ خالی ندر ہا جہاں کتاب و سنت کا چرچا نہ ہو، پرانی رسوم کے شیدائی اپنی سابقہ کارکر دیوں پر خود ہی مضحکے اُڑانے

المعلوم ہوتا تھا کہ علاء کا تھے کہ جلسہ آرہ پر ایبا معلوم ہوتا تھا کہ علما کی تعداد عام سامعین سے کہیں زیادہ تھی، حضرت شخ بید تذکرہ بڑی حسرت سے فرمایا کرتے تھے۔حضرت میاں صاحب کے تلافہہ نے کتاب وسنت کے مقفل قلعوں کو ہر سلیم دل کے لیے کھول دیا، تو حید اور عمل بالحدیث کے دریا ہر سو بہنے لگے۔ صدیوں کی چھپی ہوئی امانت حق داروں کے ہاتھوں پہنچنے لگی۔ پنجاب اور ہندوستان کے دیہات اور تصبوں تک چھوٹے مکا تب اور مداری کھیل گئے۔ ہر جگہ حسب وسعت تدریس حدیث کا چرچا ہونے لگا۔

## شوق کی کیفیت:

اشتیاق کا یہ عالم تھا کہ ہر جگہ کے مقامی لوگ پورے خلوص سے اس بوجھ کو ہرداشت کرتے تھے۔ سفرا ہیجنے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ علما کو ہدارس کی ضروریات ہرداشت کرتے ہوئی اور آ وارہ گردی کی تکلیف برداشت نہیں کرنی پوتی تھی، سنت کی اشاعت اور دلائل کے وضوح کا یہ اثر تھا کہ دریہ نہ رسوم کی تقلیدی بندشیں ایک ایک کر کے ٹوٹ رہی تھیں، نصوص کی اہمیت دلوں میں بڑھ رہی تھی، اقوالِ رجال اپنے تیج مرتبہ پر آ چلے تھے۔ مندافقاء وارشاد پر بیٹھ کراپی ہرمن مانی منوانے والے کتابوں کی ورق گرسانی سے ہاتھ گھنے گے، اقوالِ فقہا کی جگہ احادیثِ نبویہ فتو وَں کی زینت ہونے گئ، گرسانی سے ہاتھ گھنے گے، اقوالِ فقہا کی جگہ احادیثِ نبویہ فتو وَں کی زینت ہونے گئ، یہ پہار اب جو گھٹن میں آئی ہوئی ہے بہار اب جو گھٹن میں آئی ہوئی ہے بہار اب جو گھٹن میں آئی ہوئی ہے بہار اب جو گھٹن میں آئی ہوئی ہے کاش ہاری آئمیں اس منظر کو کچھ دیے تک دکھے یا تیں اور ان مستعار مسرتوں کاش ہاری آئمیں اس منظر کو کچھ دیے تک دکھے یا تیں اور ان مستعار مسرتوں سے ہاری حسرت بھری نگاہیں اس قدر جلد خیرہ نہ ہوتیں۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبم

نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 196 ) 🗫 🗗 جماعت کے ماضی اور حال پر ایک نظر

جن کو به پیند نه تھا:

مخالفین بلکہ معاندین اس خوش کن اور کیف آ ور منظر کو اچھی نگاہوں سے نہ دیکھ سکے، انھوں نے اس کے مقابلے میں جدل و مناظرہ کی صحبتیں گرما دیں۔ دیانت نمائی اور علم فروثی کے اڈے قائم کیے، مسلم اور غیر مسلم دونوں طاقتیں حکومت کی غائبانہ اور رضا کارانہ امداد کے بل بوتے پراس طریق تعلیم کے مٹانے میں مصروف ہوگئیں۔

چنانچہ جماعت کے کارکن اور ذکی افراد کی توج تعلیم وتعلم سے ہٹ کریکسر جدل و مناظرہ کی طرف ہوگئ۔ بینجس العین اور حرام شے، جو بوقت ضرورت ہی استعال کی جا سمتی تھی، علی الاعلان بصورت کسب و حرفت استعال ہونے گئی۔ کس جماعت کی کارکردگی کی بیسب سے بڑی دلیل مجھی جانے گئی کہ اس نے پورے سال میں ڈھونگ رچائے، اس کے افراد بہت بڑے جدلی ہیں، ان کی مناظرہ بازی کا بیا عالم ہے کہ فلاں پیڈت کو انھوں نے باتوں ہی میں ذلیل کر دیا۔ فلاں کو ایسا غداق کیا کہ وہ کھیانہ ہوکررہ گیا۔ غرض کسی کو بے آ بروکر دینا ان مناظروں کا پہلا جو ہر قراریایا۔ ع

بہار جس کی ہے ہے اس کی خزاں نہ پوچھ

دعوت دی جاتی ہے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مُشتمل مفت آن لائن مکتبہ

غرض دنیا اپنی تقمیر میں مصروف رہے اور ہم تخریب میں اپنے اور ساری دنیا

کے وکیل! ع

سارے جہاں کا درد ہمارے جگر میں ہے

اس وکالت پیشگی کا اثر اپی جماعت پر یہ ہوا کہ جماعت کا ایک معتد بہ حصہ حال کی کیف آ ورلیکن محنت طلب محفلوں سے رخصت ہو کر قال کے شورش نوازلیکن سہل الحصول اکھاڑوں میں اُتر پڑا اور نظم تدریس جیبی تقمیری چیزوں کو پیسر نظر انداز کر دیا، اور ایک حصہ ان بے کا کارندوں اور بے شغل مشغولوں کے چیچے آ وارہ گردوں کی طرح ہولیا۔ اکھاڑوں کی رونق اور آ ہروریزوں کی حوصلہ افزائی میں کمائی کا بہترین حصہ صرف نہیں بلکہ تلف ہونے لگا۔ مناظرین بھی اس بھاری کے ایسے خوگر ہوگئے کہ جہاں ایسی کوئی حرکت نہ ہو وہاں ترغیب اور تحریض سے ایسی فضا پیدا کر لی کہ ان کی مناظر انہ قابلیتوں کے اظہار کا موقع بہم آ سکے۔

#### عارضی فائدہ:

اس مناظرہ بازی سے پھے معمولی اور عارضی فائدہ بھی ہوا اور تعداد بڑھی، اور ایسے عبادلین کی طرف بھی کافی توجہ ہوئی، ان کی ضروریات کا بہت پھے لحاظ کیا گیا، ایسے عبادلین کی طرف بھی کافی توجہ ہوئی، ان کی ضروریات کا بہت پھے لحاظ کیا گیا، یہاں تک کہ ان کی گفتار ور فآر اور خیالات وعزائم سے سرمایہ دارانہ غرور شکینے لگا۔ اور وہ جماعت جو از سرتا پا حال تھی قال کی قبر میں دفن ہو کربستی کے گھنڈروں کی طرح دوست دشمن کے لیے سامان عبرت ہوگئ، بجر چند مدارس اور چند پرانے علا کے اس کی گذشتہ عظمت کا کوئی نشان بھی دنیا کے سامنے نہیں سے گذشتہ عظمت کا کوئی نشان بھی دنیا کے سامنے نہیں سے اگلی رہے ہیں یہ رہنے دیے موت انھیں عبرت کے منسطے میری سمع خراشی کا یہ مطلب نہ سمجھا جائے کہ میں مناظر ہوں کو برسود جھتا ہوں میری سمع خراشی کا یہ مطلب نہ سمجھا جائے کہ میں مناظر ہوں کو برسود جھتا ہوں یا ان اکھاڑوں کو بکسر ناجائز تصور کرتا ہوں، بلکہ میرا مقصد صرف یہ ہے جسے پہلے بھی

نگارشات (صدادل) ﴿ ﴿ ﴿ 198 ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ كُلُّ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا غير مبهم الفاظ ميں كہہ چكا ہول كہ يہ مناظرات بوقت ضرورت ہونے چاہيے، يہ كوئى پيشہ اور صنعت نہيں ہے، جو جماعت ان مناظرات كو افراط سے استعال كرے گ نقصان دیانت كے علاوہ بے ملى كى موت مرے گی۔

جماعت اہل حدیث نے یہی غلطی کی کہ تعلیم و تدریس، نظم و انضباط ایسے مفید کام چھوڑ کر اپنی تمام تر توجہ اس طرف کر لی اور جولوگ اس غلط راہ کے نتائج سے واقف تھے اور کوئی ٹھوس کام کرنا چاہتے تھے ان کو جماعت کی بے ذوق اور بے توجہی سے مالی مشکلات کا سامنا کرنا پڑا، پرانے مدارس یا تو خالی ہوگئے یا بحالت نیم مبل زندگی کی آخری گھڑیاں گزار رہے ہیں۔ إن في ذلك لعبرة!

### مناظروں کی بود:

ان مناظرات سے جولوگ جماعت میں شامل ہوئے وہ عامل اور مقی نہیں بلکہ ہر چڑھتی صبح کے نئے نقال اور قوال کے متلاثی رہتے ہیں، جب انھیں کوئی ایسا آ دمی مل جائے تو وہ اس کے پیچھے ہولیتے ہیں، چاہے وہ کتنا ہی طحد اور بے دین کیوں نہ ہو؟ ان کے نزد کیک سچائی کا معیار چند وہ چٹ پٹی با تیں ہیں جو کسی خالف کے سامنے کر دی جا کیں، اور وہ اخلاقا گرے ہوئے الفاظ جو صرف مقابل کو نادم کرنے کے لیے جا کیں، اور وہ اخلاقا گرے ہوئے الفاظ جو صرف مقابل کو نادم کرنے کے لیے دہرائے جا کیں۔ ایسے لوگوں کے ہاں نماز کی ذوتی کیفیتیں سچائی کا نشان نہیں ہوسکتیں، کو جوٹ کی عالم کے لیے رات کو جا گنا کوئی سخت امر نہیں، گفتگو میں وقارضعف دلیل بلکہ جموٹا ہونے کی علامت ہے اور مخالف کی کسی سچائی کا اعتراف شکست کا مرادف ان مناظرات میں بدزبانی استہزاء، تسخر فخر ومباہات کا بہتر سرمایہ ہے، یہ ہیں جماعت کے وہ دو دو دور جن کی طرف میں جناب کی توجہ مبذول کرانا جاہتا تھا۔

# دونوں کے نتائج:

میری دانست میں پہلے دور کی پیدوار کچھ عبداللہ غزنوی تھے اور کچھ صدیق الحسن، کئی عبدالجبار غزنوی ہوئے اور کئی عبدالمنان ایٹھٹ ،شمس الحق ڈیانوی،عین الحق آ روی، نگارشات (صداول) کی در اول کی ایک نظر ا

عبدالله غازی پوری ای دور کی سرسبز اور شاداب سرزمین کے لہلہاتے اشجار تھے۔

اسی امت کے ایک فرد مولانا عبدالرحلٰ مبار کپوری ہیں جن کی تصانیف جماعت کی برانی عظمتوں کی بہترین یادگار ہیں ۔۔

> دہاں پہ بار خدایا یہ کن کا نام آیا لبوں نے میرے بوسے میری زبان کے لیے

اضی مساجد اور مدارس نے محمد حسین بٹالوی، محمد بشیر سہسوانی اور عبدالعزیز رحیم آبادی بھی بیدا کیے، جن کی کوہ وقار شخصیتوں کے تخیل سے مخالفین کے دلوں کی بستیاں تھرا اُٹھتی تھیں، دوست و تمن کی زبانیں ستائش کے پھول ان پر نچھاور کرتی تھیں۔ موافق اور مخالف ان کے محاسن کا اعتراف کرتے تھے۔

یہ لوگ ایک طرف انتہائی بے سروسامانی میں اگر درس و تدرلیں کے ایک وسیع سلسلہ کے بانی تھے تو دوسری طرف تالیف وتھنیف اور شروح حدیث کا اس قدر وسیع مواد ان کی برکات سے موجود ہوگیا جس سے اپنے اور برگانے سب ہی مستفید ہورہے ہیں۔معرضین کی تشنہ کامی کے لیے بھی اس قدر سامان مہیا تھا جس سے وہ حسب ضرورت و مقتضائے وقت سیراب ہوسکتے تھے۔غرض یہ وہ دور ہے جس کے خوشگوار نتائج پر اعجاز کا اشتباہ ہونے لگتا ہے۔وفی ذلك فلیتنا فس المتنافسون.

اب دوسرے دور پر بھی غور کریں تو ان کے ثمرات بعض میں عبدالحق پادری اور سلطان احمد پال ایسے لوگ ہیں اور بعض دھرم پال ایسے، اور پچھ ہم ایسے نا اہل! وھو کل علی مولاہ أین ما یوجھہ لا یأت بخیر .

جہاں تک میرا خیال ہے آج کل کے متعارف مناظر ہے بھی اہل حق نے کیے اور نہ قرون خیر میں ان کا کہیں پیہ چلتا ہے۔ تھیٹ بالحشیش کے طور پر پیٹیلئے کے جن وقائع کو اپنی دلجمعی کے لیے مناظرہ کا نام دیا جاتا ہے قطع نظر اس سے کہ ان کی حقیقت کیا ہے، وہ اس قدر کم ہیں کہ کوئی قوم ان واقعات کی بنا پر مناظرات کو اپنے لائے عمل کا نگارشات (صدادل) کھی (200 ) کی کھی اور خاصت کے ہائی اور حال پرایک نظر الزی جزنہیں قرار دے سکتی اور خداس کی کارگزاریوں کا بیکوئی قابل نخر کام ہی ہے۔
اب جماعت کا فرض ہے کہ ان دو راہوں سے جسے چاہے پیند کرے۔ اس کے نتائج کی اچھی یا بری تو قعات برآنے والے دورکی بنیا در کھے مصوف تری إذا انکشف الغبار فسوف تری إذا انکشف الغبار أفرس تحت ، حلك أم حمار

اساعیل کان الله له گوجرانواله (تنظیم الجحدیث رویز، یم دیمبر،۱۹۳۳ه)

<sup>•</sup> جب غبار حیث جائے گا، تب تو دیکھے گا کہ تیرے یا دُل کے نیچے گھوڑا ہے کہ گرھا۔

www.KitaboSunnat.com

(کھارشات (حصداول) کھا کھا ہے کہ تین دّور کیا الجدیث کے تین دّور

# تحریکِ اہلحدیث کے تین وَور

مغل حکومت کے بعض بادشاہوں کی غلط روی کے سبب سے جس قدر بدعات و مفاسد کا رواج ہو چکا تھا، اس کی اصلاح کے لیے ۵۷ء سے پہلے ہی مصلحینِ ملت و مجدد ین امت کی توجہ ہو چکی تھی۔ جہۃ اللہ حضرت شاہ ولی اللہ یکھاتے اور شاہ عبدالعزیز صاحب کی تصانیف اس پرسکون حرکت کا پہۃ دیتی ہیں۔خواجہ سراؤں کی بدولت ہندو گھر انوں ہیں بیسیوں فتیج رسمیں اور بدعی عادات معمولی قطع و برید کے بعدمحلات شاہی میں رواج پا جاتی تھیں اور حکومت کی جمایت ان کے ساتھ ہوتی۔ اکثر علاء اس گندگی کو بادل ناخواستہ برداشت کرتے اور خاموش رہے۔ "

۵۵ء کے واقعات کمپنی کے غلط طریقِ حکومت کا بتیجہ تھا۔ چونکہ حکومت کی تحقیق میں یہ نہ ہی جنون کا بتیجہ تھا، اس لیے اس کا اثر ان مصلحین پر ہی پڑا جو پوری خاموثی کے ساتھ اخلاق اور سیاست کی اصلاح چاہتے تھے۔ اس لیے بیتحریکِ اصلاح ایک عرصہ کے لیے بند ہوگئی اور علاکی ایک جماعت ہمیشہ کے لیے ہم سے جدا ہوگئ۔ ہم آج ان مصلحین امت کے نام سے آشا ہیں اور نہ کام سے۔

باکی پور بیٹنہ کے مقد مات میں ایسے ہی باغی محبوں سے جو اپنی آ تکھوں ان مفاسد کونہیں دیکھ سکتے سے پھانی اور عبور دریا شور کی سزا کیں انھیں لوگوں کی آ رائش کا موجب ہو کیں جو اسلامی حکومت کا تخیل اپنے سامنے رکھتے سے اور اصلاح خلق سے پہلے ایسٹ انڈیا کمپنی کے نظام میں اصلاح و تبدیلی کے خواہشمند سے۔ اتفاقی زمانہ مجھیے کہ یہ بے قرار دل اور مضطرب رومیں انھیں اجسام میں تھیں جو تو حید اور عمل بالحدیث

کے داعی تھے۔ جنسیں ان کے خیر اندیش'' وہابیت' کے نام سے یاد کرتے ہیں ہے بناک و خون غلطیدن بناک و خون غلطیدن خوش رسے بناک و خون غلطیدن خدا رحمت کند ایں عاشقان یاک طینت را

جوشی حکومت ان اہل حق کی سرکوبی سے فارغ ہوئی حکام کی رنگین کارروائیاں

ختم ہوئیں، ملک نے ایک راضی سکون ختم کیا، بقیۃ السیف مصلحین نے اپنا کام پھر سے شروع کر دیا، لیکن اب کا بروگرام سے کی قدر مختلف تھا۔ ۵۷ء کے مظالم کی بربریت کے سبب سے سیاس تقید حکومت بجائے خود رہی بلکہ ظلم کیشوں پر

اظہار تاسف بھی اب کے پروگرام میں شامل نہ تھا۔ ایک طرف دنیا برست اہل علم علم من مرکبح نگاہ کو ادائے ناز سجھتے تھے اور ہرظلم کو عین مقتضائے انصاف و دانش۔

گر اہل حق کا بیر حال تھا کہ شمس العلماء ایسے رفیع گقب کو حکومت کی خوشنودی کے لیے مستحق شکر بیرنجی نہ بیجھتے تھے۔

#### دوسرا دور:

فدر کے بعد یہ بے گناہ بند بے سلامل کی جھنکار سے پچھالیے مخمور ومت تھے کہ پھانسی سے محمور ومت تھے کہ پھانسی سے کم حکومت کی کسی عطا پروہ راضی ہی نہ ہوسکے۔ رضی الله عنهم و أرضا عنهم اس کے ساتھ ہی وہ اپنے بعد ایک ایسا ہیت ناک منظر اور خطرناک ماحول چھوڑ گئے کہ برسول تک اس مقام بلندی کی آرز و بھی حافظوں کی زینت کا موجب نہ بن سکی ۔

ہر مدعی کے واسطے دار و رئن کہاں اس ظرف میں سیاسیات سے تکھکے ہوئے دماغوں نے اپنے لیے اصلاح کی ایک ٹھوس راہ تجویز کی، تا کہ وہ مشغول بھی رہیں اور سَستا کر پچھ آ رام بھی کر لیں۔اس

(گارشات (صادل) کی الجدید کے تمن دَور کی الجدید کی اشاعت ہی سب سے بہتر کام تھا جے شروع کر دیا گیا۔ یہ کام جس ماحول میں شروع کیا گیا وہ بھی ایک جہاد اصغر تھا۔ اور مشکلات کا لامشاغل سلسلہ اس راہ کو رو کے ہوئے تھا۔عوام خالف، علما خالف فقہیات کے لیے نوشروح وحواثی کا ایک انبارعلما کے کتب خانوں میں موجود، لیکن کتاب وسنت کے لیے ایسا سامان چند ایک مقامات کے سوا قریباً نابید۔ غدر کی ہلاکت آ فرینیوں کے بعد مال و دولت نابید، وسائل مفقود، گویا کتاب وسنت کی اشاعت صرف ایسی چیز ہی نہتی جو صل طلب نہ ہو بلکہ اس وقت یہ ایک ایسی ضمیر تھی جس کی طلب کے تیاں کوئی جگہ نہتی ۔

ان مشکلات کے باوجود یہ ایک وقت کی ضرورت تھی اور ملاً اعلیٰ کی اس خاکتان کے لیے حقیقی خواہش۔ وہ جیسے دلوں کی آ واز تھی، دلوں پر ہی اس کا نشانہ تھا، دلوں میں ہی اس کے تیر پوست ہوئے۔ گویا آن کی آن میں دہلی بھا ٹک جبش خال کے ایک تنگ و تاریک کوچہ میں ایک دارالعلوم جس میں اصحاب صفہ کے جنود مجندہ اطراف عالم سے جمع ہونے گئے۔

"بضرب الناس أكباد الإبل؟ كاسال مدينه طيبه كے بعد دبلی ميں بھی نظر آنے لگا۔ چند سالوں ميں اس سراج منير نے تقريباً دنيا كے مشرق ومغرب تك اپنی روشنى كو پھيلا ديا۔ اور عجب بيہ ہے كہ وہاں پرنہ كوئى كالج نما عمارت ہے اور نہ ہى كوئى عظيم الثان بلڈنگ، ليكن كثر ت تلانہ ہ كا بيرحال ہے كہ دنيا كے كسى گوشہ ميں چلے جائے، اہل

<sup>•</sup> یہ اس حدیث کی طرف اشارہ ہے جس میں نہ کور ہے کہ عنقریب ایک وقت آئے گا جب لوگ طلب علم کے لیے سوار یوں پر تکلیں گے لیکن مدینہ کے عالم سے بڑھا اور کوئی عالم نہ دیکھیں گے۔ (سنن الترمذی، رقم الحدیث: ۲۶۸۰) لیکن اس حدیث کی سند ضعیف ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: السلسلة الضعیفة، رقم الحدیث (۶۸۳۳)

نگارشات (حدادل) 🗫 🗞 🗘 204 کی دور

علم کی محفلوں میں آپ کو اس مقدس درسگاہ کے تذکر ہے ملیں گے۔ بیع بیش کا مدرسہ اور دہلی کی تنگ تاریک گلیاں عجیب محبت بھرے الفاظ سے یاد کی جاتی ہیں۔

#### لطيف.

سفر ج میں مجھے اور میرے محترم رفیق برادرم حافظ عنایت اللہ کو خیال ہوا کہ یہاں کے علا سے اجازت حدیث حاصل کریں۔ اس مقصد کے لیے علائے نجد، یمن، جہاز اور شام سے ملنے کا اتفاق ہوا۔ تعجب ہے کہ سب کے پاس سب سے اعلیٰ سلسلہ حضرت شیخ الکو کا تھا۔ شیخ ابو بکر خوقیر کے الفاظ کس قدر لذیذ ہیں:

"ولي إجازة من عدة أساتذة أوثقهم عندي الشيخ نذير حسين الدهلوي."

غرض اس دور کی تعلیمی برکات نے اہلحدیث خیالات کو اس قدر سربلند کیا کہ بعد کی مسائی میں اس کا عشر عثیر بھی نظر نہیں آتا۔ اس مدرسہ کے غیر منظم شعبے امرتسر اور لا ہور، بھویال وغیرہ میں خدمتِ حدیث میں مشغول تھے جنھوں نے علم سنت کی بہترین خدمات انجام دیں۔

#### تىسرا دور:

اس کے بعد یقین سے نہیں کہا جا سکتا کہ درس و تدریس کی مقدس راہ کو چھوڑ کر جماعت کی توجہ کیسر مناظرات کی طرف کیوں ہوگئ؟ درسگا ہیں کیوں شنڈی پڑ گئیں؟ بہر حال ترقی کا تیسرا دور یہی مناظرات ہیں۔ میری ناقص رائے میں اس کی ابتدا پیٹرت دیا نند کی ستیار تھ پرکاش سے ہوئی۔ پیٹرت جی نے عربیت سے قطعاً نابلد ہونے کے باوجود اپنی طبع آزمائی کے لیے قرآن تھیم کا انتخاب کیا۔عموماً اعتراض کی بنا لاعلمی پر بنی تھی۔ اہل علم نے پیٹرت جی کی اس خامی کوفوراً بھانپ لیا اور اسے وقت کی آواز جان کر درس و تدریس کے سنگلاخ میدان سے نکل کر اس کمزور شکار پر فوراً ٹوٹ

نگارشات (صراول) کی کرائے ہے گائے ہیں۔ المحدیث کے بین دور کرنے کے لیے کوئی نیا مشغلہ پڑے۔ حکومت کو بھی ضرورت تھی کہ ۵۵ء کی تلخیول کو دور کرنے کے لیے کوئی نیا مشغلہ ملک کے سامنے رکھے۔ حکومت نے پوری دانش مندی کے ساتھ پنڈت جی کی اس پیشکش کوشرف قبول بخشا اور پوری احتیاط کے ساتھ اس تخریبی پہلو کو اختیار کیا۔ پولیس اور انتظای اداروں نے ان محفلوں کوخوب سجایا۔ دانستہ بیا نادانستہ طور پر پنڈت جی نے ملک کو ایک دوسری آگ میں دھیل دیا۔ اس پروگرام سے ملک میں بے اعتمادی پیدا موئی اور غلای کی زنچیریں مضبوط سے مضبوط تر ہوگئیں۔ اور پنجاب کے رنگیلے پنچیمر نے ان اکھاڑوں کو خدمت اسلام کا رنگ دے کر حکومت کو اور بھی ممنون کیا اور حکومت کی مشینری کو مدت کے بعد آ رام کا سائس نصیب ہوا۔

### مناظرات:

مناظرات کے جزوی فائدہ سے انکارنہیں کیا جا سکتا۔ ان مناظرات میں بیک وقت ہزاروں کان حق کی آواز سے آشنا ہوتے ہیں، سینکٹروں بدظلیاں حسن ظلیوں میں تبدیل ہوگئیں۔ جولوگ فرقہ وارانہ حیثیت کے سبب مخالف کی بات سننا بھی پندنہیں کرتے، مناظرات میں سخت سے سخت ہا تمیں خوثی خوثی میں سن گئے اور اچھا اثر اپنی دلوں پر لے گئے۔ لیکن بیم جالس جتنی حق پرستوں کے لیے مفید تھیں، باطل پرستوں کے لیے بھی اتنی ہی مفید ثابت ہو کمیں۔ کئی ند بذب گمراہ ہوگئے، اور باطل کی آواز بھی ہزاروں کانوں میں بیک وقت پہنچ گئی اور کئی زخمی دل گمراہی کی موت سے مرے۔

ہزاروں کانوں میں بیک وقت پہنچ گئی اور کئی ذکی دل کمراہی کی موت سے مرے۔
یہ مجالس اس کحاظ سے مفید بھی تھیں اور مضر بھی ، لیکن سب سے زیادہ نقصان بیہ
ہوا کہ حکمت آ موزی کی محفلیں یکسرسونی ہوگئیں، اور کہیں برائے نام درس و تدریس کا
مشغلہ رہا بھی تو انھیں اکھاڑوں کے نقطۂ نگاہ سے ، نہ کہ حقائق اور بھیرت کے مکتۂ نظر
سے ۔ گویا مؤولین نے مامون عباسی کی یاد کو پھر تازہ کر دیا اور حقیقت کی جگہ جدلیات
نے لے لی، نصوص کی تشریحات میں سلف ائمہ کے فہم کی بجائے کفار مرتدین کے دماغ

نگار شات (صداول) کا الحديث ك تين دُور ( 206 )

کی زیادہ رعایت روا کی گئی۔ گویا ائمۃ الكفر کی قلبی بے قرار یوں کوشریعت حقہ كالغم البدل ادر اُسوهُ صحابہ کے پاسنگ قرار دے دیا گیا۔ حمایت حق کے دعووں سے باطل کی پوری بوری ترجمانی کر ڈالی گئی، اور بالکل غیر مفید۔ "لا للإسلام نصروا ولا للفلاسفة كسروا." كى مثال پھر پيدا ہوگئ اور توم كى بہت بڑى قوت تھوڑے سے ہنگامی مفاد کے لیے تلف کر دی گئی۔

### مناظرين:

مناظرین کی طبائع بھی ان مجالس سے اس طرح متاثر ہوئیں کہ آئینہ دار ذہنوں پر کبروانا نیت کا ایبا غبار پڑا کہ ائمہ سلف اورنصوصِ صحِحہ کے خلاف موٹی موٹی لغرشیں کرنے کے بعد متنبہ ہونے پر بھی رجوع اور تلافی کی توفیق میسر نہ ہوسکی۔میری ذ اتی رائے تو یہ ہے کہ مرزائی تحریک کا ابتدائے تخیل ان ہی ہنگاموں کا رہین منت ہیں۔ اسی مذاق تاویل نے وفات مسج ، ظلی نبوت، بروزی رسالت ایسے مسائل پیدا کیے۔ اور تاویل کی شناعت ملاحظہ فرمائیے، دمشق سے مراد قادیان، ابن مریم کی جگہ ابن غلام مرتضٰی، دجال کا مطلب انگریز، گدھے کے معنی ریل مراد لیے گئے۔غرض كتنے ہى بد بودار مغالطے اس ذہنيت كى بدولت قبول كر ليے گئے۔العياذ باللہ۔جوسينكڑول أنمانون كي ممرابي كاموجب بوع مدانا الله وإياهم سواء الطريق علم وحكمت، توحيد وسنت كى مجلسين ويران ہو كئيں۔طلبة العلم طلبة البجدل ہوگئے۔اگر ان دنگلول کے ساتھ حضرت مولا نا محمد قاسم کی طرح درس و تدریس کے منظم ادارے اور اشاعت سنت کے لیے علیمی مشغلے تغمیری مکته نگاہ کے ساتھ چلائے جاتے تو جماعت آج کی جگہ سے

<sup>•</sup> بیامام ابن قیم رشط کا مقولہ ہے، جس میں انھوں نے بتایا ہے کہ فلاسفہ نے حمایت اسلام کے وعووں کے بادجود نہ تو دین اسلام ہی کو کوئی فائدہ پنجایا ادر نہ ملحد فلسفیوں کا کیچھ بگاڑ سکے۔ ويكصين:مفتاح دار السعادة (٢/ ١٦٨)

کہیں آ کے پہنچ بچکی ہوتی، اور موجودہ مرکزیت یقینا کسی مرکز پرمجتع ہوجاتی۔اشاعت

کتبِ حدیث و دواوین سنت کا کوئی بهتر انتظام موجود ہوتا۔کیکن ہے

ما كل ما يشتهيه المرء يدركه تجري الرياح بما لا تشتهي السفن

هارامستفتل:

اس طویل سمع خراشی سے مقصد میہ ہے کہ جماعت کی ابتدائی سکیم اصلاح تعلیم اور ترویج سنت ضرور تھی لیکن نظامِ سیاست کو کم از کم اپنے حسب منشا کر کے۔ حقیقی نکتہ

• ہر چیز جس کی بندہ خواہش کرتا ہے اسے حاصل نہیں کرسکتا، ہوا کیں تشتیوں کے مخالف بھی طلا کرتی ہیں۔ چلا کرتی ہیں۔

حتی کہ مجدوں کے محراب جامد ہونے کے باوجود رورہے ہیں، اور ان کے منابر بھی مرثیہ پڑھ
 رہے ہیں حالانکہ وہ لکڑیاں ہیں۔ یہ مشہور اندلی شاعر ابوالبقاء صالح الرندی کے اس قصیدے کا
 ایک شعر ہے جواس نے سقوط اندلس کے بارے میں کہا تھا۔

نگارشات (صداول) 🗫 📢 (208) 💝 💸 کیک الحدیث کے تین دَور

نگاہ اصلاح ہے، اس کے بغیر نہ معاشرت ٹھیک ہوسکتی ہے نہ اقتصادیات پر انضباط مکن۔ اگر آپ کے ہاتھ میں صحح اختیارات موجود نہیں ہیں تو آپ کی ہر جنبش ایک مجر مانہ حرکت ہے، اور ہر اصلاح قانون کی نگاہ میں مفاسد سے لبریز۔ آپ کی ہر نصیحت میں سینکڑوں خطرات کے چیلنج تصور کیے جائیں گے۔ غرض قوت حاکمہ اپنے ایجھے اور برے ارادوں کے لیے عنوانِ تعبیر خود وضع کر لے گی، اور آپ کے سارے کے سارے ارادے دھرے کے دھرے رہ جائیں گے۔

حقیقت میں یہی سبب تھا کہ سیدشہید رئے اللہ نے دہلی کے چاندنی چوک کی رونقوں، باغوں اور سیر گاہوں، سر بفلک محلوں کو بیسر فیر باد کہہ کر سرحدی پہاڑوں کی برفانی چوٹیوں اور بالا کوٹ کے خشک بیابانوں اور پہتی ہوئی چٹانوں کو پہند فرمایا۔ آہ! اس نے آخری نیند کے لیے بھی کسی آبادی کی بجائے دریائے سندھ کے سنسان کناروں کو بی ترجیح دی۔ بیہ ہو وہ'' دانا کافر'' جس پر کروڑوں'' احتی مُلا '' قربان کیے جا سکتے ہیں۔ شہید رہے ایشا خوب جانتے تھے کہ اصلاح حال کی صحیح صورت یہی ہے کہ غلامانہ ذہنیت کا خاتمہ کر دیا جائے، اور کفر و تکفیر کے اکھاڑوں کو ختم کر کے علم و دانش و اخلاق و حلم کی بستیاں ان کی جگہ آباد کر دی جا کیں۔ آپ کی توجہ کسی طرف کیوں نہ چلی جائے لیکن اصلاح حال کی صحیح صورت یہی ہے اور کس واخلاق و حلم کی بستیاں ان کی جگہ آباد کر دی جا کیں۔ آپ کی توجہ کسی طرف کیوں نہ چلی جائے لیکن اصلاح حال کی صحیح صورت یہی ہے اور بس ع

والظلم من شيم النفوس فإن تجد ذا عفة فلعلة لا يظلم

#### جماعت کا دوسرا دور:

جماعت کا دوسرا دَور ایک ٹھوس دور ہے، جس میں گوسیاست کی حیاشی نہیں کیکن

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

 <sup>●</sup> دیوان المتنبی مع الشرح (ص: ٤٥) یعن ظلم کرنا انسانی طبائع کا حصہ ہے، اور اگرتم کسی کو
 ویکھو کہ وہ ظلم نہیں کرتا تو وہ کسی وجہ کی بنا پرظلم کرنے کی استطاعت نہیں رکھتا۔

أولئك آبائي فحئني بمثلهم إذا جمعتنا يا حرير المحامع في المنافل بي المنافع في المنافل بي أبدوا تقاء كى منازل برآپ علم واخلاق كى منازل برآپ عبور كريں اور پھر ان ملائكه سيرت انسانوں برايك نظر دوڑا كيں۔ آپ ان سارى خوبيوں كوقريب قريب موجود پائيں گے۔

#### تيسرا دور:

اب جدل ومناظرات کے تیسرے دَور پرنظر ڈالیے۔ اگر واقعی بید میدان کوئی جہاد کا میدان تھا تو اہل حدیث نے اس میں پوری داد شجاعت دی ہے۔ خوش قسمتی ہے بھی شہید نہیں ہوئے۔ ہمیشہ فتح ان کی غلام رہی الیکن عواقب سے یکسر بے خبر، مستقبل سے یک قلم نا آشنا اپنے بیگانے کو ایک سمجھ کر دفاع و نیابت کی خدمت سرانجام دے رہے ہیں اور اس کی جزا میں موکلین کی طرف سے ''جزاک اللہ'' کی دھیمی آ واز بھی سائی نہیں دیتی۔ اپنی سادہ لوجی کو دیکھیے کہ اپنے طریق کی اشاعت کے لیے کس قدر منظم ادار سے اور سر بفلک عمارتیں لتمیر کی گئیں، سینکڑوں اسا تذہ ان میں اپنے طریق پ

<sup>•</sup> یہ ہیں میرے آبا واجداد، اے جریر! کوئی ان جیسا محفل میں لا کرتو دکھا!

# لگارشات (صداول) الحديث ك قبل ( 210 ) الحديث ك قبل دور

تعلیم میں مشغول ہیں ، کتبِ حدیث کی طباعت، تاثیر اور شروح کے انبار لگا دیے ہیں ، لیکن سب کا انداز اینے مسلک کی حمایت ہے اور بس!

اس فاتحانہ شغل کے بعد ہمارے پہلوانوں کی خمار آلود نگاہیں کیا دیکھتی ہیں کہ میدان بالکل کسی دوسرے کے ہاتھ میں جاچکا ہے، تعلیمی ادارے ایک حد تک ویران ہیں، اشاعت کتب کے سلسلہ میں کوئی ٹھوں چیز یہاں موجود نہیں۔ ہاری تصانف کا تمام ترسر ماییمناظرانه چیکلے، کچھ مباحثوں کی رودادیں، کچھ جلسوں کی کارروائیاں ہیں، جوهوا كى تذربهوچكى بين\_إنا لله وإنا إليه راجعون!

اس کی کومحسوں کر کے جمعیت تنظیم اہلحدیث پنجاب کے زیر اہتمام گوجر انوالہ میں ایک مدرسہ کی بنا ڈالی گئی جو بھراللہ ابتدائی حالات اور احباب کی سرومہر یوں کے باوجود قابل قدر ترقی کر رہا ہے۔ اس وقت تین مدرس ہیں اور تقریباً بچاس طلبا۔ ہر سال تقریباً پانچ دس طلبا فارغ موجاتے ہیں اور اپنی حسب مقد مرتوحیہ و سنت کی اشاعت میں مشغول ہوجاتے ہیں۔

## ر ہائش وانتظام:

مقامی جماعت اپنی بساط کے موافق مرکزی جماعت کا ہاتھ بٹارہی ہے کیکن اتنا برااہم ادارہ کسی ایک جماعت کے اعتاد پرنہیں جھوڑا جانا چاہیے بلکہ پورے پنجاب کو اے اپنانا جاہیے۔

#### ضروریات:

اس وفت مدرسہ میں کتب درسیہ کا ذخیرہ بہت ہی تھوڑا ہے، اصحابِ مال اس طرح توجہ کریں اور کتب حدیث بھیج کر مدرسہ کی اعانت کریں۔ درسیات کے علاوہ طلبا کوعموی مطالعہ کے لیے ہرفتم کی کتب یہاں پر کار آ مد ہو کتی ہیں۔

اردو ہمازے ملک کی مادری زبان ہے لیکن یہاں پر اس کے سوا کوئی موادنہیں

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار شات (حداول) 📢 📞 🕻 211 🖟 💝 ناز کا کا الجدیث کے تمن دَور

ہے۔ اخبارات ورسائل مدرسہ میں بہت ہی کم آتے ہیں، حالاتِ زمانہ کے لحاظ سے ہی جزیں بے صد ضروری ہیں اور اہل خیر کی توجہ کے قابل۔

انگریزی زبان حکومت کی زبان ہے اور آج کل تقریباً دنیا کی مشتر کہ زبان کا تھریباً دنیا کی مشتر کہ زبان کا تھم رکھتی ہے لیکن عربی پڑھنے والے طلباء کے لیے ممکن ہی نہیں کہ اسے بقدر ضرورت ہی سیکھ لیں۔

نی زمانہ دستکاری، تعلیم سے بھی زیادہ قابل توجہ ہے۔ جس کے لیے ایک خطیر سرمایہ کی ضرورت ہے تا کہ مدارس سے نکل کرطلبہ کی نگاہیں مساجد کی روٹی پر نہ پڑیں، بلکہ وہ اپنی روٹی اس کے علاوہ بھی کماسکیس، مگر بیساری چیزیں درمندانِ قوم کی توجہ کی مستحق ہیں۔

کھانے کا انظام گوجرانوالہ کی مقامی جماعت کے سپر دہ ہے کین حالت یہ ہے کہ امراء اس میں دلچی نہیں لیتے ، غرباء اسنے مستطیع نہیں کہ ضرورت کے مطابق اس بار کواٹھا سکیں۔ اس لیے سچ عرض کروں کہ کھانے کا انظام نہ دل پند ہے نہ لی بخش۔ یہ چیزیں گہری توجہ چاہتی ہیں۔ میری دلی خواہش ہے کہ احباب مال اعانت کے علاوہ اپنے سیحی مشوروں سے بھی ممنون فرمایا کریں تا کہ سیحی مشوروں سے بھی ممنون فرمایا کریں تا کہ سیحی مشوروں سے بھی ممنون فرمایا کریں تا کہ سیحی مشوروں سے بھی ممنون فرمایا کریں تا کہ سیحی

طبی امداد:

طبی الداد کا معاملہ بواہی مشکل تھالیکن شکر ہے کہ محترم جناب خان بہادر ڈاکٹر محمطیم صاحب گورنمنٹ پنشتر نے یہ بوجھ صبتاً للدایخ ذے لے لیا ہے۔ اللهم بارك له في أهله وماله، و أخلص أعماله لوجهك الكريم.

(تنظیم المحدیث روپرو، ۱۵-۲۲رجنوری ۱۹۳۷ء)

یعنی نکلا ہوا پانی ندی میں والیس آ جائے۔

# تگارشات (صداول) 🗫 🛠 🕻 212 کې کې کې ایک و ہندیس الل تو حید کی سرگرمیاں

# برصغیر پاک و ہند میں اہلِ تو حید کی سرگرمیاں

پاکتان میں کچھ عرصہ سے اہل بدعت نے انگرائیاں لینی شروع کی ہیں۔
ادب کے نام سے شرک، توسل کے بہانے سے ما سوی اللہ کی پرستش، شفاعت کے
عنوان سے غیراللہ کی بکارعرب وعجم میں اہل بدعت اور ارباب شرک کا شیوہ رہا ہے۔
یہی صورت حال یا کتان میں دہرائی جا رہی ہے۔

آباء کی جامد تقلید کے سہارے اور عوام کی جہالت کے کھونے پر ہمیشہ مشرکانہ رسوم اور بدعات کو زندگی کا بہانہ ملا، خاندانی رسوم اور عادات سے عوام کو عموماً اور عورتوں کو خصوصاً جو تعلق ہوتا ہے اسے اللہ کی بیخلوق تو ڑنانہیں چاہتی۔ ان عادات کو دراصل عوام آباء و اجداد کی یادگار اور ان کے نام کی زندگی سجھتے ہیں، اس لیے وہ دانتوں کی پوری قوت سے آخیں تھامنے کی کوشش کرتے ہیں، کتاب وسنت اور انہیاء بیالہ کا دانتوں کی پوری قوت سے آخیں روکنے میں بعض اوقات کا میاب نہیں ہوتے، بہی تقلید کے گرامی قدر ارشادات بھی آخیں روکنے میں بعض اوقات کا میاب نہیں ہوتے، بہی تقلید جامد ہے جسے ائمہ اسلام اور قائد بن سلف نے شرک کہنے میں بھی تجاب محسوں نہیں فرمایا۔ انخضرت نگائی فداہ ابی و ای، نے جب سے شرک کی بستیوں کو ویران فرمایا، مشرکین کی جمعیتوں کو ویران فرمایا، مشرکین کی جمعیتوں کو بارہ پارہ کیا اور تقلید آباء اور مشرکانہ جود کی کمرکوتو ڑا اس وقت سے بدی رسوم اور مشرکانہ عادات کے لشکروں میں انتشار رونما رہا اور ان کے حامیوں کو جمعیت نصیب نہ ہوگی۔

اسلام سے بل اور اسلام سے بعد شرک اور بدعت کوفروغ ہوتا رہا، اعوان و الصار محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ <u>www.KitaboSunnat.com</u>

(رصغیر پاک و ہند میں اہلی توحید کی سرگرمیاں علاق اللہ توحید کی سرگرمیاں کا میں اللہ توحید کی سرگرمیاں کا میں اللہ توحید کی سرگرمیاں

بھی کم وبیش ملتے رہے گر اہل حق کے مقابلے کی ہمت نہ ہوسکی اور نہ استدلال و براہین سے مقابلہ کا حوصلہ ہوسکا۔

مغل سلاطین کے آخری دور میں محل سرائے میں ہندورسوم اور شرک و بدعت کے لیے ماحول بے حدساز گار کر دیا گیا تھا، رفض و برہمنیت کے جوڑ توڑ سے قرآن وسنت اور سلف کے کمتب فکر کی مشکلات بہت بڑھ گئیں۔ فتنہ اس قدر بڑھ چکا تھا کہ علما کی معمولی کوششیں کچھ بھی کارگر نہیں ہو سکتی تھیں، وقت کسی بہت بڑی قربانی کا متقاضی تھا، رفض کا سازشی مزاج نمایاں ہو چکا تھا اور شرک و بدعت کی سر پرتی کے لیے ولایت سے انگریزی فو جیس کلکتہ کے ساحل سے اُر کر دہلی تک پھیل چکی تھیں۔ اس جوڑ توڑ سے اولیاء العیطان اور اساطینِ شرک و بدعت کو جس قدر مددمل سکتی تھی اور جس حد تک وہ مضبوط ہو سکتے تھے ظاہر ہے یہاں معمولی علما کی دال نہ گلے تو تعجب نہیں۔ ایے وقت میں اہل حق کو یا تو پوری قوت سے میدان میں اُر نا چاہیے یا پھر قوت اعجاز کا انظار کرنا چاہیے۔

### ایک قرشی خاندان:

موت وحیات کی اس کارگاہ میں وقت کی آ واز کے مطابق ایک نجیب الطرفین قرشی خاندان مقل کی پوری فضا پر قابض ہوگیا۔ اس قربانی کی داغ بیل گیارہویں صدی کے آغاز میں ایک العمری فاروقی نے ڈالی تھی، جس نے تجدید کی شان سے شیطان کے لشکروں کو للکارا۔ اس نے اپنی بے پناہ قوت سے شاہ جہان اور جہا نگیر کے تاج کو جنجوڑا، اس نے حاکموں کی آتھوں میں آتھیں ڈال کر للکارا کہ بیتخت و تاج تمارے آباکی میرائنہیں، بیمیرے رحمان اور قہار رب کا عطیہ ہے، اگرتم اس کی ذمہ داریوں کو پورانہیں کرو گے تو بی تحت و تاج تم سے بزور واپس لے کر کسی اور کے سپرد کیا جائے گا۔ ﴿وَإِنْ تَتَوَلُّواْ يَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْدَ کُمْ فَدُ لاَ يَكُونُواْ اللّٰ مِيرِد کیا جائے گا۔ ﴿وَإِنْ تَتَوَلُّواْ يَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْدَ کُمْ فَدُ لاَ يَكُونُواْ اللّٰ کَا اللّٰ کی سے بردر واپس لے کر کسی اور کے سپرد کیا جائے گا۔ ﴿وَانْ تَتَوَلُّواْ يَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْدَ کُمْ فَدُ لاَ يَكُونُواْ

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اَمْثَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨] رحماني طاقتين قباريت كرنگ مين ظاهر مول گي-

اس مقدس انسان نے پوری سنجیدگی سے کہا کہ تخت و تاج عوام کے حقوق کی حفاظت کے لیے ہے، اللہ کی کتاب اور محمد عربی سنگائی کی سنت کی مگہداشت کے لیے ہے، جو یہ خدمت نہیں کر سکتا اسے خود بخود یہ کرسی خالی کر دینی چاہیے۔ اس تخت و تاج کا مقصد خدمت ہے ریاست نہیں، یہال غلامی مطلوب ہے شنرادگی مقصود نہیں۔ اس بادشاہت کا یہ منشا نہیں کہ اللہ کی مخلوق تمھاری تعظیم کے لیے سر بسجود ہو اور تمھاری گردنیں رعونت سے تنی رہیں، تم رقص و سرود اور فسق و فجور میں زندگی بسر کرو اور مخلوق تمھارے سامنے کورش بجالائے۔

اس اخلاص بھری آ واز کا جواب قلعہ گوالیار میں قید اور کی سال تک نظر بندی کی صورت میں دیا گیائیکن بیاستبداد دیر تک ندرہ سکا، آ خرجیل کے دردازے کھولنے پڑے، نظر بندیوں کے تار، تار تار ہوکر رہے اور سچائی کے سامنے جھکنے کے سوا جارہ نہ رہا۔

امام ربانی کے مکتوبات اور مجدد اعظم کی تعلیمات نے جوصور چھونکا تھا اس نے بتدر تج حشر کی صورت اختیار کرلی اور ایک پورا خاندان اصلاح حال کے لیے میدان میں آگیا، اس نے ابلیس کوچیلنج کیا کہ وہ راستہ چھوڑ کر ایک طرف ہٹ جائے، خدا سے جنگ کا نتیجہ اچھانہیں۔

### حكيم الأمت شاه ولي الله:

اس کارزار کے معرکہ میں اسلامی عساکر کی رہنمائی کا ذمہ علیم الامت حضرت شاہ ولی اللہ داللہ نے لیا۔ انھوں نے حکیمانہ انداز سے پورے ماحول پر نگاہ ڈالی، انھوں نے مغل بادشاہوں کی عیاشیوں کو دیکھا اور انھیں اس سے ڈکھ ہوا، ان کے محلوں کی بدمعاشیاں اور داشتہ محلوں کی بدمعاشیاں اور داشتہ عورتوں کی عصمت ریزیاں معلوم تھیں۔ وہ سمجھ رہے تھے کہ غل خاندان اپنی زندگی کا

<u>www.KitaboSunnat.com</u> (المعلق المراثات (حداول) المحافي المراث المراث

حق کھو چکا ہے، اس کی بساط کو زودیا بدیر کپٹنا ہے۔

انھوں نے ان جاہل بادشاہوں کی معذوریوں کو بھی دیکھا، انھیں محسوں ہور ہا تھا کہ رفض نے حبِ اہلِ بیت کے نام سے کتنا وسیع جال پھیلا رکھا ہے اور بینا خواندہ بے خبر شہرادے کس طرح اس کا شکار ہورہے ہیں؟ حسینی برہمنوں نے کیسے ڈھونگ رچا رکھے ہیں اور یہی حال اس وقت عام علا اور پیشہ ورفقرا کا تھا۔

پھر گیارہویں صدی کے آغاز میں جہاں گنتی کے چند اہلیس تھے اب پڑھے لکھے شیطان ہزاروں کی تعداد میں پھیل رہے ہیں، جو برائی کو پھیلانے کے لیے برانے لوگوں کی جگہ سنجالنے کو منتظر بیٹھے تھے۔ لینی اس ونت ہزاروں فتنے صرف کمحوں اور گھڑیوں کا انظار کر رہے تھے۔شاہ صاحب کو وُ کھ بھی ہوا اور ان لوگوں پر رحم بھی آیا، اس لیے اس وقت کے مجدد کی آواز میں کڑک کی بجائے ایک لوچ تھی، اب للکارنہیں بلکہ ایک سلجھی ہوئی بکارتھی۔اسے اس بھٹکی دنیا پر رحم آیا، اس نے بورے ماحول کا جائزہ لیا، وہ بھی تصوف کی زبان میں بولا اور پچھ لوگوں نے سمجھا کہ چھٹی صدی کا غزالی تزکیرً قلب کا پیغام لے کر آیا ہے، مبھی وہ یانچویں یا چوتھی صدی کے فقہی جمود کی زبان سے بولا،لوگوں نے جانافقتی فروع کا ماہر اور ائمہ فقہ کے اجتہاد واستنباط کا بہترین ترجمان دنیا سے ہم کلام ہو رہا ہے۔ بھی وہ یوں گویا ہوا: ''فی الجملہ مسلک فقہاء محدثین پسند اوفاد'' دُور اندلیش لوگوں نے جانا کہ مسلک ِسلف کا داعی، فقہی جمود کامحقق و نقاد قرونِ خیر کا پیغام لے کر دنیا کی راہنمائی کے لیے آپہنجا ہے۔غرض ہر گروہ نے اسے اپناسمجھا اور اس سے استفادہ کی کوشش کی۔ وہ صحیح معنی میں تھیم الامت تھا۔

شاہ صاحب افراط و تفریط سے زیج کر اعتدال کی راہ پیدا کرنا جاہتے تھے، ان کا خیال تھا کہ وہ اسلام کی سربلندی کے لیے الیی کوشش فرہائیں جس سے کسی ہنگا ہے کے بغیر اپنے مقصد میں فائز ہو تکیں، لوگ امن کے ساتھ دینِ حق کو قبول کریں، دین کی پورے سون سے ساتھ رندی ہے مام کوسوں پر قاب کی ہوجائے، سیطان ہ پوری خاموش سے اپنے لیے کوئی اور راستہ اختیار کرے۔ نبید

لین تصوف اعتدال پر آئے، فقبی جمود ذرا دُھیلا ہو اور "ما آنا علیه واصحابی " کے لیے سلح وآشتی سے راستہ صاف ہوجائے۔ وین کا اصل سرچشمہ بہر کیف اللہ کی کتاب اور آنخضرت مَالَّیْمُ کی سنت ہی کو رہنا چاہیے۔ ائمہ جمہتدین کے مکاتب فکر راہنمائی کے فرائض انجام دیں گے خود راہ نہیں بنیں گے۔ ججۃ اللہ البالغہ مصفے اور مسوی، ازالة الخفاء، وغیرہ صحف اس حکمت بالغہ، اس رصانت فکر، اس اعتدال فکر کا پیۃ دیتے ہیں جو سیم وقت کو عطا فرمائے گئے تھے۔ وہ چاہتے تھے کہ یہ انقلاب علم و حکمت اور کتاب وسنت کے احیا اور اقامت وین کا مدرسہ قرار پائے اور سرزمین ہند اللہ کے اور سرزمین ہند اللہ کے نور سے جگمگا اُٹھے۔

### ابلیس کی فوجیس:

وقت کا تھیم امن کا خواہشند ہو، درُست ہے، لیکن شرپند طاقتیں اسے کیول کامیاب ہونے دیں؟ ان کے پروگرام کی کامیابی بدائنی میں ہے، کشت وخون میں ہے، ہنگامہ آرائی میں ہے۔ بید حضرات قرآن عزیز کے ترجمہ پر ناراض ہوگئے، قبر پرتی کی مخالفت سے لڑائی پرآمادہ ہوگئے، تعزیہ داری کو اسلام کا شعار ظاہر کیا جانے لگا، دنیا کو باور کرایا گیا کہ خدا کی کتاب کو ولی اللہ نہیں سمجھ سکتا، اس نے ترجمہ نہیں کیا

<sup>•</sup> سنن الترمذي، وقع الحديث (٢٦٤١) اس كى سند مين عبدالرحن بن زياد الأفريقي رادى ضعيف ہے۔ نيز يه الفاظ المعجم الكبير للطبراني (١٠٢/٨) كى ايك روايت مين بنى موجود بين ليكن وہ سخت ضعيف اور موضوع ہے۔ ويكھيں: الحرح والتعديل (١٩٧/٥) منبه: فذكورہ بالا جمله ايك طويل حديث "حديث افتراقي امت "كا ايك كلوا ہے، بيطويل حديث توضيح ہے، ويكھيں: السلسلة الصحيحة (٢٠٤) ليكن يه فذكورہ بالا جمله سيح سندات تابت نيل ہے۔ تفصيل كے ليے ويكھيں: مجلة "الحديث" حضرو (ومبر ٢٠٠٨، شاره نمبر: ٥٥، ص: ٣)

نگارشات (عداول) کی در بندین ال توحید کی سرگرمیال کی در بندین ال توحید کی سرگرمیال

بلکہ بے ادبی کی ہے، انسان کا کہاں مقدور کہ وہ کتاب اللہ کے مقاصد کو پاسکے؟

ان مشکلات کے ہوتے ہوئے شاہ صاحب را اللہ نے اس مقصد کے لیے مدرسہ رحیمیہ کی مند سے کام لیا، اس مدرسہ میں اسا تذہ کی حیثیت مشین کی نہتی، نہ طلبہ دساور کا مال تھا کہ منڈی سے نکلے اور بازار میں مہنگے سے بک گئے۔ یہ مدرسہ ایک محتب فکر تھا جس میں تصوف کے ساتھ سنت کو آمیز کرنے کی مشق ہوتی تھی، فقہ العراق کے ساتھ احد کیا جاتا تھا۔

به ظاہر یہ فقہ العراق کی ایک درسگاہ تھی لیکن اس طرح کہ اس پر شخ علی طاہر المدنی نے حدیث سے اس میں چلا پیدا کر دیا تھا، وہاں بدعات کے خلاف خاموش جہاد تھا، فقہی جود میں استنباط اور اجتہاد کی خوشگوار آ میزش ہورہی تھی۔ یہ مدرسہ فکر برئی سجیدگی سے سنت اور فقہائے محدثین کے مسلک کی طرف ترقی کر رہا تھا۔ اس کے نامور تلافہ میں صاحب "در اسات اللبیب" تھے، شاہ عبدالعزیز، شاہ عبدالقادر، شاہ رفع الدین اور شاہ عبدالغی صاحب جیسے فحول اہل علم اس مدرسہ سے فیض یاب شوئے۔ پھر ہرایک اپنی اپنی جگہ امت واحدہ تھا، وہ اسی مسلک کے مبلغ تھے جو آھیں ہوئے۔ کھر ہرایک اپنی اپنی جگہ امت واحدہ تھا، وہ اسی مسلک کے مبلغ تھے جو آھیں اپنے استاد محترم سے ملا تھا:

''بعد ملاحظه کتبِ نداهب اربعه و اصولِ فقه اور احادیث که متمسک است قر ار داد خاطر بهردنورغیبی روشنی فقها محدثین افتاد ؟

(بفت روزه الاعتصام لا بور، الـ ١٨را كوّبر١٩٦٣ م)

<sup>•</sup> نداہب اربعہ، اصول اور احادیث کی کتب ملاحظہ کرنے کے بعد نور نیبی کی مدد سے دل فقہاءِ محدثین پرمطمئن ہوا۔

نگارشات (صداول) المحديث كامد و جزر ( 218 ) المحديث كامد و جزر

# تحريك المحديث كامدّ وجزر

اور

# حضرت شاہ ولی اللہ کی تجدیدی مساعی کے اثرات

علامہ ابن خلدون نے لکھا ہے کہ پہلی امتوں میں بھی مختلف ذہن تھے، بعض الفاظ کے ظاہری مفہوم پر اعتاد کرتے تھے، بعض کی توجہ اسباب وعلل کی طرف ہوتی تھی، وہ الفاظ کوصرف ذریعہ بچھتے تھے۔ پچھ لوگ اس عالم کون و فساد میں دین اور دنیا دونوں کو حاصل زندگی بچھتے تھے، پچھ ترک دنیا اور زہد و ورع کو حاصل مقصد خیال کرتے تھے۔ معلوم ہے کہ اپنی اپنی جگہ بیسب چیزیں درست ہیں، اور اس کارخانه حیات وموت میں نہ الفاظ سے گریز ممکن ہے نہ اسباب وعلل کونظر انداز کیا جا سکتا ہے۔ اس دنیا میں رہ کر دنیا اور اس کی ضروریات سے بالکلیہ دامن کئی نہ شریعت کا مقصد ہے اور نہ دنیا برسی اور اس کی طلب میں جنون کی حد تک بھاگ دوڑھیج راوعمل ہے۔غلو کسی میں آئے برسی اور اس کی طلب میں جنون کی حد تک بھاگ دوڑھیج راوعمل ہے۔غلو کسی میں آئے اس میں خرابی پیدا ہوگی۔ اسلام اور آ مخضرت تا این اللہ عداہ روحی۔ نے اس میں اعتدال کی طرف راہنمائی فرمائی ہے۔

"قال ابن كريون: وكان اليهود في دينهم يومئذ ثلاث فرق: فرقة الفقهاء وأهل القياس، ويسمونهم الفروشيم، وهم الربانيون، وفرقة الظاهرية المتعلقين بظواهر الألفاظ من كتابهم، ويسمونهم الصدوقية، وهم القراؤون، وفرقة العباد المنقطعين للعبادة نگارشات (صداول) کی کامترو کری انجاد یک کامترو جزر کامترو جزر کامترو جزر کامترو کامترو

والتسبيح والزهاد فيما سوى ذلك، ويسمونهم الحسيديم. "
"يهود مين اس وقت تين گروه هي، فقها سي جن كو وه فروشيم كهتے سي البين بهى الله كانام ہے۔ بعض ظاہرى سي جو كتاب كے الفاظ كو مانتے سي ان كانام صدوقيه تھا، اور أهين قرابهى كها جاتا تھا، اور ايك گروه فقرا اور زام ول كانھا، أهين شبيح وتهليل كے سواكسى چيز سے رغبت نہ تھى، ان كو هديد يم كها جاتا تھا۔"

آنخضرت مَالِينَا كاارشادگرامی ہے:

"لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو النعل بالنعل." "تم يهلي لوگوں كے قدم بقدم چلو گے۔"

#### مختلف ذبهن:

آج اسلام میں بھی متیوں قتم کے آ دمی موجود ہیں، بعض شریعت پر غائز نظر رکھتے ہیں اور دین کے مصالح ہمیشہ ان کے پیش نظر رہتے ہیں، پچھ ظاہر بین ہیں جن کی نظر بالکل سطی ہے، اور زاہدوں کا گروہ تو پورے ملک کے ذہمن پر چھا رہا ہے، خانقا ہی نظام ابتدا میں کسی قدر اچھا تھا، اس کی تفصیلات معلوم ہیں، اب ظاہر ہے کہ اکثر بدعات انھیں کے قدموں سے اٹھتی ہیں اور بدی فتنوں کا مرکز یہی لوگ ہیں۔

آ تخضرت مَنْ الْمَنْ کی بعثت کے بعد صحابہ میں فقہا بھی موجود تھے، اہل ظاہر بھی، زامد اور اتقیا بھی پائے جاتے تھے۔ آنخضرت مَنْ اللّٰهُ کے بعد امت میں مختلف طبقات رہے اور بیشمیں اہل فکر میں موجود رہیں لیکن اس میں بھی بے اعتدالی ہوجاتی۔ جمود تو

تاریخ ابن حلدون (۲/۲۲)

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث (١٨٨٩) صحيح مسلم، رقم الحديث (٢٩٦٩)
 ولفظه: "لتبعن سنن من كان قبلكم شبرا بشبر و ذراعا بذراع..." اورايك روايت شن ع: لتسلكن سنن من قبلكم حذو النعل بالنعل..." (المستدرك: ٢١٩/١)

نگارشات (صداول) کی کی الحدیث کامذ و بزر

اسلام کی اُفادِ فطرت کے خلاف تھالیکن یہ جمود تینوں تحریکات میں آیا، کبھی ظاہر پرتی اسلام کی اُفادِ فطرت کے خلاف تھالیکن یہ جمود تینوں تحریکا، لوگوں نے مقاصد اور مصالح کونظر انداز کر کے محض الفاظ پر سارا زور صرف کر دیا۔ کبھی آراءِ رجال اور قیاسات علا نے ذہن کواس قدر متاکثر کیا کہ خص آرا وافکار نے تقلید اور جمود کی صورت اختیار کرلی، انتہ اور علا کی تقلید کو واجب اور فرض کیا جانے لگا جم مقتدر علا کی جزوی مخالفت اس قدر جرم مجمی جانے لگا گویا وہ پینجبر کی مخالفت اس قدر جرم مجمی جانے لگی گویا وہ پینجبر کی مخالفت ہے۔ یہ دونوں غلوکی راہیں تھیں۔

یکی مرض زباد واتقیا میں نمودار ہوا، وہاں بھی پیرکومظہر بنایا یا پیغیبرکائعم البدل سمجھا جانے لگا، بزرگول کے عادات ورسوم اور اوراد و وظائف کو وجی کا مقام دیا گیا، فقر و حال کوشر بعت اور دحی کا رقیب ظاہر کیا گیا، شرعی حلال کوحرام اور حرام کو حلال کہنے میں ان حضرات کوکوئی تأمل نہ تھا۔ یہ بھی ایک جمود ہے جو اسلام کے مزاج اور طبیعت کے بالکل خلاف ہے، اسلام ایک متحرک دین ہے، اس میں کتاب وسنت کو اساس قرار دے کر ہر دور میں فکری آزادی کی نہ صرف جمایت فرمائی گئی ہے بلکہ حریت ِفکر کے لیے ممکن طور پر راہیں ہموار کر دی گئی میں اور جمود اور تقلید کورو کئے کی ہرکوشش عمل میں لائی گئی۔

### جمود شكن تحريكات:

اسلام کی اشاعت کے مختلف ادوار میں اس کے اثر و رسوخ اور مختلف اذہان کی ائمدار بعداور باتی ائمہ سنت اور ان کے علوم کے ساتھ تعلق کی جو آج جامد صورت پیدا ہو چکی ہے معلوم ہے ابتدا میں نہیں تھی، نہ ائمہ اسے پند فرماتے اور نہ ان کے تلافہ ہے ہادون نے امام مالک رشاشہ نے سامنے موطا کی آئی حیثیت کا جب ذکر کیا تو امام مالک رشاشہ نے بختی ہے اس کا انکار کیا۔ (الدیباج، ص: ۲۰۰)

ائمہ اربعہ نے اپنی تقلید سے روکا۔ ججۃ اللہ اور کتاب العلم لابن عبدالبر وغیرہ میں ان کے ارشادات بھراحت موجود ہیں۔ تعجب ہے کہ اکابر دیوبند آج بڑی جرأت سے اس جمود اور تقلید کی دعوت دیتے ہیں اور اسے واجب تک کہنے سے گریز نہیں فرماتے حالانکہ یہ صاحب شریعت کا وظیفہ ہے۔معلوم ہے کہ تقلید اور اس جمود کا دور چارسوسال بعد ہوا۔ (مؤلف) تَكَارِثُات (صداول) 🗫 📢 ( 221 ) 🗫 🐧 يك المحديث كامة وجزر

عقیرت مندبوں اور مختلف قتم کے امیال وعواطف کی نیرنگیوں نے مد و جزر کی صورت اختیار کی، بھی ظاہر پسندی اور الفاظ کے تقاضوں نے اتنا زور پکڑا کہ قیاس صحیح اور مصالح کو شکست دے دی گئی، تجھی آ را و مقائیس کی محبت نے اپیا جمود پیدا کیا کہ آ راء رجال کے سامنے نصوص مبجور اور متر وک قراریا گئے ، فرضی مسائل کا نام شریعت رکھ دیا گیا۔ اس مد و جزر کا نتیجه حافظ ابن جزم کی ظاہریت ہے اور اس کا نتیجه فقها کی کتاب الحیل ہے، جس نے عبادات سے لے کر معاشیات تک دین کا حلیہ بگاڑ کر رکھ دیا، بڑے بڑے فواحش دین کے لبادے میں عبادت اور تفقہ تصور ہونے لگے، نماز، زکو ة، جج، حیل کی وبا سے محفوظ نه ره سکے۔ عام طور پر سمجھا جاتا ہے کہ ظاہریت کا تعلق فن حدیث سے ہے، ابن حزم وغیرہ پر ظاہریت اس لیے غالب رہی لیکن حقیقت ہیہ کہ فقہی حیل اور ظاہریت دونوں ایک ہی ذہن کی پیدادار ہیں۔ ابن حزم اور ان کے رفقا نے حدیث کے الفاظ کے ظاہر سے ٹھوکر کھائی اور ارباب حیل نے فقہی قواعد کے ظواہر سے دھوکہ کھایا، شارع کے مقاصد اور مصالح دونوں جگہ نظر سے اوجھل ہوگئے، دونوں جگہ الفاظ کی ظاہریت نے معاملہ فہی اور ذکا کی نگاہوں کو چکاچوند کر دیکھ

قیاس سے اگر نظائر کا صحیح جائزہ نہ لیا جا سکے اور شریعت کے مقاصد کا صحیح طور پر لحاظ نہ رکھا جا سکے تو صرف قیاس کے اعتراف یا اسے اصول وادلہ مان لینے سے پچھ بھی حاصل نہیں، اکابر کے ارشادات اگر محض اکابر کی برتری کی وجہ سے قابل احترام ہول اتو مہمی ظاہر پرتی کی ایک قتم ہے اور جمود کا ایک نامناسب مظاہرہ!

### تاریخِ نداهب پرایک نظر:

حجاز، بخارا، مصر اور مغرب میں حدیث کا دور دورہ تھا، لوگ حدیث پڑھکتے پڑھاتے تھے، حفظ و ضبط کی مجلسیں گرم تھی، مدارس میں "حدثنا" اور "أجبرنا" کے غلغلے بلند تھے، لکا یک حجاز اورمصر میں امام شافعی ٹرالٹ کے حفظ و ذکا کا اثر بڑھا، سوڈان سے اندلس تک امام مالک رشائن کے مسلک فقہ کا اقتدار قائم ہوا، کوفہ سے ایران اور پھر اقصائے ہند میں امام ابوصنیفہ رشائن کی علمی ضیا باریوں نے اپنا اثر ظاہر کیا، نجد اور اس کے حوالی میں حضرت امام احمد بن صنبل رشائن کی قربانیاں اپنا رنگ لائیں، اس کے علاوہ بھی بعض ائم کیا جہاد نے بعض علاقوں پر اپنا اثر ڈالا، جیسے امام اوزائی، ابن جریر طبری، حافظ ابن خزیمہ، واود ظاہری ریسائنہ۔ اس کا بھیجہ یہ ہوا کہ ان بزرگوں کے قہم اور طریقِ فکر کو بھی حدیث فہمی میں ضروری قرار دیا گیا۔ ابتدا میں بید خیال تھا کہ ان حضرات کے افکار کا تنبع ذبن کو لغزش سے بچا سکے گالیکن تھیجہ یہ ہوا کہ بیفکر مندی خود ایک لغزش بن گئی اور سنگ میل سنگ راہ ہوگیا۔

ائمہ حدیث اور فقہا کے مباحث، احناف اور شوافع کے مناقشات اسلام کی خدمت کی بجائے بعض مقامات پر اسلام کے لیے نقصان دہ ٹابت ہوئے، قرآن و سنت کے نصوص باہم تقلیم ہوگئے۔

#### تحريكات إصلاح:

ا بنی تاریخ پر نظر ڈالیے تو معلوم ہوگا ہر دور کے اہل علم اس مرض کے علاج میں مصروف رہے، آ وارگی سے بیجتے تو جمود آ جاتا، جمود سے بیچنے کی کوشش کرتے تو آ وارگی کے خارستان میں دامن اُلجھ جاتا۔

#### حضرت شاه ولى الله رشالفية:

پیشِ نظر گزارشات میں حضرت شاہ ولی الله رشان کی مساعی اور اُن کے نتائج فکر کا تذکرہ اس نگاہ سے ہے کہ مغل دور کے اواخر میں جب جمود کی گھٹا کیں ہند کے افق پر چھائی ہوئی تھیں، اورنگ زیب عالمگیر جیسا نیک دل بادشاہ زیادہ سے زیادہ کہی کوشش کر سکا کہاس نے فقاوی ہندیہ کی صورت میں علما کے ذریعے اسلام کی خدمت کی۔

شاہ ولی اللہ بھللنے ان کے رفقا اور ان کے متوسلین نے اس اندھیرے میں ایک محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ نگارشات (حدادل) کی کی الحدیث کامد و جزر شنری دا کی مان تربی الک فقد الم میشور کاط کو تم ایشان و جرار میشان الم

روشیٰ کے مینار کی طرف توجہ دلائی اور وہ فقہا و محدثین کا طریق تھا، شاہ صاحب ہندوستان
کی حقیت اور ابن حزم کی ظاہریت کو فقہا و محدثین کے دامن میں پناہ دینا چاہتے تھے۔
ہندوستان کے اہل تو حید حفی یا اہل حدیث ۔ کو شاہ ولی اللہ سے کوئی صحیح نسبت
ہندوستان کے اہل تو حید حفی یا اہل حدیث ۔ کو شاہ ولی اللہ سے کوئی صحیح نسبت
ہے تو حقیت خالصہ اور ظاہریت محضہ سے نج کر انھیں فقہا و محدثین کا طریق اختیار کرنا
چاہیے، اس دور میں اسلام کی بیسب سے بڑی خدمت ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو اتباع حق عمل اور اعتقاد میں اعتدال کی تو فیق دے۔

آئدہ اوراق میں بیظ ہرکرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ مختلف اذبان کے غلومیں صالح تحریکات نے کیا کردار نمایاں ادا کیا؟ تحریکات سلفیہ نے مختلف ادوار میں کیا اصلاحات فرمائیں؟ فقہاءِ اسلام نے کیا خدمات انجام دیں؟ صوفیا نے کیا کیا اوران مینوں اذبان پرشاہ ولی اللہ راس کی اصلاحی کوششوں نے کیا اثر ڈالا؟

#### المحديث:

شروع شروع میں لفظ''المحدیث' کا مقصد یہ تھا کہ اجتہادی اُمور میں تقلید اور جمود کو دین میں پنینے کا موقع نہ دیا جائے بلکہ صحابہ اور ائمہ اسلام کے اجتہاد سے وقت کے مصالح کے مطابق فائدہ اٹھایا جائے اور فقہی فروع میں جمود اور فرقہ پروری کی حوصلہ افزائی نہ ہونے پائے ، اصل نظر کتاب اللہ اور آنحضرت مُلِینی کی سنت پرمرکوز رہے۔
کتاب وسنت میں اگر کسی مسئلہ یا وقتی حادثہ کے متعلق صراحت موجود نہ ہوتو اس کا فیصلہ محض کسی شخصی رائے کے مطابق نہ ہو، یا کسی علاقے کے علا اپنے مخصوص افکار امت پر نہ ٹھونس دیں بلکہ اصل مطمح نظر صحابہ اور اسلاف کرام کی وسعت ِنظر ہو، جمود اور شخصیت پروری سے اُمت میں ضیق نہ بیدا کیا جائے۔

جب نصوص نہ ہوں، کتاب وسنت میں احکام صراحثاً نہلیں تو رائے یا اجتہاد کے سوا حارہ نہیں ۔صحابہ نے بھی اجتہاد فر مایا، ائمہ اربعہ اور دوسرے ائمہ مجتہدین نے بھی نگارشات (صداول) 🗫 🚓 🔑 🚓 🐉 🕏 کی الجدیث کامدّ و جزر

بوقت ضرورت اجتهاد فرمایا، وقت کے ضروری مسائل کو اجتهاد بی سے سیجھے اور حل کرنے کی کوشش ہونی جا جہاد کیا اور قیاس کی کوشش ہونی جا جہاد کیا اور قیاس شرع یا میزانی، وقت کے مسائل میں مخلص کی راہ بیدا فرمائی۔

حافظ ابن حزم اورامام داود ظاہری کا قیاس سے بالکل صرف نظر کا نظرید ائمہ صدیث میں مقبول نہ ہوسکا، اور فقہاءِ عراق میں تو اس کی گنجائش ہی کہاں تھی؟ اس لیے ائمہ صدیث اور فقہاءِ عراق میں قیاس سے استفادہ یا نظائر میں احکام کی وحدت کا جہاں تک تعلق ہے اس میں کوئی اختلاف نہیں، بوقت ضرورت قیاس کوسب درست سمجھتے ہیں بلکہ ضروری!

شاہ صاحب بڑللٹنے نے ان دومختلف اور غیر معتدل نظریات اور ان کے نتائج کے حسن وقتح سے متأثر ہوکرا پنے تلاندہ اور متوسلین کو بیہ وصیت فرمائی:

"وصیت اول این فقیر چنگ زدن است بکتاب وسنت در اعتقاد و ممل و پیوسته بند بیر بر دومشغول شدن و بر روز حصه از بر دوخواندن و اگر طاقت خواندن ندارد ترجمه ورق از بر دوشنیدن و درعقاید ند به بالی سنت خواندن ندارد ترجمه ورق از بر دوشنیدن و درعقاید ند به عراض نمودن و اختیار کردن و از تفصیل و تفیش آخیه سلف تفیش کردند اعراض نمودن و بیشکی کات معقولیان خام النقات کردن و در فروع پیروی علاء محد ثین که جامع باشند میان فقه و حدیث کردن و دائما تفریعات فقهیه را بر کتاب و سنت عرض نمودن آخیه موافق باشد در حیّز قبول آوردن والا کالائی بد بریش خادند دادن امت را بیج وقت از عرض مجتهدات بر کتاب و سنت استغنا حاصل نیست و خن متقدفه فقهاء که تقلید عالمی را دست آویز ساخته تنج سنت حاصل نیست و خن متقدفه فقهاء که تقلید عالمی را دست آویز ساخته تنج سنت را ترک کرده اندنشنیدن و بدیشال النقات نکردن و قربت خدا بستن بدوری اینان کرده اندنشنیدن و بدیشال النقات نکردن و قربت خدا بستن بدوری

''فقیر کی پہلی وصیت ہیہ ہے کہ اعتقاد اورعمل میں کتاب وسنت کے ساتھ تمسک کرے اور ان دونوں کو اپنا مشغلہ قرار دے، اور ہر دو سے پچھ حصہ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ نَكَارِثَات (حداول) ﴿ ﴿ ( 225 ) ﴾ ﴿ يَكَ الْجَدِيثَ كَامَةُ وَجَرَرَ

روزانہ پڑھے اور اگر پڑھ نہ سکے تو چنداوراق کا ترجمہ سنے، اورعقا کد میں سلف اہل سنت کی روش اختیار کرے اور ائمہ سلف کی طرح موشگافیوں سے يے اور خام کارمعقوليوں کی شک آ فرينيوں سے بيے، اور فرعی مسائل ميں ان محدثین کا اتباع کرے جو حدیث اور فقہ دونوں سے پوری طرح واقف ہوں، اور فقہی مسائل کو ہمیشہ کتاب وسنت پر پیش کرے جوموافق ہواسے قبول کرے ورنہ بالکلیہ نظرانداز کر دے، أمت کواینے اجْتَهَا دات کو کتاب وسنت پر پیش کرنے سے بھی استغنا حاصل نہیں ہوا، اور ضدی قتم کے فقیہ حضرات، جنھوں نے بعض اہل علم کی تقلید کو دین کا سہارا بنا رکھا ہے اور کتاب وسنت ہے اعراض ان کا شیوہ ہے، کی بات تک ندسننا اور ان کی طرف نگاہ مت اٹھانا اور ان سے دور رہنے میں ہی خدا کا قرب تلاش کرنا۔'' شاہ صاحب کے دانشمندانہ اور جرات آمیز اعلان سے تعجب ہوتا ہے۔ شاہ صاحب نے جس ماحول میں تربیت یا کی تھی وہ فقہی جمود کا دورتھا، اس وقت کا بہت بڑا متدین اور روش خیال بادشاہ وہ اسلام کی جو سب سے بڑی خدمت کر سکا وہ فآویٰ عالمگیری کی تالیف تھی، جسے فتاویٰ ہندیہ کہا جاتا ہے۔ عالمگیر نے اسلامی قانون کی بہتر تعبیر کے لیے وقت کے بہترین علا کو جمع کیا، ان مق*دس بزرگو*ں نے اپنے وسیع علمی معلومات کی روشنی میں فقہ حنفی کی بیہ بہترین خدمت انجام دی۔

اس کتاب کی خوبی صرف اسی قدر ہے کہ فقہا رہے کے اقوال سے اوفق بالمصالح اقوال کو لے لیا گیا اور مختلف فیہ کو اسی طرح درج کر دیا گیا تا کہ جس پر مناسب ہو ممل کر لیا جائے۔ گویا اس دیرینہ جود میں ایک محدود مقام تک حرکت کی کوشش کی گئ۔ قرآن اور سنت یا دوسرے ائمہ کے خداجب کے لحاظ سے شرعی مصالح کا جائزہ لینے کی کوشش نہیں کی گئے۔ حضرت شاہ صاحب رشائے نے اسی ماحول میں پڑھا اور غالبًا والد صاحب کی زندگی میں مند درس کی زینت ہے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کا محتور ( 226 ) کا الحدیث کامد و جرر

ایما معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب کے دروس اور طریق افتا سے طالب علم اوراس وقت کے عوام مطمئن تھے لیکن خودشاہ صاحب مطمئن نہ تھے۔ جس چشمہ سے عام دنیا سیرایی حاصل کر رہی ہے وہ چشمہ خود اپنی سوتوں میں تھنگی اور خشک سالی محسوس کر رہا تھا، جامد اور تقلید مزاج طبائع اپنی رسائی اور فہم کے لحاظ سے سمجھ رہے تھے فقہ حنفی اور اس کے مصالح کی ترجمانی کا حق صحیح طور پر ادا ہور ہا ہے لیکن علم و تفقہ اور حکمت ومصالح کا بیرتر جمان دل ہی دل میںمحسوس کر رہا تھا کہ جب نداہبِ مجتہدین اسلام کی ترجمانی ہے اور ائمہ نقہ کا ماخذ قر آن اور سنت ہے تو لبعض تعبیرات کو کلیٹا کیوں ترک کیا جائے اور بعض بر قناعت کیوں کی جائے؟ اگر کسی موسم اور کسی ملک میں ایک تعبیر اسلامی مصالح اور دینی مقاصد کے چو کھٹے میں پوری سازگار آسکے تو بالکل ممکن ہے کہ دوسری تعبیر دوسرے ماحول میں اس ہے بھی زیادہ ساز گار آئے، نبوت جب ختم ہو چکی ہے تو صرف ترجمانی اور تعبیر کو کیوں نبوت کی طرح واجبی اور دوامی حیثیت دی جائے؟ امام ابو حنیفہ، امام شافعی، امام ما لک اور امام احمد دیکھنے دین کے خادم ہیں اور اسلام کے تر جمان۔ دین ان کا دستِ گر اور خادم نہیں کہ ان کے ارشادات اور احکام کے لیے ہر وفت چثم براہ رہے۔

فقہا کی عرصہ سے بیرحالت تھی کہ وہ اس اسمی اور فقہی تقلید کو واجب اور فرض سمجھتے تھے، اس کی مزعومہ حیثیت کی بنا پر اکفار و تکفیر اور ایک دوسرے کی اقتدا سے حتی طور پر روکا جاتا تھا۔ بیرسوتیلی مال کا معاملہ ایک دانشمند کے لیے موجب حیرت تھا، شافعی حنفی ہوتو سزایائے اور حنفی شافعی ہوتو خلعت لیے، بیکسی حق پروری ہے؟

یہ عجیب وطیرہ تھا کہ علما کے اقوال و ارشادات اور نصوص کتاب وسنت میں جب اختلاف اور تعارض ہوتو تاویل اور تو ٹر بھوڑ نصوص کا حصہ تھا اور اپنی جگہ پر قائم رہنا ائمہ کی فقہیات کا حق تھا، اور پھر دعویٰ یہ تھا کہ اصل مطاع نبوت ہے اجتہاد نہیں! یہ دو (نگارشات (صداول) 🗫 📢 🔀 🕻 🚉 کامذ و 7.7 ر

عملی اور تضاد حضرت شاہ صاحب جیسے دور اندلیش، معاملہ نہم فقیہ کے لیے کیسے اطمینان کا موجب ہوسکتا تھا؟

اس لیے ظاہر ہے کہ جمود پیشہ اور قاصر النظر دنیا کی سیرانی اور اطمینان کے اسباب و دواعی ایک بالغ النظر اور تجدیدی ذہن کے لیے بھی اطمینان کا موجب نہیں ہو سکتے تھے، اس لیے شاہ صاحب رشالتہ کی تشکی فطری اور قدرتی تھی۔

پھر جمود اور استعدادِ اجتہاد کا فقد ان فقہائے احناف سے مخصوص نہ تھا بلکہ تقلید کے مزاج کا تقاضا تھا کہ وسعت نظر اور دفت سے ممکن طور پر اجتناب کیا جائے، دلائل کی چھان پھٹک کے مشغلہ سے نچ کر رجال اور ان کے اقوال کے سہارے پر زندہ رہنے کی کوشش کی جائے۔

جس طبیعت کاخیر تجدید اوراجتهاد سے افعایا گیا ہو، جہاں تھم اور مصالح ذوق میں سمودیے گئے ہوں، جس فحض نے اسرار شریعت اور دین کی حکمتوں میں رازی اور غزالی سے سبقت حاصل فرمائی ہو، ابن حزم اور عز بن عبدالسلام جیسے فحول ائمہ پر تقیدی تجرے کیے ہوں وہ توضیح اور کشف الاسرار پر کیسے مطمئن ہوسکتا تھا؟ اصول فقد اور فقہ کے متعارض اور متصادم اصول اور جزئیات اسے کیسے مطمئن کر سکتے تھے؟

#### ظاہر پرستی کا مرض

مافظ ابن حزم اور امام داود ظاہری اعظے نے قیاس کی ان بھول بھیلوں سے تنگ آگر
اس کی جیت ہے انکار کر دیا اور اس تلاش میں نکلے کہ صرف کتاب وسنت پر کفایت کریں۔
یہ راستہ اس لحاظ ہے بے خطرتھا کہ اس میں اپنی ذمہ داریاں کم ہوجاتی ہیں،
تاویلات اور قیاسات کی دوڑ دھوپ سے تھکنے یا ہار جانے کی نوبت نہیں آتی، جب
دین میں مدارنقل پر ہے تو نقل پر انسان کو مطمئن ہوجاتا چاہیے، اگر عقل بالفرض قاصر
ہے تو حرج نہیں، اصل تو نقل ہی ہے، جب قرآن اور سنت میں ایک تھم ہل گیا تو ابعقل

اور نظائر کی تلاش چندال ضروری نه تھی، نه عقل کی موافقت کی شرط ہی، اس لیے اپنی اور نظائر کی تلاش چندال ضروری نه تھی، نه عقل کی موافقت کی شرط ہی، اس لیے اپنی طرف سے نه کسی اضافه کی ضرورت ہے نه اس خطرے کو خرید نے میں کوئی فاکدہ ہی۔ لیکن معلوم ہے که نصوص کا ذخیرہ محدود ہے، سنن ثابتہ چند ہزار کے پس و پیش ہول گی اور قرآن عزیز کی ایک سو چودہ سورتوں میں آیات احکام کی تعداد معمولی ہے لیکن حوادث کا سلسلہ غیر محدود ہے۔ جب تک دنیا فنا کی حدود تک نه بہنچ جائے واقعات اور حوادث موت رہیں گے، ان غیر محدود واقعات کے متعلن ان محدود نصوص واقعات اور حوادث ہوتے رہیں گے، ان غیر محدود واقعات کے متعلن ان محدود نصوص

گی اور عملی زندگی میں زیادہ دورتک نہ جاسی، اور ملتے جلتے نظائر سے تھم میں فرق اور تفاوت معقول اور پندیدہ راہ نہ شار کی جاسکی، اس لیے اگر ظاہری محتبِ فکر ایک لحاظ سے بے خطرتھا تو دوسر بے نقطۂ نظر سے بے کار بلکہ بسا اوقات معنکہ خیز بھی ہوگیا۔

میں صرت کا احکام کیے مل سکتے تھے؟ اس لیے ظاہریت کی راہ بالآ خر تکلفات کی راہ بن

### قیاس اور تفقه کی راه:

عملی زندگی میں آگے بڑھنے اور اسے آگے بڑھانے کے لیے اس کے سوا چارہ نہ تھا کہ نظائر اور ان کے احکام میں آ جنگی پیدا کی جائے، شارع حکیم کے احکام کے وجوہ اور اسباب پرغور کیا جائے۔ ان مصالح کا بغور مطالعہ کیا جائے جن کی بنا پرشارع حکیم نے بیدا حکام نافذ فرمائے۔ اور قرآن عزیز نے جب قدم قدم پرعقل وفہم کو مخاطب فرمایا ہے، تو حید و نبوت اور معاد کے دلائل کے تذکرہ میں عقل، لب اور نبیل کے استعال کی تلقین کی گئی ہے تو اسے معطل کیوں چھوڑا جائے؟

﴿ فَبَشِّرُ عِبَادِ آَ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَلَهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴿ [الزمر: ١٨، ١٨] ' وه لوگ بشارت كم ستحق بين جو گفتگون كراس كے حسن و بتح ميں تميز كرتے بين، اچھى باتوں كو قبول كرتے بين، يكى لوگ الله سے بدايت كے محكمة دلائل وبرائين سے مزين متنوع و قتفرد فتب پر مشتمل مفت ان لائن مكت

نگارشات (حدادل) کی در السال المحدیث کامد وجزر المحدیث کامد وجزر

مستحق میں اور یہی عقلمند کہلانے کے حق دار۔''

اس میں عقلمند اور معاملہ فہم لوگوں کی تعریف فرمائی گئی ہے، ملتے جلتے مسائل میں توازن قیاس صحح کا نتیجہ اور عقل کا واجبی نقاضا ہے۔

﴿ اَللَّهُ الَّذِي ٓ أَنْزَلَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيْزَانَ ﴾ [الشورى: ١٧]

''اللہ نے کتاب کوحق کے ساتھ ا تارا اور اس کے ساتھ میزان کوبھی اُ تارا۔''

جس میزان کا تعلق کتاب کے ساتھ ہے اور اس کے ساتھ ہی وہ اتری ہے یہ تراز و وہ نہیں جو مادی اور جسمانی چیزوں میں توازن کے لیے بنائی گئی ہے، اس سے مراد وہی میزان ہے جو کتاب کے فہم اور اولہ شرعیہ میں جس سے بصیرت ہوتی ہے، جس سے مختلف نظائر کے تھم میں توازن ہوتا ہے، اس کا فقہی اور اصطلاحی نام قیاں سمجھ لینا جا ہے لیکن حقیقت میں وہ میزان ہے۔

اس لیے نہ قیاس کی ضرورت سے انکار کیا جا سکتا ہے۔ نہ اپنے مقام پر اس کی جیت اور افادیت کونظر انداز کیا جا سکتا ہے۔ ائمہ حدیث ظواہر حدیث کے ساتھ پوری عقیدت، الفاظ اور ان کے لغوی معانی کے ساتھ پورے اعتبا کے باوجود قیاس کوشری جیت سجھتے ہیں اور ان قیاسی اولہ سے پوری طرح استفادہ کے قائل ہیں۔ ان اصول کے احتوا اور ممکن عموم اور ہمہ گیری کے معترف ہیں لیکن نصوص شرعیہ کو ان اصول پر قربان نہیں کرتے۔ جس کی بعض مثالیں ان گزارشات میں فدکور ہور ہی ہیں، عام فقہا اور خصوصاً فقہاء وحفیہ سے اس معاملہ میں بھر مسامحات ہوئی ہیں رحمهم الله۔شاہ صاحب راسلین کی اصل بے چینی یہی ہے، بعض جگہ اصول نصوص سے نکرا گئے ہیں اور بعض جگہ اصول کی جامعیت کی جامعیت اور اس کے طرد و تھس میں خلل واقع ہوا ہے، جہاں اصول کی جامعیت کی جامعیت اور اس کے طرد و تھس میں خلال واقع ہوا ہے، جہاں اصول کی جامعیت نے دل کی گہرائیوں میں جگہ کی اور نظائر کو اس پیانہ سے ناپنا شروع کیا دیکھتے ہی و کیھتے ہی د کھتے ہی

نگار ثات (صداول) 🗫 🚓 🕽 😂 🕏 کید الجدیث کامذ و جزر

آ گے بڑھنے سے پہلے اس کی چند مثالیں ملاحظہ فرما لیجے۔ صحیح بخاری میں ہے:

"كانت عائشة يؤمها عبدها ذكوان من المصحف."

(عمدة القاري: ٢/ ٥٦، فتح الباري: ١/ ٣٨٦ طبع هند)

''حضرت عائشہ چھٹا کا غلام ذکوان قرآن سے دیکھ کرنماز پڑھاتا تھا۔''

ابن سیرین، حسن بھری، حکم، عطا قرآن سے نماز میں قرآءت جائز سیھتے تھے۔ حضرت انس ڈاٹٹؤ کے چیچے سامع کے ہاتھ میں قرآن ہوتا وہ انھیں لقمہ دیتے۔ امام مالک تراوح میں اسے جائز سجھتے ہیں۔

حافظ عینی فرماتے ہیں:

"قلت: القراءة من مصحف في الصلوة مفسدة عند أبي حنيفة لأنه عمل كثير، وعند أبي يوسف و محمد يجوز لأن النظر في المصحف عبادة لكنه يكره لما فيه من التشبه بأهل الكتاب. "اه (عمدة القاري: ٢/ ٧٥٧)

''نماز میں قرآن دَ کیھ کر پڑھنے سے حضرت امام ابوحنیفہ ڈٹلٹنہ کے نزدیک

- صحیح البخاری، کتاب الحماعة والإمامة، باب إمامة العبد والمولیٰ (١/ ٢٤٥) المام بخاری والمولیٰ (١/ ٢٤٥) المام بخاری والفی الله عفرت عائشه عافی کا فذکوره بالا اثر معلق ذکر کیا ہے لیکن اسے المام عبدالرزاق (المصنف: ٢/ ٣٩٤) ابن ابی شیبه (٢/ ٣٢١) بیریق (۲/ ٣٥٣) المام ابن ابی واود (المصاحف، ص: ٣٦١) اور حافظ ابن حجر (التغلیق: ٢/ ٢٩١) نے متصل بیان کیا ہے۔ حافظ ابن حجر فرماتے ہیں: "و هو أثر صحیح" (تغلیق التعلیق: ٢/ ٢٩١)
- امام ابن سیرین، حسن بھری، حکم اور عطاء نیستا ہے یہ آ فارمیح وحسن اسانید کے ساتھ ٹابت
  ہیں۔ویکھیں: کتاب المصاحف لابن أبي شیبة (۲/ ۲۳)
  - صحیح. مصنف ابن أبي شيبة (٢/ ١٢٣)
- صحیح. کتاب المصاحف لابن أبی داود (ص: ۷۲۱) امام ما لک واش تراوی میں پوفت ضرورت اے جائز سجھتے ہیں۔

نماز فاسد ہوگی کیونکہ بیمل کثیر ہے جس سے خشوع اور نماز کی ہیئت گر جاتی ہے۔ امام ابو یوسف اور امام محمد فرماتے ہیں قرآن میں ویکھنا عبادت ہے اس لیے نماز درست ہے لیکن مکروہ ہوگی کیونکہ اس میں اہل کتاب سے مشابہت ہے، وہ کتاب سے وکھے کر ہی نماز پڑھتے ہیں۔''

"إمام قرأ في المصحف فصلوته فاسدة، قال أبو يوسف و محمد: تامة، ويكره." اه (جامع صغير للإمام محمد، ص: ١٥ طبع مصر) "دهرت امام صاحب ك نزديك قرآن دكيه كر بره عند سه نماز فاسد موكّى، امام محمد اورابو يوسف ك نزديك ممل موكّى ليكن مكرده."

بوں ۱۰۰۰ میں استان اور اکابر ائمہ تا بعین کے عمل کے باوجود دل مانتا ہے کہ مصحف حضرت عائشہ اور اکابر ائمہ تا بعین کے عمل کے باوجود دل مانتا ہے کہ مصحف میں پڑھنا ٹھیک نہیں، یہ واقعی عملِ کثیر ہے (عمل کثیر کی کچھ حد ہو!) اور اق کی الٹ پلیٹ اور صفحات کی طرف توجہ اور حفاظت سے واقعی نماز کی طرف صحیح اور مناسب توجہ نہیں رہے گی، اس لیے مناسب یہی ہے کہ جہاں تک ہو سکے یہ تکلف نہ کیا جائے اور حفظ سے پڑھا جائے۔

الل كتاب سے تشابه كى وجہ توسمجھ ميں نہيں آتى ، اگر بيشر عاً درست ہے تو تشابه كيا ہوا؟ اور جب آپ پڑھنا شروع كر ديں گے تو پھر الل كتاب كا آپ سے تشابہ ہو جائے گا۔ تاہم دوسرے نمبر پر بيدوجہ بھى مان كى جائے تو اس سے دواصل سمجھ ميں آتے ہيں:

- 🛭 نماز میں عمل کثیر نہیں ہونا چاہیے، نماز سے توجہ ہٹ جائے گی۔
  - 🛚 غیرمسلم قوموں کے ساتھ تشبیہ سے بچنا چاہیے۔

اب دومرا نكته سنيه...!

"لو نظر المصلي إلى المصحف، وقرأ منه فسدت صلاته، لا إلى فرج امرأة بشهوة كان الأول تعليم و تعلم فيها، لا الثاني." اه (الأشباه والنظائر، ص: ٣٤٤، مطبوعه هند) نگارشات (صداول) کی در کارشات (صداول) کی در کارشات (صداول) کی در کارشات (صداول) کی در کارشات کریک المحدیث کامد و جزر

''اگر نماز میں قرآن دیکھ کر پڑھے تو نماز فاسد ہوگی لیکن اگر عورت کی شرمگاہ جنسی جذبے کے ساتھ دیکھے تو نماز فاسد نہیں ہوگی، کیونکہ پہلی صورت درس و مذرایس کی ہے، شرمگاہ دیکھنے سے یہ مطلب حاصل نہیں ہوتا۔'' اب اس عقل پروری اور تفقہ نوازی کو کون سمجھے؟ جہاں قرآن دیکھنے سے خشوع ٹولے اور عمل کثیر ہواور شرم گاہ کی طرف جنسی جذبات کے ساتھ توجہ نماز پر کوئی اثر ہی نہ ڈالے!!

پچھ شک نہیں جب علاء بحث و مناظرہ کے موڈ میں آجائیں تو بھیڑیا حلال کر سکتے ہیں، مرغی حرام فرما سکتے ہیں مگر عقل سلیم اور میزانِ اعتدال تو موشگافیوں اور نکتہ نوازیوں کا ساتھ نہیں وے سکتی، اس لیے محدثین نے قیاس کی جیت کے باوجود اس دوعملی سے بسچنے کے لیے پوری احتیاط سے کام لیا ہے۔

ہمارے حضرات احناف کی ایک فتم بریلی سے نمودار ہوئی ہے، ان کی عمر قریباً ساٹھ ستر سال کے بیس و پیش ہوگی، بید حضرات اسلام کے مدنی ڈھانچہ کے حصہ عقائد میں بڑی اہم اور دور رس تر میمات چاہتے ہیں، ان کا مقصد بیہ ہے کہ اسلام کے مدنی عقائد بریلی، لا ہور، لائل پور کے تالع بنوالیے جائیں۔

ان حضرات کی نظر سید احمد شہید اٹرالٹ کے ملفوظات حصہ دوم (جو صراط متنقیم کے نام سے مشہور ہے) کی اس بات پر پڑی کہ گاؤخر کے تصور سے نماز میں خشوع پر اتنا اثر نہیں پڑتالیکن آنحضرت مُلاَیِّنَا کے تصور سے خشوع زیادہ مجروح ہوتا ہے۔

عنوان یا تعبیر کچھ ہو بات سیح اور درست تھی کہ مجوب اور پندیدہ چیز کے تصور سے طبیعت کے رجحان اور خشوع پر زیادہ اثر پڑے گا، گاؤخر جیسی معمولی اور حقیر چیز کے تصور سے نماز اور خشوع پر وہ اثر نہیں بڑے گا۔ بات پتے کی تھی۔ آنخضرت مَالْقَیْم کے ساتھ محبت اور والہانہ تعلق جب تو حید کی سرمستوں سے فکرائے تو اس سے بچنا بڑی وانشمندی ہے، نہ تو نبوت کی بلندیوں کو گاؤخر کی حقارتوں سے ہم آ ہنگ ہونے دیا جائے، نہ نماز کے معراج اور

• صراط مستقيم (ص: ١١٨) اداره نشريات اسلام لا بور

اس مکالمہ الہیے کے ذوق میں کسی دوسر مے جوب کواشتراک کا موقع ہی دیا جائے۔
مسلہ درست تھا۔ اگر تعبیر ناپند تھی تو اسے بدل دیا جا تا۔ مولا ناعبدالحی بڈہانوی کا ترجہ وی نہیں تھا لیکن یہاں کوئی پرانا بغض تھا جسے نکالنا ضروری سمجھا گیا۔ سید احمہ کا ارشاد اور مولا نا عبدالحی بڈہانوی کا ترجہ دونوں حضرت شاہ اساعیل شہید کے نام لگا دیے گئے اور فتووں کی مشین تان دی گئی، اور کفر کے انبار بالاکوٹ کے میدان میں دریائے منہار کے کناروں پر انڈیل دیے گئے، جنھیں خونِ شہادت کے چند قطروں نے دریائے منہار کے کناروں پر انڈیل دیے گئے، جنھیں خونِ شہادت کے چند قطروں نے دریائے منہار کے سپر دکر دیا اور شہداء کی طہارت ان نجس اور غلیظ فتو وَل سے متاثر نہ ہوسکی۔
مزال کے سپر دکر دیا اور شہداء کی طہارت ان نجس اور غلیظ فتو وَل سے متاثر نہ ہوسکی۔
عبدالحی کا ترجہ دونوں بچارے شاہ اساعیل کے نام پر الاٹ کر دیے گے اور درس وافقا کی مندیں شہید خق کے درجات کی رفعت

کاموجب ہوں گے۔ان شاء اللہ!

سید شہید رشینہ نے نماز کی سرگوشیوں میں آنخفرت مُلِیْنَا کے مقام کی رفعت اور گاؤٹر کی حقارت الگیزیوں میں اگر امتیاز فرما کر نماز کی روحانی کیفیتوں کوشرک کی فاؤٹر کی حقارت الگیزیوں میں اگر امتیاز فرما کر نماز کی روحانی کیفیتوں کوشرک کی فاؤٹروں سے پاک و صاف رکھنے کی تلقین فرمائی تو وہ کافر ہوئے، اس لیے کہ وہ آن آن خضرت مُلِیْنِ سے محبت فرماتے ہیں، آپ کی فقعی موشگافیوں نے تحریم نماز میں مصحف کے تقدیس کوشرمگاہ کی عربانی اور انسانی کمزوریوں کے جنسی شہوت سے قرآن عزیز کوشکست دے دی " یعنی قرآن سے پڑھنا نماز کے لیے ناقص تھہرا اور شرمگاہ کی عربان سامت زیارت آپ کا ایمان سلامت و جماعت ہوگئے اور شہدائے بالا کوٹ شہادت اور قربانی کے باوجود کافر ہی رہے ۔

من كان هذا القدر مبلغ علمه فليستتر بالصمت والكتمان • واللهزيز • و

٠٠٥٠ و ١٥٠٥ و

نگارشات (صداول) کی کی ( 234 ) کی الجدیث کامذ و جزر

اگرفقہاءِ بریلی کا اندازِ فکریہی رہا تو یہ قافلہ چند دن کا مہمان سجھنا چاہے۔ بریلی،
بدایوں، مار ہر، لا ہور، لاکل پور، کوئی مقام اور کوئی نسبت ایسے لوگوں کے لیے زندگی کی
کفیل نہیں ہوسکتی۔ پاکستان میں جہالت کا یہ دور اور علم فروثی کا یہ بازار ان شاء اللہ
زیادہ دیر تک نہیں چل سکے گا، آپ ہی سوچیں اس پون صدی کی کفرنوازی سے آخر
اسلام کوکیا فائدہ پہنچا؟ ملک کہاں تک سر بلند ہوا؟ دین اور سیاست میں آپ کوکونسا
مقام ملا؟ آپ نے اہل تو حید کومشق ستم کے لیے انتخاب فرمایا اور وہ شرافت سے سر
مقام کلا؟ آپ نے اہل تو حید کومشق ستم کے لیے انتخاب فرمایا اور وہ شرافت سے سر

ہمہ آ ہوال دشتی سر خود نہادہ برکف

بامید آنکه روزے بشکار خوابی آمد

ظن کوفیصلوں میں ایک خاص اہمیت حاصل ہے، شریعت نے بیمیوں مقامات میں قرائن سے فیصلہ کیا کہ بیجے کے الحاق میں اور لقیط کو ورٹا کے ساتھ ملانے میں قیافہ کو بہت بوادخل ہے۔ آنخضرت مالی ہے اسامہ بن زید کے متعلق قیافہ اور اس کے ماہرین کی رائے پر بری مسرت کا اظہار فرمایا گھیں فقہانے اس قرینہ کا اس لیے انکار فرمایا کہ اس میں ظن بیت

اور تخمین پر فیصلہ کیا گیا ہے۔ اپنی جگہ یقین کو بڑی اہمیت حاصل ہے، یقین کے بالمقابل ظن کوکوئی وقعت حاصل نہیں۔ ﴿ إِنَّ الطَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْعَقِّ شَيْعًا ﴾ [یونس: ٣٦] لک بعضہ فتا سندست کا کان سندہ کا اسلام

کیکن بعض فقہانے ان قرائن کونظر انداز کر دیا کیونکہ پیظنی ہیں کین جب ظن کے قبول کا رجحان ذہن میں آیا تو کمال کر دی، شکوک واد ہام کویقین کا مقام دے دیا۔

ابن قیم دشلطهٔ فرمات بین:

"قال بعض الفقهاء: ومن العجب إنكار لحوق النسب بالقافة التي اعتبرها رسول الله ـصلى الله عليه وسلمـ وعمل بها الصحابة من بعده، وحكم بها عمر بن الخطاب ـرضى الله

جنگل کے تمام برن اس امید پر کہ کی ون شکار کا خواہشمند آئے گا، اپنا سر تھیلی پر رکھے پھرتے ہیں۔
 صحیح البخاری، رقم الحدیث (٥٥٥) صحیح مسلم، رقم الحدیث (٩٥٥)

نگارشات (صدادل) کی در وی کارشات (صدادل) کی در وی کارشات (صدادل) کی در وی کارشات (صدادل)

عنه، والحاق النسب في مسألة من تزوج بأقصى المغرب امرأة بأقصى المشرق، وبينهما مسافة سنين، ثم جاءت بعد العقد بأكثر من ستة أشهر بولد.

" خضرت تَالَّيْم صحابه اور حضرت عمر ثلاثينا نے قیافہ کو اثباتِ نسب میں معتبر سمجھا، لیکن بعض فقہا نے اس کا انکار کر دیا اور اقصیٰ مغرب میں ایک آ دمی اس عورت سے نکاح کرے جو اقصیٰ مشرق میں ہے، چھ ماہ کے بعد اس کے بال بچہ پیدا ہوتو یہ حضرات اس کے نسب کوضیح سمجھتے ہیں!"

اس غیر معتدل طریق فکر پر کیسے مطمئن ہوتے؟

علائے اصول نے ایک قاعدہ بیان فرمایا:

"الخاص لا يحتمل البيان"

اس قانون کا مطلب یہ ہے کہ خاص کا مفہوم چونکہ واضح اور بین ہوتا ہے اس لیے اسے بیرونی تشریح اور وضاحت کی ضرورت نہیں ہوتی۔ اس قانون کی روشیٰ میں گئ مواقع میں شوافع پر ججت قائم کی اور یہ ظاہر فرمایا کہ جمارا موقف صحیح ہے ا رشافعی غلطی پر ہیں بلکہ آگر کہیں صحیح حدیث بھی اس قانون سے نکرا گئی تو حدیث کونظر انداز کر دیا گیا اور اس قانون کی آبرور کھ لی گئی۔

قرآن عزیز میں ارشاد ہے:

الطرق الحكمية في السياسة الشرعية لابن القيم (ص: ١٤)

 <sup>●</sup> حسامی (ص: ۱۰) نور الأنوار (ص: ۱۰) كشف الأسرار، التلويح على
 التوضيح (ص: ۳٤) [مؤلف]

نگارشات (صداول) کی در روید کامید و جزر کیک المحدیث کامید و جزر (عداول)

﴿ يَاَنَّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا الْرَكَعُوا وَ السَّجُلُوا وَ اعْبُلُوا رَبَّكُمْ ﴾ [الحب: ٧٧] "اے ایمان والو! رکوع اور سجود کرو اور الله کی عبادت کرو'

فقہاء حفیہ فرماتے ہیں کہ رکوع کے معنی جھکنا ہے، سجود کے معنی زمین پر سرر رکھنا۔ اگر کوئی شخص ذرا جھک جائے یا زمین پر سرر کھ لے تو نماز ہوجائے گی، گورکوع اور سجود

الربوی میں درا جھک جائے یا زبین پر سر رکھ لے تو نماز ہوجائے گی، کورکوع اور سجود میں اظمینان اور اعتدال حاصل نہ ہو۔ شوافع اطمینان اور اعتدال کوفرض سجھتے ہیں، ان کا خیال سے کے جس طرح نماز میں رکہ عن سجہ صرف میں یہ ٹمری سے طرح شرع کی نے، میر

خیال ہے کہ جس طرح نماز میں رکوع اور ہجود ضروری ہے ٹھیک اس طرح شرعاً نماز میں طمانیت اور سکون بھی ضروری ہے، اگر ان ارکان میں اعتدال نہ ہوتو شوافع اور ائمہ

حدیث کے نز دیک نماز نہیں ہوگی۔

احناف فرماتے ہیں نماز ہوجائے گی کیونکہ رکوع اور سجود کا لغوی معنی ثابت ہوگیا، اس لیے شوافع کا خیال غلط ہے، خاص کو سی بیان اور خارجی تشریح کی ضرورت نہیں۔ حدیث شریف میں ہے کہ ایک آ دمی نے آنخضرت مُلَّاثِمُ کے سامنے نماز پڑھی،

اس نے رکوع و بچود اطمینان سے نہیں کیا، آنخضرت مُلَّیْظِ نے اسے تین دفعہ فرمایا: "فصل فإنك لم تصل." (تم نماز پڑھو، كيونكه تم نے نماز نہیں پڑھی)

لیعنی شرعاتمھاری نماز کا کوئی وجود نہیں۔ اس حدیث کی بنا پر اہل حدیث اور شوافع وغیرہم کا بھی یہی خیال ہے کہ اگر رکوع اور سچود میں اطمینان نہ ہوتو نماز نہیں ہوگ۔ احناف فرماتے ہیں رکوع اور سچود کا معنی معلوم ہوجانے کے بعد ہم حدیث کی تشریح اور نماز کی نفی قبول نہیں کرتے۔

### قرآن کی عظمت:

ای اصل کی حمایت میں بیرعذر فرمایا گیا کہ اگر شوافع کے مسلک یا حدیث پریقین کرتے ہوئے بیہ مان لیا جائے کہ نماز میں اطمینان فرض ہے تو بیقر آن پر زیادتی ہوگی

صحيح البخاري، رقم الحديث (٧٢٤) صحيح مسلم، رقم الحديث (٣٩٧)

نگارشات (صداول) کا الحدیث کامد و 237 کی کارشات (صداول)

جولنخ کے مترادف ہے۔ جب قرآن عزیز نے خاص الفاظ سے ایک حقیقت کا اظہار فرما دیا اس پرزیادتی کسی طرح درست نہیں، ایسا کرنا یا سمجھنا قرآن عزیز کی عظمت اور

اس کی رفعت ِشان کے منافی ہے۔ قر آن کی عظمت واقعی ضروری ہے لیکن اس آٹر میں مقام نبوت کانقطل ہوجائے ،

فرما کتے، یہ عجیب ہے۔ آخرید اصول بھی تو قرآن فہی ہی کے لیے بنائے گئے اور ان کے بنانے میں

آخر میداصول بی تو فران بی بی کے بیے بنائے کے اور ان کے بنائے یک بھالے یک بھالے کی۔ بھول صاحب کشف الطنون (ص: ۸۹) زیادہ کوشش معتز لداور اہل حدیث نے ک ۔ ان کا احترام تو اس قدر رکھا کہ حدیث بھی ان کے ہوتے ہوئے نظر انداز فر مادی گئی اور نصوص نبویہ کے لیے یہ گئیائش بھی نہ رکھی گئی کہ وہ قرآن عزیز کی وضاحت فر ماسکیں، حالا ذکہ قرآن عزیز یہ مقام آنخضرت مُناتِیْم کے لیے ذمہ داری کے طور پرمتعین فرماتا ہے:

(وَ اَنْزَلْنَا اللَّهِ اللَّهِ كُرَ لِتُبَيّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُوْنَ ﴿ اللَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُوْنَ ﴾ [النحل: ٤٤]

" ہم نے ذکرتم پر اس لیے اتارا کہ آپ لوگوں کے سامنے اسے واضح فرمائیں اور بہلوگ اس برسوچیں۔"

فرما عَيْن اور بِيلُوك آى پُرسُوجِين \_'' ﴿ وَ مَا آنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ إِلَّا لِتُمَيِّنَ لَهُمُ الَّذِى اخْتَلَفُوْا فِيْهِ وَ هُدًى وَ

رُحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [النحل: ٦٤]

نگارشات (صدول) بھی اللہ علیہ اللہ کے اللہ کے اللہ میٹ کامذ و جرر
''اور ہم نے آپ پر میہ کتاب صرف اس لیے اتاری کہ آپ ان کے باہم
اختلافات کو واضح فرما کیں اور میہ کتاب اہل ایمان کے لیے ہدایت اور

ان دونوں آیات میں تبیین اور اظہار آنخضرت مُلَیْظُم کی ذمہ داری قرار پایا ہے جس سے آنخضرت مُلَائِمُ کسی طرح بھی صرف نظرنہیں فرما سکتے۔

الله الله مين الل كتاب كوبهى آنخضرت مَالَيْنَ كم بيان كى طرف وعوت دى:
الكوت من الكوت قل جَاءَكُم رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيْرًا مِمَا كُنتُمُ
تُخفُونَ مِنَ الْكِتٰ وَ يَغفُوا عَنْ كَثِيْرٍ ﴿ [المائده: ١٥]
الله كتاب المحمار عياس مار عرسول اس لي تشريف لا عَلَى كم

''اے اہل کماب! مھارے پاس ہمارے رسول اس کیے تشریف لائے کہ وہ تمھاری چھپائی ہوئی چیزوں کی وضاحت فرمائیں۔''

تعجب ہے کہ جس بیان کے سامنے اہل کتاب کو بھی انقیاد کی وعوت دی جا رہی ہے۔ سلمان ان سے محروم ہونے کی اس لیے کوشش فرماتے ہیں کہ اربابِ اعتزال کے طے فرمودہ قوانین کو نقصان پہنچنے کا خطرہ ہے، صدیث رہے یا نہ رہے، اصول اور ان کی پختگ میں کی نہ آنے یا گے!!

کھریہ ذمہ داری تمام انبیاء ئیا ہے پڑا ال گئ:

﴿ وَ مَا آرُسَلْنَا مِنْ رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَ هُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴾ [ابراهيم: ٤] 
"شَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَ هُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴾ [ابراهيم: ٤] 
"شَمَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَ هُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ اللهِ عَناطب فرمايا كدوه لورى وضاحت كرسك، چر بدايت اور مرابى الله كافتيار مين ہاور وه عزيز اور حكيم ہے۔'

🕏 پھر پیغیبر کے اس بیان کو اپنا بیان قرار دیا تا کہ خالق اور مخلوق کی مغارت کا اثر

نگارشات (صداول) 🗫 🛠 🕻 (239 🖟 کیدا الحدیث کامدّ و جزر

بیان پرمرتب نه مو-فرمایا:

﴿ فَإِذَا قَرَأُنُهُ فَا تَّبِعُ قُرُانَهُ ﴾ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ القيامة: ١٩٠١٨] "تم ہارے ارشاد کے مطابق قرآن کو پڑھو، پھراس کا بیان ہمارے ذمہ ہے۔" پغیبر مُلَافظُ خدا کے حکم کے مطابق احکام کی وضاحت فرمائیں کیکن وہ بیان ہمارے خود ساختہ اصول کے ہم پلہ نہ ہو سکے حضرت شاہ ولی الله پڑاللے کے نزدیک میہ عجيب تھا۔ اس ليے حجة الله، الخير الكثير، تفهيمات، مصفى، مسوى، عقد الجيد، الإنصاف وغيره من اسے بار بار دہرايا اور مختلف طرق سے اس فقهی جمود کو تو ڑنے کی کوشش فرمائی۔ اور احتجاج فرمایا کہ سنت کے ساتھ میہ بے انصافی اور ترجیحی سلوک نہیں ہونا جاہیے۔ بڑا ہی نا مناسب ہے کہ غیر معصوم انسانوں کے بنائے ہوئے اصول تو دین کی اساس قرار یا نمیں اور سنت، جو فی الحقیقت وحی اور دین کی بنیاد ہے، وہ ان مصنوعی اصول کے سامنے میتیم اور لا دارث قرار پائے، اور سنت سے اپیا سلوك وه لوگ كريس جو آنخضرت مُلْقِيْلُم كوخاتم النبيين مانتے بين!

#### حديث كي صحت:

حدیث کی صحت ما ضعف کا مسئله اس وقت خارج از بحث ہے، اس لیے که ان اصول کی حکومت کے سامنے حدیث صحیح ہو یا ضعیف، بےبس ہے۔ ویسے تو ہمیں بتایا گیا ہے کہ حدیث ضعیف بھی ہوتو وہ قیاس سے مقدم ہے اور اس کے لیے اصول فقہ کے دفاتر میں حدیث ِقبقہہ کے انداز کی شاید ایک دومثالیں بھی مل جائیں۔ در اصل حضرات فقہائے عراق خصوصاً أتباع قاضى عيسى بن ابان سنت سے ويسے ہى كچھ ناراض

اس سے مراد وہ حدیث ہے کہ جس شخص نے نماز میں قبقہد لگایا تو وہ وضواور نماز کو دہرائے۔اس معنی کی کوئی حدیث سیح نہیں ہے، جبیا کہ امام احمد اللف نے فرمایا ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: سنن الدارقطني (٩ ٥\_٦٤) نصب الراية (١/ ٤٧) إرواء الغليل (٢/ ١١٧)

نگارشات (حداول) 🗫 📢 (240 🖟 کیک المحدیث کامدّ و جزر

ہیں، وہ رائے کے دروازوں کو کھلا رکھنا چاہتے ہیں، سنت کے ابواب بند ہوتے ہیں تو ہولیں۔ اس لیے حضرت شاہ ولی اللہ جبیبا بیدار مغز، معاملہ فہم، دور اندیش، تجدیدی ذہن رکھنے والا آ دمی پورے ماحول کی اس نامناسب کیفیت پر کیسے مطمئن ہوسکتا تھا؟

شاہ صاحب ر طلنے نے اصول فقہ کے ان نظریات پر اپنی تصانیف میں جا بجا تنقید فر مائی، اور یہی تنقید اس وقت ان ذہین لوگوں کے سامنے بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے جو اہل حدیث یاسلفی کہلاتے ہیں۔

اس تحریک کا قطعاً یہ مقصد نہیں کہ اسمہ کی مسامی بے کار ہیں یا ان کے علوم سے استفادہ ناجائز ہے، ان کے علوم اور اجتہادات پر تنقید زندگی کا کوئی اہم اور ضروری مشغلہ ہے، بلکہ مقصد یہ ہے کہ ان کے اجتہادات اور جملہ مسائل کی حیثیت ایک علمی محقق یا مقدس محنت کی ہے، ان کا مقام علوم نبوت کا مقام نہیں، جس طرح ان سے استفادہ اور ان کے سامنے انقیاد بشرط صحت درست ہے۔ اس طرح کتاب وسنت کی روشنی میں ان پر تنقید بھی درست ہے اس طرح کتاب وسنت کی روشنی میں ان پر تنقید بھی درست ہے اور ان سے صرف نظر بھی کیا جا سکتا ہے۔

تحقیق کی راہیں جس طرح ان کے لیے کھلی ہیں ان کے اُتباع اور تلامذہ کو بھی اجازت ہے کہ علم ونظر کی راہنمائی میں کتاب و سنت کی نصوص پرغور کریں اور مصالح وقت کے لحاظ سے ان پر عمل کریں، گویہ تحقیق ان کی تحقیق سے مختلف بھی ہوجائے۔ تحقیق ونظر کے لیے علوم اور خلوج نیت کے بعد ضرور کی نہیں کہ صطلح اجتہاد اور اس کے مفروضہ علوم بھی زیر نظر ہوں، یہ اصطلاح زمانۂ نبوت میں اس مفہوم سے موجود نہتی، مفروضہ علوم بھی زیر نظر ہوں، یہ اصطلاح زمانۂ نبوت میں اس مفہوم سے موجود نہتی، اور یہ علوم اجتہاد بھی زمانہ نبوت سے صدیوں بعد موجود ہوئے، ائم ہمجہدین رائے سے ہرایک کو شکار کرنے کی کوشش نہ کی جائے، علم کوعلم ہی کی راہ سے منوایا جائے، اسے فتوئی یا کو شکار کرنے کی کوشش نہ کی جائے، علم کوعلم ہی کی راہ سے منوایا جائے، اسے فتوئی یا کو شکار کرنے کی کوشش نہ کی جائے، علم کوعلم ہی کی راہ سے منوایا جائے، اسے فتوئی یا کو شکار کرنے کی کوشش نہ کی جائے، علم کوعلم ہی کی راہ سے منوایا جائے، اسے فتوئی یا کو شکار کرنے کی کوشش نہ کی جائے، علم کوعلم ہی کی راہ سے منوایا جائے، اسے فتوئی یا کومت یا اکثریت کے دباؤ سے نہ منوایا جائے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) المحال 241 كي المحديث كامد و جزر

### ایک اور مثال:

#### آ قرآن عزیز میں ارشاد ہے:

﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرُاكِ ﴾ [المزمل: ٢٠]

سورة مزل میں رات کی نماز کا ذکر فرماتے ہوئے تھم فرمایا کہ تبجد میں قرآن کا جس قدر حصہ آسانی سے پڑھا جا سکے اسے ضرور پڑھو۔ احادیث سے ظاہر ہوتا ہے کہ "ما تیسر" سے مرادسورہ فاتحہ ہے، جس طرح حدیث میں "ما تیسر"کا لفظ وارد ہوا ہے ای طرح اس حدیث کے دوسر کے طرق میں "ما تیسر" کی وضاحت "أم القرآن" سے کی گئ ہے۔ وی اور قااس کا دوسرانام یا اس کی وضاحت "أم القرآن" سے کی گئ ہے۔ اس کے لفظ سے ہوا تھا اس کا دوسرانام یا مقتدی یا مقتدی یا مفتدی یا ہے۔ (جزء القراءة للبیہ قبی، ص: ۳، ٤)

نقہاءِ حنفیہ رہیسی کا خیال ہے فاتحہ کا تعین درست نہیں، چونکہ "القرآن" کا لفظ خاص ہے، اسے مزید کسی تشریح کی ضرورت نہیں، اس لیے فرض صرف قرآن ہوگا اور احادیث کی وضاحت قابل قبول نہ ہوگی۔

لیکن به پابندی قائم نهره سکی - ﴿ فَاقْرَءُوْا مَا تَیسَّرَ مِنَ الْقُوْانِ ﴾ میں قراءت کی مقدار کاتعین بقدر ایک آیت یا تین آیت قیاس سے کیا گیا۔ پھر ﴿ فَاقْرَءُوْا ﴾ میں امام مقتدی منفردسب شامل سے، اس سے مقتدی کو صدیث "من کان له إمام فقراءة الإمام له قراءة ؟ (دار قطنی) سے متثلیٰ قرار دیا گیا، حالانکه به حدیث بھی باتفاق الامام له قراءة ؟

<sup>•</sup> صحیح. سنن أبی داود، رقم الحدیث (٥٩) مسند أحمد (٣٤٠/٥) ال حدیث كو امام ابن حبان برالله: فصیح اورعلامه البانی والله: فقص كها ہے-

ضعیف. سنن ابن ماجه (۸۰۰) مسند أحمد (۳/ ۳۳۹) سنن الدارقطني (۱/ ۳۲۳)
 امام بخارى براشت اس حديث كي بارے ميں فرماتے ہيں: "هذا خبر لم يثبت عند أهل العلم
 من أهل الحجاز وأهل العراق وغيرهم لإرساله وانقطاعه" (تحفة الأنام في تحريج ◄

نگار شات (صداول) 💸 📢 ( 242 ) کامین کامد و 7.7 ر

ائمہ ضعیف ہے، اس کا کوئی طریق سیح ٹابت نہیں ہوسکا۔ اگر قراءت کے تھم سے مقندی متناقی ہوسکتا ہے تو فاتحہ کا تعین بھی ہوسکتا تھا۔ اگر حدیث اپنے مسلک کی مؤید ہوتو اس سے قرآن کے مفہوم کی تعیین ہوسکتی ہے، اگر وہ کسی دوسرے مسلک کے لیے مفید ہوتو اس سے قرآن عزیز کے احترام کونقصان پہنچتا ہے! پیاطریقِ بحث ونظر درست نہیں۔

ایک اور مثال:

البقرة: ٢٣٠] ﴿ فَإِنْ طَلْقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ مُ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِمُ زَوْجًا غَيْرِكُ ﴿ البقرة: ٢٣٠] يعنى تيسرى طلاق كے بعد عورت پہلے خاوند کے ليے حلال نہيں ہوسكتى جب تك سى دوسرے خاوند سے نكاح نہ كرلے۔

آیت میں ﴿ تَنْکِحَ ﴾ کا فاعل ضمیر موَّنث ہے جوعورت سے تعبیر ہے، گویا نکاح ثانی کی ذمہ داری بلحاظ فاعل عورت پر رکھی گئی ہے، جب تک وہ دوسرا نکاح نہ کرے تین طلقات کے بعد وہ پہلے خاوند کی طرف رجوع نہیں کرسکتی۔

فقہاء حنفیہ نظیم نے اسے خاص مجھ کراس سے حصر کا فائدہ اٹھایا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ بالغہ عورت نہیں، بالغہ ہونے کہ بالغہ عورت نہیں، بالغہ ہونے کی صورت میں وہ جس سے چاہے نکاح کرسکتی ہے، ولی اسے پابند نہیں کرسکتا اور حدیث:
"أیما امر أة نكحت بغیر إذن وليها فنكا حها باطل باطل باطل."
(ترمذى: ۲/ ۲۰۰)

← جزء القراءة خلف الإمام للبحاري، ص: ٩٠) نيز اى طرح ويكر ائمه حديث اور حفاظ كرام ني الله ويكيس: إرواء الغليل (٢/ كرام ني السحديث كوضعيف ومعلول قرار ويا به تقصيل كرام في حيات المعليل (٢/ تحفة الأنام (ص: ٨٩)

صحیح. سنن أبي داود، رقم الحدیث (۲۰۸۳) سنن الترمذي، رقم الحدیث (۱۰۲۳) سنن الترمذي، رقم الحدیث (۱۱۰۲) اس مدیث کوامام ترفی نے حسن اور امام حاکم، ابن حبان اور علامہ البانی ربیت نے صحیح کہا ہے۔ تفصیل کے لیے ویکھیں: التلخیص الحبیر (۳/ ۱۵۹) إرواء الغلیل (۶/ ۲٤۳)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کا کا کا کا کا کا کا الحدیث کامذ و جزر کیا الحدیث کامذ و جزر

"جوعورت ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کرے اس کا نکاح باطل (تین بار) ہے۔"

اں حدیث سے ولی کی ضرورت ظاہر ہوتی ہے گر آیت کے مقابل یہ حدیث قابل قبول نہیں، آیت اس تشریح کی محتاج نہیں۔

اس میں شک نہیں کہ نکاح کے انعقاد میں چارشخصیتوں کو دخل ہے: ناکح ، منکوحہ ولی، گواہ ، کین حصر کی کوئی دلیل نہیں۔ ان چاروں سے کوئی بھی دوسرے سے مستغنی نہیں کر سکتا ، اپنے اپنے فرائض کے لحاظ سے سب پر ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔ اگر "تنکح" کی نسبت فاعلی کا اثر ولی پر پڑ سکتا ہے تو ناکح اور شاہدین پر بھی پڑنا چاہیے، عورت کو اس استدلال کے مطابق نکاح میں مختار مطلق ہونا چاہیے، نہ خاوند کی رضا کی ضرورت ہوگی نہ گواہ کی۔ حالانکہ قرآن عزیز میں نکاح کا فاعل کئی جگہ مردوں کوقر ار دیا گیا:

- ﴿ فَانْكِحُوْا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَ ثُلْكَ وَ رُبِعَ ﴾ [النساء: ٣]
   (اور) عورتوں میں سے جوشمیں پیند ہوں ان سے نکاح کرلو، دو دو سے اور چین تین سے اور چارہے۔''
  - ﴿ إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنْتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوْهُنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٩] ﴿ إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنْتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٩] 
    "جبتم مومن عورتول سے نكاح كرو، كير أنسي طلاق دے دو۔"
  - البقرة: ٢٢١]
    ﴿ وَ لَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكْتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢١]
    "اورمشرك عورتول سے تكاح نہ كرو، يہال تك كدوه ايمان لے آئيں۔"
- ﴿ وَلاَ جُنَاءَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوْهُنَّ اِذَآ اتَّيْتُمُوْهُنَّ أَجُوْرَهُنَّ ﴾ ﴿ وَلاَ جُنَاءَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوْهُنَّ اِذَآ اتَّيْتُمُوْهُنَّ أَجُوْرَهُنَّ ﴾ [المنحنه: ١٠]

''اورتم پرکوئی گناہ نبیں کہان سے نکاح کرلو، جب انھیں ان کے مہر دے دو۔''

﴿ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ آهُلِهِنَّ وَ الْتُوهُنَّ أُجُوْرَهُنَّ ﴾ [النساء: ٢٥] ''تو ان سے ان کے مالکوں کی اجازت سے تکاح کرلواور آخیں ان کے مہر

اچھے طریقے سے دو۔''

# نگارشات (صداول) 💝 💝 🕻 ( 244 ) کامذ و 7 ر

ان تمام آیات میں نکاح کا فاعل مردوں کو قرار دیا گیا ہے۔ فاعلیت سے حصر پر استدلال کیا جائے تو قرآن میں تعارض ہوگا، کہیں عورت کو مختار مطلق بنایا گیا ہے کہیں مرد کو۔ نکاح میں دو گواہ معاملے کے لحاظ سے بھی ضروری ہیں اور حدیث میں اس کی صراحت بھی موجود ہے۔ ﴿حَتّٰى تَنْدِحَ ذَوْجًا غَیْرَهُ ﴾ کی تخصیص حدیثِ شہادت بر مساحت بھی اثر انداز ہونی چاہیے یا بھرولی پر بھی اثر انداز نہیں ہونی چاہیے۔

پھر بالغہ کوتو اس آیت کی بنا پر مختار سمجھا گیا لیکن نابالغہ کو اس قدر ہے بس کر دیا گیا کہ اس میں باپ اور دادا کی ولایت کو جری قرار دیا اور اس بچاری مسکینہ سے خیار بلوغ کاحق بھی چھین لیا گیا، حالا نکہ آیت میں بالغہ اور نابالغہ کی نتخصیص ہے نہ شرط۔ ایک اصل کی حمایت نے قرآن وسنت دونوں سے تعلق ڈھیلا کر دیا۔ اگر آیت میں عورت کوخصوصیت سے نکاح کا اختیار دیا گیا ہے تو نابالغہ کے استثنا کے لیے کوئی آیت آئی ہے؟ بلا وجر جے کے لیے کوئی معقول وجر معلوم نہیں ہوتی۔

صاحب نصول الحواثي برئ متانت سے فرماتے ہیں:

"ونحن تركنا المخبر الواحد بمقابلة المخاص من الكتاب." (ص: ٢٦) "" بهم نے قرآن حكيم كے خاص حكم بالمقابل خبر واحد (حديث اشتراطِ ولى) كوچھوڑ ديا۔"

اور نابالغہ کے متعلق پھر اسی خبر واحد سے استفادہ فرمالیا گیا اور مرد کے قبول کو بھی مان لیا گیا، حالانکہ آیت "ننکح" میں مرد کی قبولیت کا بھی ذکر نہیں۔ اس طرح گواہوں کی ضرورت بھی مان لی گئی حالانکہ آیت میں شہود کا بھی کوئی تذکرہ نہ تھا، اس آیت کا مقصد گویا فقط ولی کی ضرورت کو توڑنا تھا اور بس!

شاہ صاحب اس صورت حال پر کیسے مطمئن ہو سکتے تھے؟ جہاں اصول کا بیر حال ہو وہاں فروع تو بہر حال ای پر متفرع ہوں گی۔

**ا صحيح**. سنن الدارقطني (٣/ ٢٢٤) صحيح ابن حبان (٤٠٧٥)

نگارشات (صدادل) کا الحدیث کامذ و جزر ( 245 ) کا الجدیث کامذ و جزر

#### ایک اور مثال:

🛽 حرمت ِ رضاع کے متعلق قر آن عزیز نے مطلقا فرمایا:

﴿ وَ أُمَّهُ تُكُمُ الَّتِي آرْضَعْنَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣] ''تمهاري رضاعي مائين بھي تم يرحزام ہيں۔''

احناف اور موالک فرماتے ہیں کہ ایک قطرہ بھی اگر کسی کا دودھ پی لیا گیا ہوتو حرمت ثابت ہوجائے گی، قرآن عزیز نے رضاع میں کوئی مقدار معین نہیں فرمائی، اس لیے حرمت کے لیے ایک گھونٹ بینا اور دوسال بینا برابر ہے۔ انکہ حدیث اور شوافع کا خیال ہے کہ حدیث میں رضعات موجود ہے، اگر اس سے کم دودھ پیا جائے تو حرمت ثابت نہیں ہوگی۔ امام احمد کا رجحان بھی اسی طرف معلوم ہوتا ہے۔ احناف فرماتے ہیں کہ بیحدیث خبر واحد ہے، اس سے قرآن کی تخصیص نہیں ہوگئی، اس لیے حدیث سے صرف نظر کیا جائے گا اور قلیل و کثیر رضاع سے حرمت ثابت ہوجائے گا۔ والی و کثیر رضاع سے حرمت ثابت ہوجائے گی۔ حالانکہ صورت اس طرح نہیں، اولا یہاں تخصیص کا سوال ہی پیدا نہیں ہوجائے گی۔ حالانکہ صورت اس طرح نہیں، اولا یہاں تخصیص کا سوال ہی پیدا نہیں ہوجائے گی۔ حالات کے ساتھ قید لگائی گئی ہے۔ قرآن مجید میں جو چیز مطلقاً مؤور ہے حدیث نے شر رضعات سے اسے مقید فرما دیا۔

ر ہا خبر واحد کا مظنون ہونا تو ہے بھی کامیاب عذر نہیں، خود فقہائے حنفیہ نے قر آن عزیر کی تخصیص کی مقام پر فرمائی ہے۔ فرضیت ِجمعہ کے لیے علی العموم سورہ جمعہ کی آیت سے استدلال فرمایا گیا ہے:

﴿ يَاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا إِذَا نُودِىَ لِلصَّلُوةِ مِنْ يَّوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا اللَّي ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾ [الجمعه: ٩]

مِن مَافر،عورت وغيره كا استناخر واحدى عمل مين آيا ہے۔ مرديهات كو

<sup>•</sup> صحيح مسلم، رقم الحديث (١٤٥٢)

نگار شات (صداول) کی کی کی الجودیث کامد و جزر الحدیث کامد و جزر جمعہ سے متنیٰ کرنے کے لیے مرفوع روایت بھی میسر نہیں آسکی، وہال صرف حضرت

جمعہ سے معنی کرنے کے لیے مرفوع روایت بی سیسر ہیں آ علی، وہاں صرف حضرت علی مظافؤ کے اثر ہی سے قرآن عزیز کی شخصیص کا کام لے لیا گیا۔ ع دراز دستی ایس کوتاہ آستیناں ہیں

شاہ صاحب سجھتے تھے کہ ایسے ہی اصول، جن کی ساخت کے ساتھ ان کی شکست کی بنیاد بھی رکھ دی گئی ہو، دین کی بنیاد اور اجتہاد اور تفقہ کی اساس نہیں قرار پا سکتے، اور حضرات ائمیہ اصول اور فقہائے حنفیہ آیت کے اس احترام کو بھی قائم ندر کھ سکے۔ معلوم ہے کہ آیت میں رضاع کی وجہ سے صرف ماں کی حرمت کا ذکر ہے، نص قرآن میں کی دوسرے رشتہ کا ذکر نہیں لیکن حدیث شریف میں حضرت علی سے مروی ہے:

"إن الله حرم من الرضاع ما حرم من النسب." (ترمدي: ١٩٧/٢) يعنى جورشتے نسب كى وجه سے حرام بيں رضاع كى وجه سے بھى حرام ہول كـــــ اس مقام پر آيت كى وضاحت ميں مزيد وسعت جديث سے ہوئى۔ يه زيادت خبر

واحد کی بنا ہی پر کی گئی ہے۔اس طرح آیت میں مدت ِرضاع کا کوئی ذکر نہیں، کس عمر میں دودھ پیا جائے تو وہ حرمت میں مؤثر ہوگا؟ آیت اس میں خاموش ہے لیکن جمہور

ائمہ کے نزدیک وہی رضاعت مؤثر ہوگی جو بچے کی غذا ہے۔

حدیث شریف میں امسلمہ فاتھا سے مردی ہے:

"لا يحرم من الرضاع إلا ما فتق الأمعاء، وكان قبل الفطام."

هذا حديث حسن صحيح. (ترمذي مع التحفه: ٢٠١/٢)

دوسال کے بعد رضاعت کا کوئی اثر نہیں، مدت رضاع کا تذکرہ قرآن میں نہیں،

◘ صحيح. سنن الترمذي، رقم الحديث (١١٥٢) صحيح ابن حبان (٢٢٤)

<sup>📭</sup> ان کوتاه آستیوں کی دراز دستی د مکیم!

صحيح. سنن الترمذي (١١٤٦) وقال الترمذي: "حديث على حسن صحيح" نيز ويكين صحيح" نيز ويكين صحيح البخاري، رقم الحديث (٢٥٠٣) صحيح مسلم (١٤٤٤)

یہ صراحت سنت میں ہے۔ جو قاعدہ تعیینِ رضعات کے متعلق بنایا گیا تھا مدت ِ رضاع اور باقی رضاعی رشتوں کی حرمت کے سلسلہ میں اسے توڑ دیا گیا۔ ماحول کتنا ہی مخدوش یکوں نہ ہوشاہ صاحب ایسے اصول پر کیسے مطمئن ہو سکتے تھے؟

اہل حدیث بھی ان علوم کو پڑھتے ہیں لیکن وہ سنت کے بالقابل کسی اصل کو قابل قبول نہیں سبھتے ، جہاں قرآن اور سنت کسی امرکی صراحت کر دے وہاں کوئی اصل قبول نہیں کیا جاسکتا۔

اگر اصول فقہ کو طالب علمی کی صلاحیت سے پڑھا جائے تو واقعی اس کی گرفت سخت ہوتی ہے، اگر ذرا گہرائی سے دیکھا جائے تو بیاصول اس قدر وزنی نہیں رہتے۔ شاہ صاحب ایسے اصول کیسے قبول فرما سکتے ہیں؟ اسی لیے اُنھوں نے بڑی جرائت سے فرمایا کہ مجھے فقہا محدثین کی راہ پہند ہے اور یہی فیجت اُنھوں نے اپنے تلاندہ اور اپنے متعلقین کو تلقین فرمائی۔ \*\*

## محدثین کی روش:

البتہ محدثین اور فقہا عِراق میں اتنا فرق تھا کہ وہ نصوص کی موجودگی میں قیاس کی ضرورت ہی نہیں سیجھتے تھے، گو استباط اور اجتہاد کے اصول اس کے ظاہر الفاظ کے خلاف فیصلہ کا تقاضا کریں۔ فقہاء عراق ریکھتے کا خیال ہے اصول نظر انداز نہیں ہوں گے، چنانچہ اگر شراب کا سرکہ بنالیا جائے تو بہ حلال ہی ہوگا اور ایسا کرنا درست بھی ہے، نیکونکہ جب کسی چیز کی صورت ہی بدل جائے تو اس کا تھم بھی بدل جاتا ہے لیکن ہمد ثین کا خیال ہے کہ سرکہ بنانا درست نہیں، اور اگر کوئی سرکہ بنا بھی لے تو حرمت برستور قائم رہے گی، اس لیے اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی، حدیث میں شراب سے برستور قائم رہے گی، اس لیے اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی، حدیث میں شراب سے سرکہ بنانے کی صراحناً ممانعت آئی ہے۔

<sup>•</sup> ويكيس: تفهيمات الهيه (٢/ ٢٤٠)

صحيح مسلم، رقم الحديث (١٩٨٣)

نگارشات (صداول) 😂 📞 (248 علی الجدیث کامذ و جزر

مال مسروق کی صورت اگر بدل جائے، مثلاً غلّه اگر پیں دیا جائے یا جانور ذرج کر کے اس کا گوشت بنا دیا جائے تو فقہاء کرام کے نزدیک چور کے تمام تصرفات مالکانہ ہوں گے۔
فقہاء حدیث ان ظاہری تبدیلیوں کے باوجود سارق کے مالکانہ حقوق کو تسلیم
فرماتے ہیں نہ اسے مزید تصرفات کی اجازت دیتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ اس مال
میں گو بظاہر تبدیلی آگئ ہے لیکن چور بدستور چور ہے، جب تک وصف موضوع معلوم اور
ثابت ہے تصرفات کی بنا پر چورکو ما لک نہیں کہہ سکتے۔

نص ﴿ السَّادِقُ وَ السَّارِقَةُ فَاقُطَعُوْ اللَّهِ يَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] كا مقصديه به كم جب تك سارق سارق به مال مسروق به اس كي خريد و فروخت جس طرح اس كي اصل صورت مين جمي اس مين تصرف كي اصل صورت مين جمي اس مين تصرف شرعا درست نہيں ، بشرطيكه سرقه كاعلم مو۔

میرا یہ مطلب نہیں کہ فقہاءِ عراق کے پاس اپنے مسلک کی حمایت کے لیے کوئی الیل نہیں، انھوں نے ان مسائل کو درست ثابت کرنے کے لیے بڑے دلائل اور نظر و فکر کی گہرائیوں سے کام لیا ہے لیکن محدثین کا اند نِ فکر چونکہ بالکل مختلف ہے اس لیے وہ ان مکتہ نوازیوں پر مطمئن نہیں ہوسکے، وہ بدستور ان مسائل کو ظاہر سنت کے خلاف سیجھتے رہے، ان نکتہ آفرینیوں کو رائے سے تعبیر کرتے رہے اور اہل الرائے کے دلائل حدیث و سنت کے مقابلے میں ان کی تسلی نہ کر سکے۔فقہا نے اپنے اصول کی حمایت کے لیے سنت کے مقابلے میں ان کی تسلی نہ کر سکے۔فقہا نے اپنے اصول کی حمایت کے لیے اصادیث کو نظر انداز کر دیا اور اگر ضرورت محسوں ہوئی تو ضعاف اور موقوفات کو قبول کر لیا۔

#### فقدالحديث كے اصول:

حضرت شاہ ولی اللہ اِٹُلٹ نے ائمہ حدیث کی فقہ یا فقہ الحدیث کے بنیادی اصول مندرجہ ذیل ذکر فرمائے ہیں:

💠 جب قرآن میں کوئی تھم صراحنا موجود ہوتو اہل حدیث کے نزدیک کسی دوسری چیز

### نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 249 ) کامی و جزر

- کی طرف توجہ کی ضرورت نہیں۔ بھر گرفت ہیں۔ میں میں کار اُکٹ
- پ اگر قرآن میں تاویل کی گنجائش ہو، مختلف مطالب کا احتمال ہوتو سنت کا فیصلہ ناطق ہوگا، قرآن کا وہی مفہوم درست ہوگا جس کی تائیرسنت سے ہوتی ہو۔
- ﴿ اگر قرآن کی تھم کے متعلق بالکل ہی خاموش ہوتو عمل سنت پر ہوگا، وہ سنت فقہا میں متعارف اور معلوم ہو یا کسی شہر کے ساتھ مخصوص یا کوئی خاص خاندان اسے روایت کرے، کسی نے اس پر عمل کیا ہویا نہ کیا ہو، ائمہ حدیث اسے قابل استناد سمجھیں گے۔
- جب کسی مسئلہ میں حدیث مل جائے تو کسی مجتهد اور امام کی پرواہ نہ کی جائے گی اور نہ کوئی اثر قابل قبول ہوگا۔
- جب پوری کوشش کے باوجود حدیث نہ ملے تو صحابہ اور تابعین کے ارشادات پر
   عمل کیا جائے گا اور اس میں کسی قوم اور شہر کی قید یا شخصیص نہیں ہوگی۔
  - 🗘 اگر جمہور فقہا اور خلفامتفق ہوجا ئیں تواسے کا فی سمجھا جائے گا۔
- ﴿ اگر فقہا میں اختلاف ہوتو زیادہ متقی اور ضابط کی حدیث قبول کی جائے گی یا پھر جو روایت زیادہ مشہور ہواسے لیا جائے گا۔
- اگرعلم و فضل، ورع و تقوی اور حفظ و ضبط میں سب برابر ہیں تو اس مسئلہ میں متعدد اقوال تصور ہوں گے، جس پر جی چاہے مل کرے، اس میں کوئی حرج نہیں، نداس میں کوئی ضیق پیدا کیا جائے۔
- اگراس میں بھی تسکین بخش کامیابی نہ ہوتو قرآن وسنت کے عمومات اقتضا اور ارشادات پرغور کیا جائے گا اور مسئلہ زیر بحث کے نظائر کے حکم کو دیکھا جائے گا اور مسئلہ زیر بحث کے نظائر کے حکم کو دیکھا جائے گا اور حکم انتخراج کیا جائے گا، اصول فقہ کے مروجہ قواعد پر اعتماد نہ کیا جائے گا بلکہ طمانیت قلب اور خمیر کے سکون پر اعتماد کیا جائے گا، جس طرح متواتر روایات میں

نگارشات (حداول) کا الحدیث کامذ و جزر ( 250 ) کا الحدیث کامذ و جزر

اصل چیز راویوں کی کثرت نہیں بلکہ اصل شے دل کا اطمینان اور سکون ہے۔ بینو (۹) اصول پہلے بزرگوں (صحابہ و تابعین) کے طریق کار سے ماخوذ ہیں۔ (حجة الله البالغة: ۲/ ۱۱۹)

#### اس وقت تحريك الل حديث:

ابتدائی چارسوسال تک تقلید شخصی اور جمود کم تھا، بلکہ پہلی صدی میں آج کی مروجہ تقلید کا رواج ہی نہیں تھا، اواخر صدی میں امام ابوحنیفہ اور امام مالک ٹیٹھ پیدا ہوئے تھے، پھر بتدریج ائمہ کے مسالک کا رواج ہوتا گیا۔

اس وقت کے اہل حدیث علما کے سامنے اہم مسکلہ برتھا:

- 💵 لوگ قرآن عزیز اور سنت مطهره کی پابندی کریں۔
- ا اوران کے بیجھے میں اگر مشکل پیش آئے تو صحابہ اور تابعین کی روش پر اسے سمجھا جائے۔ فہم میں جمود اور تقلید پیدا ہونہ آزادی اور آ دارگی راہ پائے، بلکہ صحابہ کرام کے زمانہ اور ان کے فتو وں میں وقت کے مصالح کی بنا پر وسعت قائم رہے۔علما کے فتو وں کو قرآن اور سنت کا قائم مقام نہ سمجھا جائے۔

حسن بن بشر راك معافی سے نقل فرماتے بیں اور معافی امام اوزاع سے:

"قال: كتب عمر بن عبد العزيز: أنه لا رأي لأحد في كتاب
الله، وإنما رأي الأئمة فيما لم ينزل فيه كتاب، ولم تمض به
سنة من رسول الله حصلى الله عليه وسلم ولا رأي لأحد في
سنة سنها رسول الله حصلى الله عليه وسلم.

"(سنن دارمي، ص: ۱)
"كتاب الله اور سنت رسول كم موتے موے كسى فخص كى رائے كوكوكى
ابميت حاصل نہيں، ائمه كي آراء اى وقت قابل توجہ بين جب كتاب الله مو

 <sup>●</sup> صحیح. سنن الدارمي، رقم الحدیث (۴۳۲) الإبانة لابن بطة (۱۰۰) الشریعة للآجري (۹۰) جامع بیان العلم (۱۳۰۷)

نگارشات (صداول) کا کارشات (صداول) کا کارشات (صداول) کا کارشات (صداول) کارشات (صداول) کارگریت کامد و جزر

نه سنت رسول الله مَالِيْكُمْ لِهُ

ایک دوسرا اثر ملاحظ فرمایئے۔حضرت عمر بن عبدالعزیز نے خطبہ دیا:

"اے لوگو! اللہ تعالی نے آنخضرت مُلَّیْنِم کے بعد کوئی پینمبر نہیں بھیجا اور قرآن کے بعد کوئی سینمبر نہیں بھیجا اور قرآن کے بعد کوئی کتاب نازل نہیں فرمائی، آنخضرت مُلِّیْنِم کی زبان سے جو حلال ہے وہی حلال ہے اور جو آپ نے حرام تھہرا دیا وہی حرام ہے، یہ تھم تا قیامت ہے، میں خود قاضی نہیں بلکہ آنخضرت مُلِینِم کے فیصلوں کو نافذ اور جاری کرتا ہوں، میں پہلوں کا متبع ہوں، میں خود کوئی نئ چیز پیدا نہیں کرنا چاہتا، میں تم سے بہتر نہیں ہوں لیکن مجھ پرتم سے ذمہ داری اور بوجھ زیادہ ہے، اللہ کی نافر مانی میں کسی کی اطاعت ضروری نہیں۔ کیا میں نے سا دیا؟،

ان آ ثار سے اس وقت کی ذہنی حالت کا پتہ چاتا ہے، اور سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ
اس وقت علیا کے ذہن پر کیا خطرات محیط ہیں؟ اتباع سلف پر اعتماد کے ساتھ جامد
پابندی اور آ وارگی دونوں سے بچنا چاہتے ہیں، بدعت سے بھی پر ہیز پیش نظر ہے اور
اپنی حاکمانہ حیثیت سے بھی کوئی تھم منوانا لیند نہیں فرماتے۔ پوری توجہ اس طرف ہے کہ
بدعت اور آ وارگی نہ آنے پائے اور صدافت کی اشاعت جبر سے نہ ہو بلکہ خمیر کی آ واز
اور محض اللہ کے لیے ہو۔

سنن دارمی کے ابتدائی ابواب پرغور فرمایے:

"باب اجتناب أهل الأهواء والبدع والخصومة، باب اجتناب الأهواء، فضل العلم والعلماء، باب التوبيخ لمن يطلب العلم لغير الله."

ان تمام ابواب اور سلف اہلِ علم کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ وہ کتاب وسنت کے بعد

❶ صحيح. سنن الدارمي (١/ ٢٦١) الطبقات الكبرى لابن سعد (٥/ ٢٥٠) المعرفة والتاريخ
 للفسوي (١/ ٤٧٤) المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي (١٩) تاريخ واسط (ص: ١٨٨)

لْكَارِشَات (صدادل) كلي ( 252 ) كلي المحديث كامد و جزر

ائم سلف کے طریق کی پابندی ضروری سمجھتے ہیں ، شخصی آ را وافکار اور تقلید جامد سے اذہان کو ہر قیمت پر ہمی ہم قیمت پر آزاد رکھنا چاہتے ہیں لیکن اہل بدعت کی سی ذہن میں آ وارگی کسی قیمت پر ہمی پہند نہیں کرتے۔ اس وقت کے علاءِ اہل حدیث کے سامنے چند کام تھے: احادیث نبویہ کا حفظ اور ضبط، احادیث میں تفقہ اور استنباط، بدعاتِ اعتقادیہ اور عملیہ سے کلیتاً پر ہمیز۔ شاہ عمد العزین مطلق سرائم حدیث، کرنے ہمیں کی بایت وجما گراتو آب نے فریان

شاہ عبدالعزیز بڑالتے سے ائمہ حدیث کے مذہب کی بابت پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: ''علائے محدثین بیک مذہب از مذاہب مجتهدین پابندنمی باشند، بس بعضے اعمال ایشاں مطابق کتب فقہ می باشند و بعضے دیگر مطابق کتب فقہ می باشند و بعضے دیگر مطابق کتب دیگر'' اھ (فاوئ عزیزی:۲/۱۱)

''ائمہ حدیث مروجہ نداہب کے پابند نہیں ہوتے، فقہاءِ عراق و باقی علمی مآخذ سے برابراستفادہ فرماتے ہیں۔''

شاہ صاحب کے ارشاد سے واضح ہے کہ یہ ایک مستقل کمتب قلر ہے ، س میں یا بندی اور جموز نہیں۔ یا بندی اور جموز نہیں۔

#### فتنهُ اعتزال:

جب عجمی اسلام سے متاثر ہوئے ، اسلام کی سادگی نے جہاں اضیں کافی حد تک اپنی تربیت میں لے لیا وہاں ان لوگوں نے بھی اسلام کو متاکثر کیا، بونانی علوم اور فلسفی نظریات اسلام کے بعض بنیادی عقائد سے کرائے ، صفات باری کی حقیقت کیا ہے؟ باری تعالی کے انصاف کی نوعیت کیا ہے؟ صفات عین ذات ہیں یا غیر ذات؟ حادث اور قدیم کے درمیان ربط کی کیا صورت ہے؟ بمیوں مسائل ومباحث سطح ذہن پر اُنجر آئے۔

یہیں سے اعتقادی بدعات کا آغاز ہوا، علمائے سنت کو بونانی اسلحہ سے سلح ہو کر ان مباحث کوحل کرنا پڑا، بدعات کے شیوع نے ایک دفعہ اہل علم کو حیرت میں ڈال دیا۔ امام احمد، علامہ عبدالعزیز کنانی وغیرہ نے اس وقت بڑی جراُت اور ثابت قدمی لَّا رَشَات (حساول) 🚓 🚓 🕻 253 کی کھنے وجزر 🔰 📚 🕏 کی المحدیث کامڈ و جزر

سے کام کیا، مامون رشید، واثق باللہ، معظم باللہ، عما کر حکومت ان خیالات سے متاثر عظم، اس وقت ائمہ محدیث بے انتہا مشکلات میں مبتلا ہوئے۔

یداندازِ فکرتقریباً آگھویں صدی تک چلتا رہا، یونانی فلسفہ سے ائمہ کہ حدیث نے خم گھونک کر مقابلہ کیا، اس دورکی فرقہ پرسی کے لیے ابن حزم کی "الفصل"، شہرستانی کی "الملل والنحل"، علامہ ابوطا ہر عبدالقادر بغدادی (۲۲۹ ھ) کی "الفرق بین الفرق" اور "المواعظ والاعتبار للمقریزی" (صفحہ ۱۸۲۲ ملاحظہ فرمایئے۔

اسلام میں بدی فرقوں کی کس قدرگرم بازاری رہی۔ آٹھویں صدی میں معلوم ہوتا ہے علمائے سنت نے یونانی فلسفہ کو فاش شکست دی، یونانی نظریات کا تار پود بھیر کررکھ دیا، علمائے حدیث نے انھی کی زبان میں ان سے گفتگو کر کے آٹھیں یقین دلایا کہ وہ غلطی پر ہیں، اللہ تعالیٰ کی ذات اور صفات کے متعلق ان کی معلومات سطی ہیں اور اسلامی عقائد پران کے اعتراضات کی حیثیت تلمیس نفس سے زیادہ نہیں۔

## حضرات متكلمين:

عقائدگی اس در یا اور صبر آزما جنگ میں کچھ لوگ مخالفت کے باوجود فلاسفہ سے متاثر ہوئے، بعض نصوص میں انصول نے تاویل کی، اسلامی نصوص کے لیے ایسے محامل تلاش کیے جو مسلک تفویض سے مختلف اور جدا تھے لیکن ائمہ سلف اور ائمہ اربعہ کا تقریباً اجتماعی عقیدہ تفویض تھا، احناف نے عمواً عقائد میں ابو منصور محمد بن محمد ما تریدی کی راہ اختیار کی، شوافع کا زیادہ رجحان اشعریت کی طرف ہوگیا، ائمہ حدیث اور حنابلہ اپنی پرانی راہ پر قائم رہے، تاویل سے فی کر انھوں نے امام احمد اور باقی ائمہ حدیث کی روش کو نظر سے او جھل مہیں ہونے دیا بلکہ اس سادگی کو قائم رکھا جس کا دوسرا نام تفویض تھا۔ اور ان عقائد میں بیرے مناز بین جنار بین جنار بین جنار بین میں ائمہ اربعہ منفق جیں ۔ فروع کی طرح عقائد میں بیر حضرات چنداں مختلف نہیں ہیں ۔

صفات باری تعالی کے شمن میں تفویض کا اطلاق دومعانی پر ہوتا ہے:

#### 

## تقليد كي تين ابن:

یہ عجیب اتفاق ہے کے چوتھی صدی کے قریب فقہی فروع میں تلفیق اور انتاع ہوئی سے بیچنے کے لیے اس دور کے عقلانے ائمہ اربعہ کی تقلید اختیار کرلی، اجتہاد کو بند کرنے کا فیصلہ کیا، صحابہ و تابعین کے زمانے میں جس قدر وسعت تھی تقلید شخصی و وہنی

◄ ١- تفویض المعنی والکیفیة: لیمی صفات باری تعالی کا ثبات میں قرآن و صدیث میں جو الفاظ ندکور ہیں (جیسے استواء، وجہ، ید، مع، بھر وغیرہ) ہم ان کامعنی جانتے ہیں نداس کی کیفیت کاعلم رکھتے ہیں۔

۲۔ تفویض الکیفیة دون المعنی: یعنی صفات باری تعالی کے لیے استعال کیے گئے الفاظ کامعنی و مفہوم تو واضح اور معلوم ہے لیکن ہم ان کی کیفیت سے ناواقف ہیں۔ جیسے امام مالک الطف کا فرمان ہے کہ "الاستواء معلوم، والکیف مجھول "یعنی استواء کامعنی ومفہوم تو معلوم اور واضح ہے لیکن اس کی کیفیت و ماہیت مجبول ہے۔

اول الذكر معنى كے اعتبار سے تقویض كا عقیدہ ائمہ سلف اور الل سنت كا عقیدہ نہیں بلكہ بیبعض اشاعرہ اور الل بدعت كا عقیدہ نہیں بلكہ بیبعض اشاعرہ اور الل بدعت كا عقیدہ ہے، كيونكہ اس سے بدلازم آتا ہے كہ اللہ تعالىٰ نے صفات كے ضمن ميں جو الفاظ ذكر كيے ہيں كوئى بھى ان كے معنى سے آگاہ نہيں، نہ رسول اللہ تائيظ ، نہ صحابہ كرام اور نہ سلف امت سكویا بدالفاظ عبث اور بے فائدہ ہى ذكر كيے گئے ہيں جن كا كوئى معنى ومطلب مقصود نہ تھا۔ اس بیان وتوضیح ہى ہے اس نظر بے كا بديمى البطلان ہونا معلوم ہوجاتا ہے۔

مزید برآن ائم سلف سے صفات باری تعالیٰ کے معانی کے متعلق صری نصوص وارد ہوئی ہیں مزید برآن ائم سلف سے صفات باری تعالیٰ کے معانی کے متعلق صری نصوص وارد ہوئی ہیں ہیں استواء کا معنی ارتفاع اور علو ثابت ہے لیکن ان کی کیفیت کا علم نہیں۔ اہل سنت اگر چہ صفات ہاری تعالیٰ کا اثبات کرتے ہیں کوئکہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ لَيْسَ تَكُوفِلِهِ شَيْءٌ وَهُو السّوِيعُ البّصِيدُ ﴾ [الشوری: ١١] اس آ بت کر بمہ میں جہاں تشبیہ و مشیل کی نفی کی تی ہے وہاں اللہ تعالیٰ کے لیے صفات کے اثبات سے تشبیہ اور تمثیل لازم نہیں آ تے۔

بات روز روثن کی طرح عیاں ہوتی ہے کہ صفات کے اثبات سے تشبیہ اور تمثیل لازم نہیں آ تے۔

الغرض اول الذکر معنی کے اعتبار سے تفویض کو انتہ سلف کا عقیدہ قرار دینا ورست نہیں، البتہ ٹائی الذکر معنی کے اعتبار سے عقیدہ سلف پر تفویض کا اطلاق ورست ہے لیکن بہتر کہی ہے کہ ایسے ملک کے دائیں مقتبار سے مقیدہ قرار دینا ورست میں مقتبار سے مقیدہ و مشتبال مفت آن لائن مکتبہ منافع اللہ کے ستور کتب یہ مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار ثات (صداول) 😂 📞 (255) کامذ و جزر

جمود سے اسے روک دیا گیا، لوگوں کوخواہ مخواہ مجبور کیا گیا کہ وہ چارائمہ سے کسی نہ کسی کی تقلید ضرور کریں، گویہ شرعاً واجب نہیں مگر ضرور تا اسے کالواجب سمجھنا چاہیے۔

تھوڑی دورآ گے بڑھ کرعقائد کے اختلاف میں امام ابوصنیفہ رشائشہ امام مالک رشائشہ اور امام شافعی رشائے کی جگہ اشعری اور ماتریدی کو دے دی گئی، یہ حضرات عقائد میں الگ ائمہ قرار پائے، گویا فقہی فروع میں الگ امام، عقائد میں اور امام۔ پھر ذرا اس سے آگے بڑھ کر جب تصوف میں طبقاتی دور آیا، اسلامی زہدو ورع یا احسان میں جب بدعات شامل ہونے لگیں اور خانقاہی نظام نے پیشہ اور دکا نداری کی صورت اختیار کر لی تو اس وقت کے دانشوروں نے چند امام یا فرقے انتخاب کر لیے، یعنی حفی اور شافعی، تو اس وقت کے دانشوروں نے چند امام یا فرقے انتخاب کر لیے، یعنی حفی اور شافعی، ماکی اور حنبلی تصوف میں نقشبندی، قادری، سہر وردی اور چشتی وغیرہ ہو گئے، گویا تین مختلف محاذوں پر ائمہ کے تبعین نے اپنے امام بدل لیے۔

## اہل حدیث کی روش:

ان تمام مقامات میں بحد اللہ اہل حدیث کی روش ایک جیسی رہی، وہ فروع، عقائد اور تصوف میں مقامات سے اس طرح اور خانقابی نظام کی بدعات سے اس طرح نفرت کی جس طرح فروع میں جامد تقلید اور عقائد میں بے دینی کی بدعات سے آھیں نفرت تھی۔ ذلك فضل الله یؤتیه من بشاء.

ان تمام مراحل میں ائمہ سلف کی اتباع کرتے اور وقت کی ہر ہر بدعت سے برسرِ پیکار رہے ۔۔۔ نَّارِشَات (صداول) المحافظ ( 256 ) المحديث كامد و جزر

أهل الحدیث هم أهل النبی و ان لم یصبحوا نفسه أنفاسه صحبوا و این لم یصبحوا نفسه أنفاسه صحبوا و یک یکی حال تقریباً حنابله کا رہا، وہ اشعریت اور ما تربیبیت سے بہت کم متاثر ہوئے۔ المحدیث نے کتاب و سنت کے فہم میں کسی فرد کی امامت کی بجائے ائمہ سلف اور صحابہ ڈوائی کو اپنا امام تصور کیا اور فروع وعقا کد اور احسان و تصوف میں ان بزرگوں کا دامن ہاتھ سے نہیں جھوڑا، اور نہ خصی آراوافکار کو ائمہ سلف اور صحابہ کا بدل سمجھا۔ دراصل فتنوں کے دورعروج میں آزادی اور پابندی، جمود اور آوارگی کے بین بین یہی صحیح حل تھا، جے ائمہ حدیث نے تلاش فرمایا اور عملاً صدیوں اس پرکار بندرہ کرآوارگی ذبن اور جمود کا مقابلہ کیا۔ حدیث نے تلاش فرمایا اور عملاً صدیوں اس پرکار بندرہ کرآوارگی ذبن اور جمود کا مقابلہ کیا۔ ونتی بین، انھوں نے جہاں اعتزال اور تجم کو فن کیا اور ان کے تابوت میں آخری می شخونی وہاں رفاعی فرقہ کے فقیروں کے آگ میں کودنے کا چینی قبول فرما کر بدعی تصوف کو جمیشہ کی نیندسلا دیا۔ اللهم ار حمه رحمة واسعة.

یہ جرأت مندانہ جہاد اس وقت عمل میں آیا جبکہ اربابِ تقلید و جمود کی اکثریت بدعات میں مبتلا ہو چکی تھی، بلکہ ان حضرات نے اصلاح کے پروگرام کی قدم قدم پر مخالفت کی۔ شیخ الاسلام کا بدارشاد کس قدر جاندار ہے:

"أهل الحديث في الفرق كالإسلام في الملل." (رد المنطق)
منهاج النه، كتاب العقل والنقل اور رساله رد المنطق اس موضوع پر انتهائي
مفيد معلومات سے بھر پور ہیں۔ شخ الاسلام كى كتاب "الرد على المنطقيين" ميں
اس قدر شگفتگي نہيں جس قدر" رد المنطق" میں ہے۔ اس مختصر رساله میں شخ الاسلام

الل حدیث ہی نبی کریم طابیخ کے حق دار ہیں، اگر چہ انھیں آپ طابیخ کی ذات مبار کہ کی صحبت حاصل نہوئی ہے!
 حاصل نہیں ہوئی لیکن آپ کی سانسوں (فرامین) کی محبت تو انھیں کو حاصل ہوئی ہے!
 نفض المنطق لابن تیمیة (ص: ۲۸) نیز دیکھیں: محموع الفتاوی (۲٤/٤)

نگارشات (حساول) 🗫 📢 💮 💝 💸 🖟 نگارشات (حساول)

نے مسلک المحدیث کی جمایت اور ترجیح میں بڑی وسعت سے کام لیا ہے، شاید سے بط شخ کی کسی دوسری کتاب میں نہ ملے، اس کتاب سے شخ الاسلام کی روشن خیالی اور وسعت ظرف کا اندازہ ہوتا ہے۔

# يوناني فلسفه کي پيسيائي:

شخ الاسلام اوران کے رفقاءِ عالی مقام نے بونانی فلسفہ کی صرف مخالفت ہی نہیں فرمائی بلکہ اس پر اس قدر بھر پور وار کیے کہ علا کے علاوہ عوام میں بھی بونانی علوم اور یونانی نظریات کی کوئی علمی آبرو نہ رہی بلکہ ان کی کوئن ما هُنالِک مَهْزُومْ مِن اللّهُ وَاللّهُ مَنا لُورَاتِ کی کوئی علمی آبرو نہ رہی بلکہ ان کی کوئن ما هُنالِک مَهْزُومْ مِن اللّه عَلَاتِ کی کوئی علمی آبرو نہ رہی اللہ ان کی اعتقادی پابندیاں اور اس دور کی تقلید پرورنزاعیں تقریباً ختم ہوگئی اور اعتزال اور جم کے پیدا کیے ہوئے فرقے ایک ایک کر کے تاریخ کے اوراق میں وفن ہوگئے۔ خداجب وملل اور ردو ومناظرات کی کتابوں کے سوایہ فرقے عملاً ختم ہوگئے۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ کے تجدیدی کارناموں میں بیاجم کارنامہ اور ائمہ حدیث کی مصالحانہ خدمات میں بیسب سے عظیم الشان خدمت ہے۔ اللہ م نقبل منهم کما تتقبل من عبادك الصالحین.

شیخ الاسلام اور ان کے رفقا بونانی جارحیت کے خلاف تو کامیاب ہوگئے لیکن تقلیدی جمود کے خلاف اس قدر کامیاب نہ ہوسکے جس قدر ظروف اور حالات کا تقاضا تھا، بلکہ فقہی جمود تیز تر ہوگیا، ائمہ اربعہ کی حقانیت مسلمہ ہوجانے کے باوجود یہ چاروں حق پرورگروہ ایک دوسرے کے خلاف برسر پیکار ہوگئے، ہر ایک نے یہی سمجھا کہ حق حقیقتا ہمارے ہاں فروش اور تشریف فرما ہے، باتی ائمہ کی صداقت صرف ایک ظن ہے۔ حضرت علامہ علاء الدین حصکفی ردا کھتار میں الا شباہ والنظائر کے حوالے سے خطرت علامہ علاء الدین حصکفی ردا کھتار میں الا شباہ والنظائر کے حوالے سے فرماتے ہیں:

"وفيها إذا سئلنا عن مذهبنا ومذهب مخالفنا، قلنا وجوباً:

تُكَارِثَات (صراول) ﴿ 258 ﴾ ﴿ 258 ﴾ أو مذهب مخالفنا خطأ يحتمل

الصواب، وإذا سئلنا عن معتقدنا، ومعتقد خصومنا قلنا وجوبا:
الحق ما نحن عليه، والباطل ما عليه خصومنا." اله

"جب بهميں اپنے اور اپنے مخالف كى بابت پوچھا جائے تو ہم كہيں گے كه

ہم يقينا حق پر ہيں، احمال ہے كہ ہمارا خيال غلط ہوجائے، ہمارا مخالف
يقينا خطا پر ہے، ممكن ہے اس كاخيال ورست ہو، ليكن عقائد كے معاملے
ميں ہم يقينا حق پر ہيں اور ہمارے مخالف غلطى اور باطل پر ہيں۔"
عالانكه عقائد ميں پورا استدلال تاويل كا ايك نظر فريب جال ہے۔
الممہ اربعہ كوحق پر مانے كے بعد فكر كابيہ انداز يقينا مستحن نہيں ہے۔ جب المہ
اجتہاد كے متعلق معلوم ہے كہ وہ پنجبر نہيں بلكہ ان كى كوششيں مخلصانہ ہيں تو اس نگ اعتمال كيا حاصل؟ ليكن تقليد و جمود كابيہ لازى نتيجہ ہے۔ شخص محبت ميں افراط كے نظرى ہے كيا حاصل؟ ليكن تقليد و جمود كابيہ لازى نتيجہ ہے۔ شخص محبت ميں افراط كے نظرى ہے كيا حاصل؟ ليكن تقليد و جمود كابيہ لازى نتيجہ ہے۔ شخص محبت ميں افراط كے

لیے ضروی ہے کہ وہ اپنے مخالف کے معلق تفریط کرے، اس کے محاس کو بھی عیب کی نظر سے دیکھے، تقلید و جمود میں یہ بڑی ہی عیب ناک چیز ہے، اس میں عصبیت اور سوءِ ادب سے بچنا سخت مشکل ہے۔ تعجب ہے کہ یہ حضرات خود از بس بے ادب ہیں لیکن

الزام دوسرول كودية بن!!

## امام شافعی ڈ طلتے کے متعلق عجیب روش:

حضرت امام شافعی کی ذہانت اور علمی رفعت کی بنا پر کوشش فرمائی گئی کہ انھیں اپنا شاگر د ظاہر کیا جائے ، اس میں کوئی حرج بھی نہیں۔علم امانت ہے، جہال سے ملے لے لینا جاہیے، امام شافعی وشائن نے یقینا اپنے وقت کے اکابر سے علم حاصل کیا، فقہ اور حدیث دونوں اپنے وقت کے کامل اسا تذہ سے سیکھے۔ چنانچہ علامہ علاء الدین حصکفی ذکر فرماتے ہیں کہ امام شافعی امام محمد کے تلائدہ سے تھے:

الأشباه و النظائر لابن نحيم الحنفي (ص: ٣٨١) رد المحتار (١/ ١١٥)
 محكمه دلائل وبرابين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

نگارشات (هداول) 🗫 📞 🔑 💸 يک الجحديث كامدّ و جزر

"ومن تلامذته الشافعي -رضي الله عنه- وتزوج بأم الشافعي وفوض إليه كتبه وماله فبسببه صار الشافعي فقيهاً."

"امام شافعي امام محمر ك شاكرد ته، امام محمد نے امام شافعي كى والده سے فكاح كيا اور اپني كتابيں اور اپنا مال امام شافعي كو دے ديا، اس ليے امام شافعي نقيه بن گئے۔"

لیکن امام محمد کی فقہ سے ہمیشہ برسرِ پریکار ہے! پھرامام شافعی ڈلٹنے کا اقرار ذکر فرماتے ہیں:

"والله ما صرت فقيها إلا بكتب محمد بن الحسن." (كتاب مذكور: ١/٥٥)

> ''میں صرف امام محمد کی کتابوں سے فقیہ بنا۔'' وہبی ڈِٹلٹنۂ نے بھی ذکر کیا ہے:

"وكتب عن محمد بن الحسن الفقيه وقر بختي." اه (تذكرة الحفاظ: ١/ ٣٢٩)

''امام محرنقیہ سے امام شافعی نے اونٹ کا بوجھ نقل فرمایا۔''
امام شافعی رشائنہ کا امام محمد سے استفادہ فرمانا کوئی عیب کی بات نہیں، امام محمد تو
اکابر ائمہ سنت سے ہیں۔ ائمہ حدیث علم کے معاملے میں اس قدر وسیع الظر ف شے کہ
تقید اور تنقیح کے بعد وہ اہل بدعت سے بھی مخصیل علم میں کوئی عیب نہیں سیجھتے تھے،
متند کتب حدیث میں ان لوگوں سے احادیث مروی ہیں جن کو ائمہ کو دیث وین کے
لیاظ سے پندنہیں فرماتے تھے، اس لیے امام محمد سے کمذائمہ سنت کی خوبی ہے۔

امام شافعی ایسے شاگرد تھے جن کی مناظرانہ استعداد سے امام محمکی وفعہ خاموش ہوجاتے، چنانچہ اخبار آ حاد کی ججیت، شاہد اور پمین (قتم) کے ساتھ فیصلہ، "لا وصیة

<sup>●</sup> الدر المختار (١/٣٥)

نگارشات (حدول) 🗱 🚓 ( 260 ) کام الجودیث کامد و 17ر

لوارث " وغيره مسائل پرامام شافعي نے مسكت گفتگوفر مائي - (حجة الله)

اہل علم میں تعلیم و تعلم اور بحث ونظر میں کوئی حرج نہیں، بیدامام شافعی اور امام محمد دونوں کے لیے باعث فضیلت ہے، ایسے شاگر دپر جس قدر فخر کیا جائے ہجا ہے۔

## امام شافعی رُشاللهٔ کی تنقیص:

ایک طرف تو امام شافعی برالاند کی شاگردی پر فخر ہے، دوسری طرف جب امام شافعی برالاند کے بعض مسائل پر تنقید فرمائی تو حضرت امام شافعی برالاند پر اعتراضات شروع ہوگئے اور جاہل تک کہد دیا گیا، اصول بردوی اور اس کی شرع کشف الاسرار سے لیکر اصول شاشی تک ہر برزگ کو دیکھیے ، امام شافعی کی شرع کشف الاسرار سے لیکر اصول شاشی تک ہر برزگ کو دیکھیے ، امام شافعی کی اجتہادی مسائل کو جہالت سے تعبیر کیا ہے، بعض نے امام شافعی رئرالند کا صراحت سے نام لیا ہے، بعض نے امام شافعی رئرالند کا صراحت سے نام لیا ہے، بعض نے مسائل کا ذکر کر کے انھیں جہالت سے یا دفر مایا ہے:

"وكذلك جهل من خالف في اجتهاده الكتاب والسنة من علماء الشريعة، و أئمة الفقه، أو عمل بالغريب من السنة على خلاف الكتاب والسنة المشهورة فمردود باطل، ليس يعذر أصلا، مثل الفتوى ببيع أمهات الأولاد، ومثل القول في القسامة، ومثل استباحة متروك التسمية عمداً، والقضاء بالشاهد الواحد ويمين المدعى." اه

''اس طرح ائمہ فقہ اور مجتہدین کی جہالت بھی عنداللہ عذر نہیں ہو سکتی، جس میں کتاب اللہ اور سنت مشہورہ کی مخالفت کی ہے یا کسی غریب حدیث پر عمل کیا ہے، یہ جہالت مردود اور باطل ہوگی، جیسے ام ولد کی بیچ کا فتوی یا

 <sup>●</sup> حجة البالغة (ص: ٣٠٩) نيز ويكيين: آداب الشافعي ومناقبه لابن أبي حاتم (ص:
 ١١١، ١٥٩)

<sup>🗗</sup> أصول البزدوي (ص: ٣٤٢) محكمه دلائل وبرابين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

قسامہ میں قصاص کا فتویٰ یا جس جانور پر بوقت ذرئ عمداً اللہ کا نام نہ لیا گیا ہواس کی حلت کا فتویٰ اور مدعی کی قتم اور ایک گواہ کی بنا پر مدعی علیہ کے خلاف ڈگری کی اجازت۔''

- اس کی تفصیل اس طرح ہے کہ اہام داود ظاہری کا خیال ہے کہ ام ولد کی کیے درست ہے، یعنی اس لونڈی کی جس کیطن اور اس کے مالک کی پشت سے اولا دہو، جمہور ائر سید کی موت کے بعد اس کی بیع کو درست نہیں سجھے لیکن داود ظاہری بعض احادیث کی بنا پر اسے درست سجھے ہیں۔ بیان کی 'جہالت' ہے۔ ظاہری بعض احادیث کی بنا پر اسے درست سجھے ہیں۔ بیان کی 'جہالت' ہے۔ فاہر می مخلّہ میں میت پائی جائے لیکن قاتل معلوم نہ ہو، امام مالک، امام احمد بن منبل، امام شافعی بیشے فرماتے ہیں اگر اہل محلّہ اور مقتول میں سابقہ دشمنی اور باہم ضلش کا علم ہوتو قاضی مقتول کے ولی سے بچپاس قسمیں لے کر قاتل کی تعیین کے بعد قصاص کی اجازت دے گا۔ احناف کرام اور حضرات ائمہ اصول کے نزدیک بیام مالک، امام
- ام شافعی کا خیال ہے کہ اگر ذبیحہ پر بوقت ذرئے جان بو جھ کر بھی خدا کا نام نہ لیا جائے لیکن ذرئے کرنے والا مسلمان ہوتو یہ فعل درست نہیں لیکن ذبیحہ حلال ہے۔ احناف اسے امام شافعی رشاشہ کی"جہالت" سے تعییر فرماتے ہیں۔

شافعی اورامام احد بن منبل رئيس كن جمالت كي وإنا لله وإنا إليه واجعون

(4) ای طرح اگر مدی کے پاس دوگواہ نہ ہوتو مدی خود شم کھائے اور ایک گواہ دے دیتو امام شافعی اجازت دیتے ہیں کہ قاضی اس صورت میں مدی کوڈگری دے دے۔ ائمہ حنفیہ کا خیال ہے کہ بیدام شافعی کی''جہالت' ہے۔ مسائل میں اختلاف ہوسکتا ہے اور جمہتدین کوحق پہنچتا ہے کہ اپن تحقیق کے مطابق فتوی دیں، اُ تباع کوحق ہے کہ اپنے امام کی رائے کے مطابق عمل کریں مگر تلخ اور ترش زبان تو بے حد نامناسب ہے۔ ایک مسلمان کو دوسرے مسلمان کے متعلق بھی الیم

زبان اختيار نہيں كرنى حاہيے چەجائىكەائمەاجتهاد كے متعلق بدلب ولہجەاختيار كيا جائے!

نگار شات (حداول) المحديث كامد وجزر ( 262 )

پھر بھی ہےادب غیرمقلد تھہریں! کیا یہ تقلیدی جمود اور اس میں غلو کا نتیج نہیں؟

کشف الاسرار میں علامہ شخ عبدالعزیز (۱۸۹ه) نے متن کی شرح فرماتے ہوئے ائمہ کے اساء کا تذکرہ فرمایا ہے، جن کے اجتہادات کو علامہ بردوی نے جہالت

حسامی نے تھوڑے ہے اختصار کے ساتھ اصول بزدوی کے الفاظ نقل فرما دیے ہیں اور وہی امثلہ جو بزدوی نے بیان فرمائی ہیں بطور توارث نقل کر دی ہیں۔اللہ تعالیٰ ان سب بزرگوں پر رحم فرمائے، بیدو و ِجمود کی بڑی تلخ اور ناپسندیدہ یادگار ہے اور بعض بزرگوں کے ساتھ محبت میں غلوکا متیجہ!

حسامی کے شارح عبدالحق حقانی اٹر للٹنے نے نامی میں دولفظ فرمائے ہیں، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اُنھیں بیزبان اور انداز پسندنہیں۔فرماتے ہیں:

"وكل واحد يجهل الآخر فيما خالفه، ويقول: إنه مخالف للسنة."

(نامی محتبائی، ص: ۱۲۰)

'' ہرایک اینے مخالف کو جاہل اور سنت کے مخالف کہتا ہے۔''

المناريس ماتن نے صرف امہات اولاد کا ذکر کیا ہے لیکن شارح ملا جیون نے امثلہ میں پوری تفصیل ذکر کی ہے۔ امام شافعی اور امام داود ظاہری کا نام صراحناً لیا ہے اور آخر میں فرماتے ہیں:

"وقد نقلنا كل هذا على نحو ما قال أسلافنا، وإن كنا لم نجترئ عليه." اهـ (نور الأنوار، ص: ٢٩٨)

''ہم نے بیسب پچھاس لیے نقل کیا ہے کہ ہمارے پہلے بزرگوں نے ایسا ہی فرمایا ہے، ورنہ ہم پیجرائت نہ کرتے۔''

گویا بی<sup>تنانخ</sup> بیانی یا غلط<sup>ا</sup>نوازی حصرات سلف کی اتباع میں ہوگی، ورنه ملّا جیون خود

کشف الأسرار (٤/ ٤٧٣)

ر نگارشات (حدادل) کی در کامذ و جزر کامذ و جزر کی المحدیث کامذ و جزر کامذ و جزر

اس کے لیے آ مادہ نہ تھے۔عذر گناہ، گناہ سے بھی عجیب رہا۔ بیسب دور جمود وعصبیت کی نوازشیں ہیں، ورنہ نہ شافتی ایسے کمزور ہیں نہ ان کے اُتباع اسنے کم سواد کہ صرت کتاب وسنت کے خلاف فتو کی دیں۔ بیمعلوم ہے کہ متاخرین فقہائے حنفیہ اور ائمہ اصول سے ائمہ شوافع کی کتاب وسنت پر نظر زیادہ وسنع اور عمیت ہے، علماءِ حدیث کی تعداد شوافع میں کافی زیادہ ہے۔

یہ جمود و تقلید کے لوازم سے ہے، فرطِ محبت میں اپنے مخالف کے ساتھ کمی اور بے ادبی قرینِ قیاس ہے۔ اس دور کے علاءِ اہل حدیث نے اس جمود کے خلاف اپنا پورا زور لگایا، اس جمود اور اس کے مصرت رسال اثرات اور طوفان خیز نتائج کا اندازہ حافظ ابن قیم کی کتاب" اعلام الموقعین" زاد المعاد" "المطرق الحکمیه" وغیرہ سے ہوتا ہے۔ میخ الاسلام ابن تیمید رشائنہ کے تلمیذ اور قریب ترین اہل علم میں حافظ ذہبی مین مابقہ بدعات کا تذکرہ ان الفاظ میں فرماتے ہوئے عباسی دور کی اعتقادی اور طحدانہ پورش کا تذکرہ فرماتے ہیں:

"وفي هذا الزمان ظهر بالبصرة عمرو بن عبيد العابد، و واصل بن عطاء الغزال، و دعوا الناس إلى الاعتزال، والقول بالقدر، وظهر بخراسان الجهم بن صفوان، ودعا إلى تعطيل الرب عزوجل و خلق القرآن، وظهر بخراسان في قبالته مقاتل بن سليمان المفسر، وبالغ في إثبات الصفات حتى جسم، وقام على هولاء علماء التابعين وأئمة السلف، وحذروا من بدعهم، وشرع الكبار في تدوين السنن وتأليف الفروع وتصنيف العربية، ثم كثر ذلك في أيام الرشيد، وكثرت التصانيف، وألفوا في اللغات، وأخذ حفظ العلماء ينقص، ودونت الكتب، وأتكلوا عليها، وإنما كان قبل ذلك علم الصحابة والتابعين في

نگارشات (صدادل) المحديث كامد و جزر كارشات (صدادل)

الصدور فهي كانت خزائن العلم لهم مرضي الله عنهم." (تذكرة الحفاظ: ١/ ١٥٠)

"اس وقت بھرہ میں عمرو بن عبید اور واصل بن عطا کا ظہور ہوا، وہ لوگوں کو اعتزال اور انکارِ تقدیر کی دعوت دینے گئے، اور خراسان میں جہم بن صفوان نے تعطیلِ صفات اور طقیِ قرآن کی دعوت دی، اور خراسان ہی میں مقاتل بن سلیمان مفسر نے صفات کی وعوت اس طرح دی جس سے جسیم کا شبہ ہونے لگا۔ علمائے سلف اور ائمہ تابعین نے ان سب کے خلاف دعوت دی اور ان کی بدعتوں سے لوگوں کو ڈرایا۔ اکابر ائمہ صدیث، سنت کی تدوین اور فروع کی تصنیف میں مشغول ہوگئے، عربی زبان کے علوم کی تدوین کثرت فروع کی تصنیف میں مشغول ہوگئے، عربی زبان کے علوم کی تدوین کثرت سے ہوئی، یہ ہارون رشید کے دورِ حکومت کی حالت ہے، اس زمان پر زیادہ کے دورِ حکومت کی حالت ہے، اس زمان پر زیادہ کے سینے علم کے خزانے میں اعتماد ہونے لگا اور کتابوں پر زیادہ کے سینے علم کے خزانے میں تھا اور ان کے سینے علم کے خزانے میں تھا اور ان

یہ اعتقادی بدعات کا دورتھا، ائمہ حدیث کی اس باب میں جومساعی تھیں ان کا مخضر تذکرہ حافظ ذہبی نے فرمایا ہے۔ وہ اپنے وقت کے فقہا اور ائمہ حدیث کا سلف کے اہل علم سے موازنہ فرماتے ہوئے تقلید وجمود کے اثرات کا تذکرہ دل گداز انداز سے فرماتے ہیں۔ ابو محمد فضل بن محمد (۲۰۲ھ) کے تذکرہ کے بعد فرماتے ہیں:

"اس وقت کے قریب قریب ائمہ حدیث کی بڑی تعداد موجود تھی جن کا تذکرہ میں نے اپنی تاریخ میں کیا ہے، یہاں میں نے اس کا عشر عشیر بھی ذکر نہیں کیا، اسی طرح اس وقت ائمہ اہل الرائے اور فروع سے بھی کثیر جماعت تھی، اور شیعہ متکلمین اور معتز لہ سے بھی بڑے بڑے اساطین موجود تھے، جومعقول کے پیچے دوڑ رہے تھے اور اتباع سلف اور آ ثار نہویہ سے

بے پرواہ تھے، اور فقہا میں تقلید نمایاں ہو چکی تھی اور اجتہا دات میں تاقض ظاہر ہو چکا تھا، اللہ پاک ہے جس کے قبضہ میں خلق اور امر ہے۔
''اے شیخ! خدا کی قسم اپنے آپ پر رحم کرواور انصاف کی نگاہ سے دیکھو، اور ان کی طرف غلط نگاہ مت ڈالو، اور ان کے نقائص کی تلاش مت کرو، اور بیہ مت خیال کرو کہ وہ آج کل کے محد ثین کی طرح ہیں ۔حاشا وکلا۔ میں نے جن ائمہ حدیث کا ذکر کیا ہے وہ دین میں پوری بصیرت رکھتے تھے اور نجات کی راہ کو خوب سمجھتے تھے، ہمارے زمانے کے بڑے بڑے محدث بھی علم وبصیرت میں ان کا لگانہیں کھا سکتے تھے۔

''میں یقین رکھتا ہوں کہتم اپنی ہوئی پرتی کی وجہ سے اگر کھلے طور پر نہ کہہ سكے تو بربان حال كہو كے كداحمد بن منبل كيا چيز ہے؟ ابن مديني كون ہے؟ ابو داور اور ابو زرعه کی کیا حقیقت ہے؟ بیصرف محدث ہیں، آخیں فقہ کا پیتہ ہی نہیں! نہ وہ اصول سے واقف ہیں نہ انھیں معلوم ہے کہ رائے کیا چیز ہے؟ نہ وہ معانی اور بیان کے وقائع کو سجھتے تھے، نہ وہ منطق کی باریکیوں کو جانتے تھے، نہوہ اللہ تعالی کی ہستی پر دلائل دے سکتے تھے، نہ فقہائے ملت میں ان کا کہیں تذکرہ پایا جاتا ہے۔ یا تو حلم سے حیب رہو یاعلم سے بات کرو، مفیدعلم وہی ہے جو ان حضرات سے منقول ہے۔تمہارے فقیہ تو ہارے آج کل کے محدثین کی طرح ہیں، نہ ہم پچھ چیز ہیں، نہ آپ ہی کچھ جانتے ہیں، ارباب فضیلت کی قدر اہل فضل ہی جانتے ہیں، جو اللہ ہے ڈرتا ہے وہ اپنی کمزوری کا اعتراف کرتا ہے، جو کبر وغرور اور شرپیندی ہے گفتگو کرتا ہے اس کا معاملہ خدا پر چھوڑ دو، اس کا انجام وبال ہے، ہم اللہ تعالى سے معافى وسلامتى حاجة إلى " (تذكرة الحفاظ: ١٢٧/٢)

حافظ ذہبی نے اپنے وقت کے اس مرض کو جس درد انگیز طریقہ سے بیان فرمایا اور جس ہمدردی سے ذکر کیا اس سے ظاہر ہے کہ آٹھویں صدی میں جمود اور شخصیت پرسی کس قدر بڑھ چکی ہے، اور حافظ ذہبی اس سے کس قدر خائف اور متاثر ہیں، اور اس کے عواقب اور نتائج سے ائمہ حدیث کی دُور اندیش نظریں کس قدر آگاہ ہیں؟

اور عجیب بات بیہ کہ اہل حدیث کے خلاف آٹھویں صدی ہجری میں بھی وہی اسلحہ جات استعال ہورہے ہیں، بیہ اسلحہ جات استعال ہوتے تھے جواپی زنگ آلودشکل میں آج استعال ہورہے ہیں، بیہ فقیہ نہیں بیدعطار ہیں، اصول سے تا آشنا ہیں، منطق نہیں جانے ،عقلی دلائل سے بے خبر ہیں، علم کلام ان کے اذہان سے بالا ہے!!

یہ وہی زنگ آلود اور بوسیدہ اوزار ہیں جو فلاسفہ بونان نے متکلمین کے خلاف استعال کیے اور فقہاءِ کرام نے ائمہ حدیث کو ان معائب سے مطعون کیا۔ اور اب حصرات ارباب تقلیدان لوگوں کے خلاف استعال فرماتے ہیں جواس وقت آ زادیؑ فکر کے حامی ہیں، حاہبے ہیں کہ جب ائمہ مجتهدین حق پر ہیں تو ان سب کے اجتهادات کیوں قابل عمل نہ سمجھے جائیں؟ چار کی تحدید اللہ تعالیٰ نے اور اس کے رسول نے نہیں فر مائی ،بعض اوقات حکومتوں نے اپنے مقاصد یا امن عامہ کی حفاظت کے لیے کی ، اس کے لیے شرعاً اس کی کوئی سندنہیں یائی گئی۔ اگر کسی شخص کو قرآن وسنت میں مناسب بصیرت نہ ہوتو وہ ائمہ اجتہاد کےعلوم سے بلائعیین استفادہ کرے، جب سب مجتهدین حق پر ہیں تو حق کوتقسیم کیوں کیا جائے؟ تعیین شخص کا تقسیم کے سواکوئی مطلب نہیں۔ بے شک تلفیق سے روکا جائے، اتباع ہوا سے منع کیا جائے لیکن ہر محف کی نیت پر مسلط ہونے کی کوشش نہ کی جائے ، مخفیات اور سرائر کو اللہ تعالی عالم الغیب کے سپرد کیا جائے یا پھراس قوت کی تحویل پر اعتاد کیا جائے جو ملک کے نظم ونسق اور قیام امن کی ذمه دار ہے،لیکن انسانی اذہان وافکار،عقل وبصیرت اورنظر واجتہاد پر نگارشات (صداول) کی کامذ و جزر ( 267 ) کی در الجدیث کامذ و جزر

تالے ڈالنے کی کوشش نہ کی جائے ، بیرانسانیت پرظلم بھی ہے اور اس کی تو ہیں بھی ، اورعلم وبصیرت کے ساتھ دشمنی کے مترادف بھی!

مافظ ذہبی الملظة حضرت عبدالله بن مسعود ولا الله کے مناقب، وسعتِ علم اور ان کے تفروات و اختیارات کا ذکر فرماتے ہوئے اپنے دور کے شخصی جمود کا تذکرہ عجیب انداز سے فرماتے ہیں:

''حضرت عبداللہ بن مسعود کی سیرت اگر لکھی جائے تو تقریباً نصف جلداسی میں سا جائے، وہ کبار صحابہ سے تھے، وہ نہایت وسیع العلم اور ہدایت کے امام تھے، اس کے باوجود فروعی مسائل اور قراءت میں ان کے کچھ تفردات شعے جو کتابوں میں موجود ہیں۔ ہرامام کی بعض با تیں لے لی جاتی ہیں اور بعض نظر انداز کر دی جاتی ہیں، سوائے امام الاتقیاء صادق مصدوق نبی الرحمہ حضرت رسول اکرم میں گھی ہے جو معصوم اور امین ہیں، اس عالم پر تعجب ہو کسی خاص امام کی تقلید کرے، باوجود یکہ اسے ان نصوص کا علم ہے جو اس کے خلاف پائی جاتی ہیں۔ لاحول ولا قوۃ إلا بالله۔'' اھسے کے اس کے خلاف پائی جاتی ہیں۔ لاحول ولا قوۃ إلا بالله۔'' اھسے کامام کے خلاف پائی جاتی ہیں۔ لاحول ولا قوۃ إلا بالله۔'' اھسے کامام کے خلاف پائی جاتی ہیں۔ لاحول ولا قوۃ الد بالله۔'' اھسے کامام کے خلاف پائی جاتی ہیں۔ لاحول ولا قوۃ الد بالله۔'' اھسے کے امام کے خلاف پائی جاتی ہیں۔ لاحول ولا قوۃ الد باللہ۔'' ا

جمود کے خلاف ہر دور کے علاء نے بہت کھ کیا ہے، ابوشامہ، شاطبی، ابن قدامہ جسے مشاہیر نے اس مرض کے خطرات سے آگاہ فرمایا۔ ابن قیم فرماتے ہیں سے العلم معرفة الهدى بدلیله ما ذاك والتقلید یستویان اذا اجمع العلماء أن مقلدا للناس والأعمى هما أخوان رمعم معرفت بالدلیل كا نام ہے، تقلید اس کے مساوی اور مرادف نہیں ہوگتی، علا كا اجماع ہے كہ تقلید نامینگی کے مرادف ہے۔''

میں نے اس مقام پر ذہبی کے تاثرات کواس لیے ذراتفصیل سے لکھاہے کہ ذہبی

القصيدة النونية (ص: ٩٩)

نگارشات (صداول) 💝 💸 🕻 ( 268 ) کامذ و جزر

مختلف مکاتب فکر میں عزت کی نظر سے دیکھے جاتے ہیں، ان کی نظر تاریخی لحاظ سے اور رجال میں بہت وسیع ہے۔

بحرالعلوم مسلم الثبوت كي شرح مين ذہبي كے متعلق فرماتے ہيں:

"قال الذهبي وهو من أهل الاستقراء التام في نقل حال الرجال." (بحرالعلوم،ص: ٣٢١ نولكثور)

'' ذہبی کا استقراء اساء الرجال میں بہت کامل ہے۔''

ذہبی نے فکر کے جمود اور تقلید کے متعلق ان ممالک کا حال لکھا ہے جو ارضِ حرم کے قریب اور دینی علوم کے لیے مرکز کی حیثیت رکھتے ہیں، ہندوستان جیسا ملک جوعلوم نبوت سے پہلے ہی کافی دور ہے، جہال محققین کی پہلے ہی کمی ہے، یہاں کے حالات تو اور بھی خراب ہوں گے۔

غزالی فرماتے ہیں:

"فإن خاض المقلد في المحاجة فذلك منه فضول، والمشتغل به صار كضارب في حديد بارد، و طالب لصلاح الفاسد، وهل يصلح العطار ما أفسده الدهر؟"

''مقلد کے ساتھ بحث ٹھنڈا لوہا کو ننے کے مترادف ہے، عطار وقت کی گبڑی کونہیں بنا سکتا۔''

#### *هندوستان مین إسلام:*

معلوم ہے کہ ہندوستان میں فاتحینِ اسلام دو راستوں سے آئے، سندھ کی راہ سے اور ایران کی راہ ہے۔ پہلالشکر محمد بن قاسم کی قیادت میں پہلی صدی کے اواخ<sup>®</sup> میں

- فيصل التفرفة بين الإسلام والزندقة للغزالي (ص: ٧٨)
- ہندوستان پر بہلا حملہ ۹۳ھ میں ہوا، اس وقت ولید بن عبدالملک ظیفہ تھے، تجاج بن یوسف گورز اور محمد بن قاسم قائد جیوش۔ محمد بن قاسم کے بیہ حملے ۹۵ھ تک جاری رہے، ملتان سے قنوج تک ان کی ←

نگار شات (حداول) 💝 💸 ( 269 ) کامة و جزر پہنچا، اس وقت ائمہ اربعہ سے امام ابوحنیفہ کے سواباقی ائمہ بیدامھی نہیں ہوئے تھے، حضرت

امام ابوحنیفہ کے لیے بید دور طالب علمی کا تھا اور امامت کا تو سوال ہی پیدانہیں ہوتا تھا، بیاشکر اہل عدیث تھا اور موجودہ تفریق ہے بے خبر۔ان کا مسلک تقریباً وہی تھا جو آج کل اہلحدیث کا ہے، یعنی بلا مخصیص شخص مسائل اہل علم سے بوجھتے تھے اور اس برعمل کرتے تھے، اس لیے علمة المسلمين ميں اس وقت تعصب ناپيد تھا۔ دوسراحملہ ایران کی راہ سے ہوا، پیافاتح عموماً حنفی تھے، اُنھی کی وجہ سے ہندوستان میں هفیت پورے زور سے بینجی۔ اور اس وقت تک احناف کی

ملك ميس كثرت ہے اورعوام وخواص ميس عصبيت بھى ہے۔ إلا من رحم!

یہ علاقے مرکز سے کافی دور اور علوم کی برکات سے بے حد تشنہ رہے، یہال کے علاءعموماً حجاز میں اقامت اور ہجرت کوتر جح ویتے رہے، ان حالات میں اگریہال جمود ہو، تحقیق اور اجتہاد سے عوام نفرت کریں تو اس میں تعجب نہیں، جمود ایسے علاقول میں مستبعد نہیں، اس صورت حال کے پیشِ نظر برصغیر ہندوستان و پاکستان کے حالات عرب سے کہیں اہتر ہونے حام کیں۔اس کا تذکرہ حافظ ذہبی نے فرمایا ہے، یہال کی حکومت اکثر جاہل، اس کے ساتھ حکام میں بے عملی اور بڈملی دونوں کار فر ماتھیں، علما

اور فقرا بھی اینے مقام سے ہٹ چکے تھے۔

علامه صغانی (۵۲۰ ه ) کے بعد بہاں چند گئے دینے بزرگ نظر آتے ہیں، شخ علی المتی (۹۷۵ هه) شخ محمد طاہر پلوی شہید (۹۸۷ هه) اور سب سے آخر میں شخ عبدالحق محدث دہلوی (۱۰۵۲ھ) جہاں اکبر جیسے فاسق بادشاہ اور ملا مبارک کا خاندان ملک کے دروبسط پرمحیط ہوں، فواحش اور فسق و فجور کی حکومت کی طرف سے حوصلہ افزائی ہو وہاں تقلید و جمود سے آ گے ذہن کہاں تک پرواز کر سکتے ہیں؟ اور یہ چند مخلص بزرگ بدعت اورشرک کے ان جھکڑوں اور آندھیوں کا کہاں تک مقابلہ کر سکتے ہیں؟

← نو جیس پہنچیں، دوسراحملہ چوتھی صدی ہجری میں سلطان محوو غز نوی نے کیا، اس وقت نداہب اربعه کا رواج کی قدر ہو چکا تھا۔غز ٹویوں کے بعد حکومت غور یول کی طرف منتقل ہوگئ۔[مؤلف] محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (عسداول) 🗫 🗘 💮 💝 🖒 تگارشات (عسداول)

اس آخری دور میں شخ عبدالحق (۱۰۵۱ه) کا وجود غنیمت ہے، وہ اپنے وقت کے عدث ہیں، ان کے وجود سے دہلی اور دہلی کے اطراف میں حدیث کا چرچا ہوا، ان کی رجال پرنظر ہے لیکن نقلِ روایت میں حافظ سیوطی کے بعد شاید ہی کوئی اس قدر غیر مختاط ہو، ان کی مدارج النبوة میں سیرت کے متعلق بڑی جامعیت ہے لیکن ضعاف اور موضوعات کا ذخیرہ بھی حضرت شخ نے جمع فرما دیا ہے، پھر وہ نصوف کی مختر عات اور وقت کی دوسری بدعات کے خلاف کھل کر پچھ کہنا نہیں چاہتے بلکہ ان کا رجحان حمایت کی طرف ہوتا ہے، وہ شطحیات کے دلدادہ ہیں۔

ان کے رجمانات کا بیہ حال ہے کہ "سفر السعادة" الی محققانہ اور محدثانہ کتاب کی شرح لکھی اور اسے جمود سے ہم آ ہنگ کرنے کی جمر پورکوشش فرمائی۔ جہال استے بوے اکابر محدثین کا بیہ حال ہو وہاں شخ الاسلام ابن تیمیہ کی تجدیدی مسائی اور ابن القیم کے تقیدی کارناموں کا کیا اثر ہوسکتا ہے؟

مولانا عبدالحی لکھنوی الطنی بحوالہ حافظ سخاوی لفظ شخ الاسلام کے غلط استعال کا شکوہ فرماتے ہیں اور اس کی تائید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"ثم اشتهر بها جماعة من علماء السلف حتى ابتذلت على رأس المئة الثامنة فوصف بها من لا يحصى، وصارت لقبا لمن ولي القضاء الأكبر، ولو عرى عن العلم والسنن فإنا لله وإنا إليه راجعون. انتهى كلام السخاوي، قلت: ثم صارت الآن لقبا لمن تولى منصب الفتوى وإن عرى عن لباس العلم والتقوى." اه (الفوائد البهية، ص: ١٠١)

 نگارشات (صداول) کا الحدیث کامد و جزر علی الحدیث کامد و جزر

اور بے شار شخ الاسلام ہو گئے، اگر چیعلم اور عمر کے لحاظ سے وہ پچھ بھی اہمیت نہ رکھتے ہوں۔ إنا لله وإنا إليه راجعون۔ مولانا عبدالحی فرماتے ہیں کہ پھر بید لقب ان لوگوں کے لیے مخصوص ہوگیا جو منصبِ افتا پر کسی طرح قابض ہوگئے، گووہ علم اور تقوی کے صفطفا تهی دست ہوں۔'' اواخر تبرھوس صدی تک علم کے دروس و انحطاط کا حال ظاہر ہے، علم و تقویا

اواخر تیرهویں صدی تک علم کے دروس و انحطاط کا حال ظاہر ہے، علم وتقویٰ کی بجائے القاب پر زور ہے، جس قدر علم کم ہوگا اسی قدر جمود بڑھے گا، لوگ دوسروں کا سہارا لینے کی کوشش کریں گے، ضرورت کے لحاظ ہے اسے کوئی واجب کہے یا مباح لیکن ہے تو ایک لاعلمی کا کرشمہ! اسی لیے اس دور میں سارا زورالقاب پر آگیا ہے۔
لیکن ہے تو ایک لاعلمی کا کرشمہ! سی لیے اس دور میں سارا زورالقاب پر آگیا ہے۔
شخ الاسلام ابن تیمیہ راستان کی اصلاحی کوششوں کے بعداعتقادی بدعات کی جگہ ملی بدعات کی جگہ ملی بدعات کی جگہ ملی بدعات مستعار

لے لی گئیں، حکومتوں کے ایوانوں سے لے کرغریب کی جھونپر ایوں تک بیہ اندھیرا چھا گیا، علاء کا کام بھی محض حیل کی تلاش رہ گیا اور شرعی احکام کوٹالنا فقہ کی انتہا قرار پاگئی۔ ہے خری دینی کوشش فآو کی عالمگیری کی تدوین ہے، وہ بھی آخریہی کہ مخصوص آرا کو

ا مری دیل و س مادن می سراسی است اعتمادی صورت حاصل ہوگئی۔ جمع کر دیا گیا اور حکومت کی سر پرتی سے اسے اعتماد کی صورت حاصل ہوگئی۔ حافظ ذہبی کی زبان سے اپنے وقت اور اپنے ماحول کے جمود اور تقلید معین کا شکوہ آپ س چکے۔ حافظ ذہبی بڑالشہ کا انتقال ۴۸ کے میں ہوا۔ اسی دور کے متعلق حافظ ذہبی نے شکایت فرمائی ہے کہ لوگ تحقیق کی بجائے تقلید کی طرف زیادہ مائل ہیں، اپنی تحقیق

نے شکایت فرمائی ہے کہ لوگ تحقیق کی بجائے تقلید کی طرف زیادہ ماکل ہیں، اپنی تحقیق اور اپنے علم پر اعتاد کی بجائے دوسروں کے نہم پر اعتاد اور دوسرے کے سہارے پر زندہ رہنا پہند کرتے ہیں۔ اور حقیقت یہی ہے اگر د ماغی قوی اور قوت فکر اور شعور کو استعال نہ کیا جائے تو وہ اپنا عمل جھوڑ دے گی اور معطل ہو کررہ جائے گی، ای کا نتیجہ ہے کہ ائمہ سلف کے بعد علم اور تفقہ بتدر ہے کم ہورہا ہے۔ کتابت اور تذکروں نے حافظوں کو کافی

نگارشات (صداول) کی دور کردیا ہے، محدثین کے حافظوں کا ذکر کیا جائے تو لوگ اسے افسانہ بجھتے مدتک کمزور کردیا ہے، محدثین کے حافظوں کا ذکر کیا جائے تو فواص امت تک حیرت ہیں، فقہا کی دور اندیشیوں اور نکتہ دانی کا تذکرہ آ جائے تو خواص امت تک حیرت میں کھو جاتے ہیں، یہ ساری مصیبت جمود نے پیدا کی، بڑے بوٹ ہوشمند اہل علم احساس کمتری میں مبتلا نظر آئیں گے۔ اس عمومی ابتلا کے باوجود جمود بتدرج اذبان بر حیما گیا ہے۔

اس زمانے میں ایسے بزرگ بھی ملیں گے جواپنی نظر سے دیکھتے ہیں، اپنی سمجھ سے سوچتے ہیں، منقولات کے فہم میں انھیں اپنے علم اور اپنی فراست پر بجا طور پر اعتماد ہے اور کسی کی تقلید کی ضرورت محسوئ نہیں کرتے۔

#### تذكرة الحفاظ:

(۸۵۸ھ) تک ایسے لوگ موجود تھے جو شخصی تقلید اور جمود سے پر ہیز کرتے تھے، کتاب محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لگارشات (صدادل) و حدادل المحافظ المست صحابہ اور تا بعین کی طرح سیحصنے اور سوچنے کی کوشش اور سنت کو براہ راست سلف امت صحابہ اور تا بعین کی طرح سیحصنے اور سوچنے کی کوشش فرماتے سے، تقلید اور جمود کی تنگ دامانیوں سے وہ اپنا دامن بچائے رکھتے سے۔ ایسے لوگ ہرزمانے میں کافی سے، اور پھریدلوگ بہت ہی اچھی نگاہ سے دیکھے جاتے سے، یہ لوگ اسا تذہ سے، لوگ ان سے علم سنت پڑھتے اور سیھتے سے۔

ا يك مختصرى فهرست بقيد سنين ذكركى جاتى ہے، يه فهرست تذكرة الحفاظ اور البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع للشوكاني اور التاج المكلل للنواب صديق حسن خال سے منقول ہے، اس سے دوچيزوں كى وضاحت مقصود ہے:

اول بیر که بینظرید نیانهیں بڑے فحول اور اکابر اہل علم نے تقلید سے پر ہیز اور ائمہ
 سلف کی راہ کو پیند فر مایا ہے۔

🕜 دوسرے یہ کہ تقلید شخصی پر بہجی اجماع نہیں ہوا بلکہ ہر دور میں اہل علم تحقیق و تفحص

کے طلبگار رہے، اس مسلک کے لیے'' وہابیت' کا عنوان بڑا جھوٹ ہے۔ وہابیوں کا مرکزی مقام نجد اور حجاز ہے لیکن وہ لوگ اکثر حنبلی ہیں، خال خال ان میں سلفی بھی ہیں، اور یہ وہی لوگ ہیں جن حضرات نے فن حدیث کی تخصیل ہندوستان سے کی یا پھر حافظ شوکانی اور علامہ حیات سندھی سے علم حدیث کا استفادہ فرمایا، گویا وہابیوں کو بھی سلفیت یا ہندوستان سے ملی یا یمن اور حجاز سے۔ تعجب ہے آج کل کے

ہ پین کے اور اور ہوں ہے۔ اس القب کے استعال میں غلط بیانی سے نہیں ڈرتے، بریلوی انھیں وہانی کہتے ہیں وہ اس کا انقام اہلحدیث سے لیتے ہیں!

تیسری صدی تک تو اتفاق ہے کہ تقلیدِ ائمہ کی پابندی کا رواج نہ تھا بلکہ شاہ ولی اللہ صاحب بڑلٹ کے ارشاد کے مطابق اس کا عام رواج چوتھی صدی کے بعد ہوا، کیکن محققین ائمہ کے نزدیک اجتہاد کا دروازہ اس وقت بھی بندنہیں ہوا، اس لیے امام ذہبی کئی ائمہ کے تذکرہ میں فرماتے ہیں کہ وہ مجتهد تھے، کہیں فرماتے ہیں: "کان لا یقلد

# نگارشات (صداول) کا الحدیث کامذ وجزر ( 274 ) کا الجدیث کامذ وجزر

أحداً كمين فرمات مين: "لم يكن يعلم أهل الرأي وغير ذلك

## ائمه مخفقین کی فہرست مع قید سنین آ

🛈 بفتی بن مخلد (۲۰۲ھ)

🗇 قاسم بن محد اندسی (۲ ۱۲ه)

علامه ابن المنذر (۱۸ه)

کے حافظ ابو یعلی (۲۶۳ه هـ)

(۱) ابن شاہین (۲۸۵ھ)

(۱) امام حميدي (۲۸۸ هـ)

المعبدري (۱۹۴۶ه)

( الله عافظ ابن الروميه ( ۲۳۷ هـ )

🔑 الحافظ مجدالدين فيروز آبادي صاحب

قاموس (۱۸هه)

🕦 شيخ شهاب الدين (٩٥١هـ)

🕥 صالح بن محمر حميدي مقبلي (١٠٠٨هـ)

🖫 سيدمحمد بن اساعيل امير يماني (١٨٢هه)

(١٩٤٤) احدين عاصم (١٩٨٥)

٣ مافظ ابن خزيمه (١٠١٠ هـ)

المحسين بن محمد على (١٥٥هـ)

(۱۳۳۵ من بن سعد قرطبی (۱۳۳۵ م

🛈 حافظ محمد بن علی ساجلی (۱۳۲۱ھ)

🖫 محمر بن طاہر مقدی (۵۰۷ھ)

ابوزرعه بن محمد (۲۲۵ه)

الله فينخ الاسلام ابن تيميه (١٨٧هـ)

🚯 محمد بن بوسف ابوحیان اندکسی (۴۵م کھ)

🕐 سيد يحلي بن حسين (١٠٨٠ه)

📆 عبدالقادر بن على البدري (١٦٠١هـ)

ان ائمہ کے اسائے گرامی اور سنین وفیات پر توجہ فرمایئے اور غور سیجے کہ ہے حصرات ترکی تقلید کے باوجود امام ہیں، ہم اور آپ نقل احادیث میں ان کے علوم سے استفادہ کرتے ہیں، حدیث کے دفاتر میں ان کی نقل پر اعتماد کرتے ہیں، استدلال اور فقہی فروع کے ماخذ میں اٹھی کے علم پر یقین کرتے ہیں، پھر آج اگر کوئی محض ائمہ

<sup>◘</sup> تذكرة الحفاظ (١/ ٣٠٥، ٢/ ٦٣٠، ٣/ ٢٨٢)

<sup>●</sup> تذكرة الحفاظ (٣/ ٨٠١) ولفظه: "وكان لا يحدث أهل الرأي إلا بعد الحهد"

نگارشات (صدول) کی در 275 کی الحدیث کامذ و 17.7

پاتا ہے، بریلی اور دیوبند والے اس پرناراض ہوتے ہیں، طرح طرح کے القاب سے ان لوگوں کو یا دفرمایا جاتا ہے۔ بیمسلک بھی اپنی قدامت کے لحاظ سے ائمہ اربعہ رہائے کے مسالک سے کسی طرح کم نہیں بلکہ ان حضرات نے اپنے مسالک میں ائمہ حدیث

ہی ہے استفادہ کیا ہے۔

جہاں تک تاریخی شہادت کا تعلق ہے خراسان، ایران، یمن، الجزائر، بربر اور اقصائے مغرب میں ابتداء ائمہ حدیث ہی کا مسلک رائج تھا، موجودہ فقہی مسالک کو بذریعہ حکومت یا دوسری وجوہ سے غلبہ حاصل ہوا۔ یہ ایک مستقل بحث ہے کہ مختلف ممالک میں کیسے اور کن وجوہ سے مختلف مسالک رائج ہوئے؟ مقدمہ ابن خلدون اور المواعظ والا عتبار بذکر المخطط والا عارمقریزی میں صفحہ (۱۲۱) سے صفحہ (۱۲۳) تک شیعہ سنی غداجب کی اشاعت اور ان کے مناقشات کا مبسوط تذکرہ ملتا ہے، اور ان وجوہ پر وشی پرتی ہے جن کی مشاعت اور ان کے مناقشات کا مبسوط تذکرہ ملتا ہے، اور ان وجوہ پر اوشی پرتی ہے جن کی معرفت مروجہ باوشاہوں کا نام بنام اور سنین کے حساب سے تذکرہ کیا ہے جن کی معرفت مروجہ غداجب کا رواج ہوا، اس کے ساتھ ہی شیعہ حضرات اور ان کے تشدد کا بھی ذکر کیا ہے، جوابیخ مسلک کی اشاعت میں مصراور اس کے اطراف میں ان سے ظاہر ہوا، اس سے سلف کی اشاعت میں مصراور اس کے اطراف میں ان سے ظاہر ہوا، اس سے سلف کے مسلک کی اشاعت میں مصراور اس کے اطراف میں ان سے ظاہر ہوا، اس سے سلف کے مسلک کی قدامت اور غربت کے وجوہ بھی ظاہر ہوتے ہیں۔

# اندهیرے میں روشنی کی کرن:

بارھویں صدی ہجری اللہ تعالیٰ کی رحمت کا خاص وقت معلوم ہوتا ہے، اس ماحول میں دنیائے اسلام میں ایک بیداری محسوں ہو رہی ہے، ان محیط اندھیروں میں کہیں کہیں اور کبھی کبھی روشن سی نمودار ہوتی ہے۔

عرب میں نجدی تحریک پیدا ہوئی، جس کی قیادت شیخ محمد بن عبدالو ہاب نجدی الطشند

نگارشات (صداول) 😂 🛠 ( 276 ) کاند و جزر

نے فرمائی۔ ایران میں سید جمال الدین افغانی نے صور پھوٹکا جس کی آواز مصر، اسكندر بيراور قسطنطنيه تك پېنجى \_

تقریباً تھوڑی در پہلے ہندوستان کی قسمت جاگی اور رشد و ہدایت کی سوئی ہوئی طاقتوں نے انگڑائی لی، اس کی بیداری کا آغاز سید احمد سر ہندی پڑالٹہ نے گیار ہویں صدی ہجری میں فرمایا، بدعات کے خلاف کھلی جنگ لڑی، بدعت کی تقسیم کا حیلہ عزبن عبدالسلام کے دفت سے آ رہا تھا،لوگ بدعت کو حسنہ کہہ کر جواز کی راہ پیدا کر لیتے تھے، حضرت مجدد نے اسے تار تار کر دیا اور فرمایا کہ جب آنخضرت مُلَِّيْتُمْ ہر بدعت کو ناپہند فرماتے ہیں تو اسے حسنہ کہنے کا حق کسی کونہیں دیا جا سکتا، شرعاً کوئی بدعت حسنہ نہیں کہلا سکتی۔ سنت سے محبت آنخضرت مُلَّاثِمُ کے ساتھ محبت کی سی دلیل ہے، بدعتی کتنا ہی عابد وزاہد ہو بارگاہ نبوت میں وہ کسی احتر ام کامستحق نہیں؟

مجدد صاحب اِمُلِفَة كي مساعي نتائج وعواقب كے لحاظ سے آج كي مصطلح تحريكات ہے کہیں زیادہ ہمہ گیراور مؤثر تھیں۔

حضرت مجدد الف ثاني، حضرت شاہ ولي الله، حضرت شاہ عبدالعزیز الطالم نے کوئی اصطلاحی میخ بیس چلائی جس کے بزرگ صدر یا سربراہ ہوں، اس کی مجالس کا جال ملک میں پھیلا ہو، جس کےممبر اور اعوان وانصار کسی عرفی تنظیم کے ماتحت کام کر رہے ہوں، بلکہان میں ہرایک اپنے وقت میں ایک مینار ہے، جس سے خود بخو د روشنی تھیلتی ہے،لوگ متأثر ہوتے ہیں،کسی عہدہ اور عرفی نظم کے بغیران تاثرات کو پھیلایا جاتا ہے اور وہ اس سرعت سے تھلتے ہیں کہ کوئی عرفی تحریک اس کی مثال پیش نہیں کر سکتی، اس لیے ان گزارشات میں اگر کہیں تحریک کا لفظ آ جائے تو اس سے مراد آج کی انجمن

<sup>🕡</sup> رئیمیس:مکتوبات محددیه (۱/ ۲۱)

<sup>🗨</sup> مولانا عبیدالله صاحب سندهی رشاش نے شاہ ولی الله رشان کو مصطلح تحریک کا بانی قرار دیا ہے، یہ ان کامحض حضری تحیٰل ہے اور بالکل بردلیل وہم۔[مؤلف]

نگار شات (صداول) 💸 💸 🕻 277 کامذ و جزر

سازی اور اسی قتم کی اصطلاحی تحریک نہیں ہوگا، بلکہ پرانا منہوم ہوگا جس میں ایک شخص ایک سیحف ایک سیحانی کو لے کر اٹھتا ہے، پروانے خود بخو دشمع کے اردگر دجمع ہوجاتے ہیں اور روشی اپنا کام شروع کر دیتی ہے۔ وقت کے اسباب و وسائل اپنی بساط کے مطابق استعال ہونے لگتے ہیں، میری دانست میں مجد د صاحب را اللہ سے شروع ہو کر سید احمد شہید را لا اور شاہ اساعیل شہید را لا تنا ہی نوعیت یہی رہی۔ ایک سیابی کے دل میں ذمہ داری کا احساس اور مقاصد کی تحصیل کے لیے اتنا ہی ورد تھا جس قدر کسی بڑے سے بڑے عہدہ دارکو ہونا چاہیے، اور یہ احساس ہی کامیابی کا راز ہے۔

# ولى اللهي تحريك كا مزاج:

اس تحریک کے اہم عناصر مندرجہ ذیل ہیں:

حضرت شيخ احمد فاروقي مجدد الف ثاني، قاضي ثناءالله پاني پتي،حضرت مرزامظهر جان جاناں، حضرت مولانا فاخر اله آبادی، آزاد بلگرامی، حضرت مولانا شاه ولی الله، مولانا شاه عبدالعزیز،مولانا شاه رفیع الدین،مولانا شاه عبدالقادر،مولانا شاه عبدالغنی،حضرت سیداحمه شهید،مولانا شاه اساعیل،مولانا عنایت علی،مولانا ولایت علی،مولانا عبدالحی بدُ هانوی\_ ان مير بعض علما حنفي بين ليكن عقيد تأ الل حديث، بعض عمل وعقيده دونو ل مين حنفي بعض دونوں میں اہل حدیث،لیکن اس اختلاف کی نمائش ان حضرات نے بھی نہیں فرمائی۔ قاضی ثناء الله صاحب کاتفسیر مظهری میں رجحان فقه حنفی کی طرف ہے کیکن بدعت کی مخالفت میں کوئی کیک نہیں ، ارشاد الطالبین میں قبر بریتی اور قبور پر چراعاں اور انھیں چونا کچے کرنے کے متعلق ان کی رائے بہت واضح ہے، آج کے ارباب دیو بند کی طرح ان میں لیک اور مداہنت نہیں۔ آج بعض اکابر دیو بند کے افکار کا رجحان زیادہ تر بریلویت کی طرف ہے، وہ اہل تو حید اور اصحاب سنت سے زیادہ اہل بدعت کوخوش کرنا عٍائِح بين\_الله ورسوله أحق أن يرضوه إن كانوا مؤمنين.

## نگارشات (صدادل) 🗘 💸 🕻 ( 278 ) کافتان (صدادل) کافتان (میدادل) کافتان (میدادل

## ان حفرات کے مقاصد کا تجزید:

- 🛈 خفیت کے باوجود یہ حضرات فقہی جمود اور عصبیت کو قطعاً نا پیند کرتے ہیں۔
- ائمہ کے اختلافی مسائل میں بید حضرات وسیع القلب ہیں، کسی طرح بھی عمل کیا جائے اضیں نا گوارنہیں ہوتا۔
  - 🕜 بدعات کو ناپسند کرتے ہیں اور ان کے خلاف سخت انکار فرماتے ہیں۔
- شیعہ حضرات سے سمجھوتے کے قائل نہیں تاوقتیکہ صحابہ شکافیئم کے متعلق وہ اپنی رائے بالکلیہ نہ بدل لیں، مجدد صاحب کے رسائل اور ازالة الحفاء عن خلافة الخلفاء (از شاہ ولی الله صاحب الطافیہ) اور تحفہ اثنا عشریہ (شاہ عبدالعزیز الطافیہ) اس کے شاہد ہیں، ان کتابوں میں شیعہ حضرات پر انتہائی معقول تنقید فرمائی ہے، مداہد نہیں کی۔
  - تصوف ہے بہت متأثر ہیں لیکن اس راہ کی بدعی رسوم ہے انتہائی متنفر۔
- وہ اہل سنت کے دوفریق سمجھتے ہیں، اہل حدیث اور اہل الرائے دونوں اہل سنت
  ہیں، لیکن شاہ صاحب فقہائے اہل حدیث کی راہ کو زیادہ پسند فرماتے ہیں، جبیسا
  کہ آئندہ ان شاء اللہ آئے گا۔

شیخ ابومنصور عبدالقاہر دمشقی نے بھی "الفرق بین الفرق" میں متعدد مقامات پر الل حدیث اور اہل الرائے دونوں کو اہل سنت قرار دیا ہے۔ علامہ عبدالکریم شہرستانی کا بھی یہی حال ہے۔

سی جماعت سیاس سربراہی کی خواہش مند نہیں لیکن اگر لادینیت برسرِ اقتدار آنا چاہے یا آجائے تو وہ ایسے سیاسین سے جہاد کرنا پسند کرتے ہیں، جھکنا گوارانہیں

**<sup>●</sup>** ويكيمين: الفرق بين الفرق (ص: ٢٩٩)

نگارشات (صداول) المحال ( 279 ) المحديث كامة وجزر

#### حضرات ِ دہلی کے نظریات:

شاہ صاحب امت میں دو جماعتوں کی روش کو فی الجملہ صحیح سبھتے ہیں،غلو کو ناپسند کرتے ہیں اور کسی کے لیے شخص طور پر تعصب پسندنہیں فرماتے۔

"باید دانست که سلف در استنباط مسائل وفتوی بر دو وجه بودند، کیم آنکه قرآن و حدیث و آثار حجابه جمع می کر دند واز انجا استنباط می نمودند و این طریقه اصل راه محدثین است و دیگر آنکه قواعد کلیه که جمعی از انکمه تقیح و تهذیب آن کرده اند بادگیرند بی طاحظه مآخذ آنها، پس هرمسکله که دارد می شد جواب آن از جمان قواعد طلب می کردند و این طریقه اصل راهِ فقهاء شد جواب آن از جمان قواعد طلب می کردند و این طریقه اصل راهِ فقهاء است و غالب بربعض سلف طریقه ادلی بود و بربعض آخر طریقه تانیه: "اهداست و غالب بربعض سلف طریقه ادلی بود و بربعض آخر طریقه تانیه: "اهداست و غالب بربعض سلف طریقه ادلی بود و بربعض آخر طریقه تانیه: "اهداست و غالب بربعض سلف طریقه ادلی بود و بربعض آخر طریقه تانیه: ایمه)

''سلف میں اسنباطِ مسائل کے متعلق دوطریق تھے، پہلا یہ تھا کہ قرآن و
حدیث اورآ ٹارِصحابہ جمع کیے جائیں اور آھیں اصل قرار دے کر پیش آ مہ ہ
مسائل پر ان کی روشیٰ میں غور کیا جائے ، یہ محدثین کا طریق ہے۔ دوسرا
راستہ یہ ہے کہ ائمہ کے مقع اور مہذ ب کیے ہوئے قواعد کلیہ کواصل قرار دیا
جائے اور پیش آ مدہ مسائل کاحل آھیں سے تلاش کیا جائے اور اصل مآخذ
کی طرف توجہ کی ضرورت نہ تھی جائے، یہ فقہا کا طریقہ ہے، سلف سے
کی طرف توجہ کی ضرورت نہ تھی جائے، یہ فقہا کا طریقہ ہے، سلف سے
ایک کثیر گروہ پہلے طریق کا پابند ہے اور ایک گروہ دوسرے طریق کا۔''
پھران دونوں طریقوں کی تفصیل اور ان کے طریق عمل کی پوری وضاحت ججۃ اللہ البالغہ
میں فرمائی ہے۔ حدیث کی جمع و کتابت پھر تدوین و تالیف کا تذکرہ فرمایا ہے۔ پھر

فقهائے محدثین کا تذکرہ فرمایا ہے:

"فرجع المحققون منهم، بعد إحكام فن الرواية ومعرفة مراتب
الحدیث، إلى الفقه، فلم یكن عندهم من الرأي أن يجمع على
محكمه دلائل وبرابین سے مزین متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

نگارشات (صداول) کی کی کی کی کی المحدیث کامد و جزر

تقلید رجل ممن مضی مع ما یرون من الأحادیث والآثار المتناقضة فی کل مذهب من تلك المذاهب، فأخذوا یتبعون أحادیث النبی حسلی الله علیه وسلم وآثار الصحابة والتابعین والمجتهدین علی قواعد أحکموها فی نفوسهم ." (حجة الله البالغة: ١/١١١) "محققین المل حدیث نے فن روایت میں پختگی اور مراتب حدیث سے پوری معرفت پیدا کی اور فقه کی طرف توجه کی، لیکن ان کا بیطریق نه تھا که اس معرفت پیدا کی اور فقه کی طرف توجه کی، لیکن ان کا بیطریق نه تھا که اس معاط میں گزشته بزرگول سے کی خاص شخص کی تقلید پر اتفاق کر لیں، معاط میں گزشته بزرگول سے کی خاص شخص کی تقلید پر اتفاق کر لیں، کونکه آخیس معلوم تھا کہ ان مروجه ندا بهب میں احادیث اور آثار شناقضه موجود بیں، اس لیے افعول نے احادیث اور ائمہ مجتبدین کے علوم پر اپنے قواعد کی روثنی میں غور کیا۔"

اس کے بعد شاہ صاحب نے مختفر طور پر محدثین کے ان قواعد کا بھی تذکرہ فر مایا ہے جوان کے نزدیک تطبیق بین النصوص یا استنباطِ مسائل کے لیے معیار ہیں، یہ قواعد حضرت عمر خلافۂ کے ایک اثری لقبیل میں مرتب کیے گئے ہیں۔

قاضی شری فرماتے ہیں کہ مجھے حضرت عمر والنو نے لکھا:

"اگرکوئی مسئلہ اللہ کی کتاب میں ال جائے تو اس کے مطابق فیصلہ کرو، اور
کسی کے کہنے پراس سے صرف نظر مت کرو، اگر کتاب اللہ میں نہ ہوتو
آ مخضرت مُنَّا لِیُّم کی سنت پرغور کرو اور اسی کے مطابق فیصلہ کرو، اگر مسئلہ
کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ دونوں میں نہ ہوتو لوگوں کے عمومی عمل کو
دیھو اور اس کے مطابق عمل کرو، اگر کوئی معاملہ ان تینوں طریقوں سے
طے نہ ہوسکے تو اس کا فیصلہ یا تو اجتہاد سے کرویا پیچے ہٹ جاؤ، اور میری
دانست میں تا خیرزیادہ مناسب ہے۔ ؟ (داری)

🛭 صحيح. سنن الدارمي (١/ ٢٩)

نگار شات (صداول) المحديث كامة وجزر ( 281 ) المحديث كامة وجزر

دوسرے گروہ (اہل الرائے) کے ذکر میں فرماتے ہیں:

'' یہ لوگ سوالات کی کثرت اور فتووں سے نہیں گھبراتے لیکن حدیث کی روایت سے گھبراتے لیکن حدیث کی روایت سے گھبراتے ہیں، کہیں الفاظ میں کی بیشی نہ ہوجائے ، ان کا خیال ہے کہ دین کی بنیاد فقہ پر ہے ، اس کی اشاعت ضروری ہے۔'

آخر میں فرماتے ہیں:

''ان حضرات کی نظر میں فقہ، حدیث اور مسائل کی تدوین دوسرے طریق سے ہوئی، کیونکہ ان کے پاس حدیث اور آ ٹار کا سرمایہ اس قدر نہیں تھا جس کی بنا پروہ ان اصولوں پراعتاد کر سکتے جن پرعلاءِ المحدیث نے اعتاد کیا ہے، نہ مختلف ممالک کے سابقہ علا کے اقوال ان کی نگاہ میں تھے جس کے سابقہ علا کے اقوال ان کی نگاہ میں تھے جس سے شرح صدر کے ساتھ استنباط کرتے۔ اپنے اکابر پر آٹھیں بے حداعتاد تھا، اس لیے وہ ان کے طے کردہ اُصولوں پر زیادہ یقین رکھتے تھے، غرض سے حضرات استنباط میں کتاب و سنت کی جگہ اپنے گزشتہ بزرگوں کے ارشادات پراعتاد کرتے اور اُٹھی کی روشنی میں مسائل کوحل فرماتے۔' وارشی کی اور ایک ایسا گروہ سامنے آ گیا جس کا تذکرہ

شاہ صاحب ان لفظوں میں فرماتے ہیں:

"ومنها أنهم اطمأنوا بالتقليد، ودب التقليد في صدورهم دبيب النمل، وهم لا يشعرون." اه (حجة الله البالغة: ١٢٣/١)
"وه لوك تقليد يرمطمئن موكئ اورتقليدان كرك وريشمين پيوست موكئ."

شاہ صاحب نے اس انحطاط کی متعدد وجوہ آگھی ہیں: نقہا کا باہم اختلاف اور مزاحمت، جس کا انقطاع کسی پہلے بزرگ کے حوالے کے

حجة الله البالغة (١/ ٣١٤)

<sup>🛭</sup> مصدر سابق

# نگارشات (صداول) المحال ( 282 ) المحدد و برر

بغير نه ہوسکا۔

🗘 رؤسا کی جہالت اور علما کا حدیث اور تخر سی تا آشنا ہونا۔

🗘 دوراز کارفرضی مسائل میں تعتق، وغیر ذلک۔

اس کے نتائج کے متعلق شاہ صاحب فرماتے ہیں:

''اس کے بنتیج میں جہالت، اختلاط، شکوک اور او ہام پیدا ہو گئے، جس کی اصلاح کی کوئی امید نہیں رہی، پھر مدتوں خالص تقلید ہی ان کا شیوہ رہا اور حق و باطل کا امتیاز جاتا رہا، اور فقہ محض جھڑ ہے اور باتیں بنانے کا نام رہ گیا۔'' گیا اور محدث چند غلط سلط احادیث نقل کر دینے کا نام رہ گیا۔''

آخرى الفاظ سنيه:

"ولم يأت قرن بعد ذلك إلا هو أكثر فتنة، وأوفر تقليدا، و أشد انتزاعاً للأمانة من صدور الرّجال، حتى اطمأنوا بترك الخوض في أمر الدين، وبأن يقولوا إنا وجدنا آبادنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون، وإلى الله المشتكىٰ. "اه (حجة الله البالغة: ١٢٣/١)

#### ان تقریحات کا نتیجه:

- ا الل حديث اورائل الرائے دونوں مکتب فکر ہیں اور دونوں اہل علم میں رائج ہیں۔
- ا شاہ صاحب کے خیال میں اہل حدیث اور اہل الرائے اس آخری دور میں اپنی جگہ سے ہٹ میکے ہیں۔
- ت متاخرین اہل الرائے میں استدلال اور استنباط کی بجائے تقلید اور جمود آگیا ہے، پیشاہ صاحب کی نظر میں نامناسب معلوم ہوتا ہے۔
- المحدیث نے بھی حدیث کی طرف بے توجہی کی ہے، وہ تقریباً اسے ایک رسم کے طور پر کررہے ہیں، استنباط اور اجتہاد کے نقطۂ نظر سے نہیں کرتے اور نہ تفقہ کی کوشش کرتے ہیں۔

#### شاه صاحب كالمقصد:

شاہ صاحب چاہتے ہیں کہ دونوں گروہ حقیقت پیندی سے کام لیں اور اہل الرائے اکابر کی بجائے کتاب وسنت کو اساس قرار دیں، اور اہل حدیث ظاہریت سے نچ کر تفقہ سے کام لیں۔ملاحظہ ہو:تھ پیمات (۱/ ۲۰۹):

"ومنها: إني أقول لهولاء المسمين أنفسهم بالفقهاء الجامدين على التقليد يبلغهم الحديث من أحاديث النبي حصلى الله عليه وسلم بإسناد صحيح، وقد ذهب إليه جمع عظيم من الفقهاء المتقدمين، ولا يمنعهم إلا التقليد لمن يذهب إليه، وهؤلاء الظاهرية المنكرين للفقهاء الذين هم طراز حملة العلم وأئمة أهل الدين إنهم جميعاً على سفاهة وسخافة رأي وضلالة، وإن الحق بين بين."

' دمیں ان نام کے فقہا سے کہتا ہوں جن میں تقلید کی وجہ سے انتہائی جمود آ چکا ہے کہ جب ان کوشیح حدیث پہنچتی ہیں، جواُمت میں معمول بہا ہے، کیکن وہ صرف ان لوگوں کی تقلید کی وجہ سے بیر حدیث جن کے مسلک کے خلاف ہے، اس حدیث کا انکار کر دیتے ہیں۔ اور ان ظاہری حضرات سے بھی کہتا ہوں جو ائمہ دین اور چوٹی کے فقہا کا انکار کرتے ہیں، تم دونوں فریق غلط راہ پر جارہے ہو، یہ کم خبی کی راہ ہے، اور حق ان دونوں کے بین بین ہے۔'' پر جارہے ہو، یہ کم خبی کی راہ ہے، اور حق ان دونوں کے بین بین ہے۔'' دونوں فریق پر کس صاف گوئی سے تقید فرمائی اور جمود تو ڑنے کے لیے کس قدر واضح راہ بتلائی ہے؟ رحمہ الله رحمة واسعة.

اس سے زیادہ وضاحت کے ساتھ فرماتے ہیں:

وأشهد لله بالله أنه كفر بالله أن يعتقد في رجل من الأمة من يخطئ ويصيب أن الله كتب علي اتباعه حتماً، وأن

نگارشات (صداول) 🗫 🛠 🕻 284 کامد و جزر

الواجب على هوالذي يوجبه هذا الرجل، وإن الشريعة الحقة قد ثبت قبل هذا الرجل بزمان... الخ." اه (تفهيمات:١/١١)

د ثين الله ك نام سے اس كى قتم كھاتا ہوں كه امت كى كى آ دى ك بارے ميں، جوخطا اور ثواب دونوں كا مرتكب ہوسكتا ہے، يه خيال كرنا كه اس كا اتباع واجب ہے اور جے يه واجب كے وہى امر واجب ہے، يه الله تعالى ك ساتھ كفر ك برابر ہے، كيونكه شريت اس شخص سے كہيں پہلے موجود ہے۔ " شاہ صاحب نے يہاں تقليد شخص اور جمود كو كفر بالله سے تعبير فرمايا ہے، وه كسى شخص شاہ صاحب نے يہاں تقليد شخص اور جمود كو كفر بالله سے تعبير فرمايا ہے، وه كسى شخص كے حق كو اس مسلم ميں شليم نہيں فرماتے۔ تقليد سے جو ذہنى انقباض ہوتا ہے اور قوت فكر كى راہ ميں جو ركا وث بيدا ہوتى ہے اس كے متعلق اور كھل كر فرماتے ہيں:

"وترى العامة سيما اليوم في كل قطر يتقيدون بمذهب من مذاهب المتقدمين، يرون خروج الإنسان من مذهب من قلده، ولو في مسألة، كالخروج من الملة كأنه نبي بعث إليه، وافترضت طاعته عليه، وكان أوائل الأمة قبل المائة الرابعة غير متقيدين بمذهب واحد." اه (تفهيمات: ١/١٥١)

''ہر علاقے میں عوام ائمہ متقدمین سے کسی نہ کسی مذہب کے مقلد اور پابند ہیں، کسی ایک مسئلہ میں وہ اختلاف کرنانہیں چاہتے، گویا وہ امام نبی ہے اور ان پراس کی اطاعت واجب ہے حالانکہ چوتھی صدی سے پہلے بیرحالت نہتھی۔'' تفہیمات (۱/۲۱۳) میں لہجہ ذرا اور سخت ہوگیا، اس میں صوفیوں اور علا کا تذکرہ اس جلال سے فرماتے ہیں:

"نحن لا نرضى بهولاء الذين يبايعون الناس ليشتروا به ثمناً قليلًا أو يشوبوا أغراض الدنيا إذ لا تحصل الدنيا إلا بالتشبيه بأهل الهداية، ولا بالذين يدعون إلى أنفسهم ويأمرون بحسب

نگار ثبات (صداول) 🗫 📢 🔑 ( 285 ) کامة و جزر

أنفسهم، هؤلاء قطاع الطريق دجالون كذابون مفتونون فتانون، إياكم وإياهم، ولا تتبعوا إلا من دعا إلىٰ كتاب الله وسنة رسوله ولم يدع إلى نفسه."اه

''ہم نہ تو ان صوفیوں کو پہند کرتے ہیں جو دنیا کے لیے لوگوں سے بیعت لیتے ہیں، کیونکہ دنیا کمانے کے لیے بھی اصحاب ہدایت سے مشابہت ضروری ہے، اور نہ ان علا کو پہند کرتے ہیں جواپی طرف دعوت دیتے ہیں، یہ ڈاکو ہیں، جھوٹے ہیں، خود فتنے میں بہتلا ہیں، لوگوں کو فتنہ میں ڈالنا چاہتے ہیں، ان لوگوں سے بچو، اور صرف ان لوگوں کی بات قبول کرو جو کتاب و سنت کی طرف دعوت نہ دیں۔'' مین طالب علموں کو مخاطب فرما کر ارشاد ہوتا ہے:

"ورب إنسان منكم يبلغه حديث من أحاديث نبيكم فلا يعمل به، ويقول إنما عملي على مذهب فلان لا على الحديث، ثم احتال بأن فهم الحديث والقضاء به من شأن الكمل المهرة، وإن الأئمة لم يكونوا ممن يخفى عليهم هذا الحديث فما تركوه إلا لوجه ظهر لهم في الدين من نسخ ومرجوحية." (تفهيمات: ١/ ٢١٥) "بهت ساوگول كوتم سے حدیث نبوی ال جاتی ہے لیکن وہ اس پر عمل نہیں كرتے، وہ كہتے ہیں: ميراعمل فلال فرہب پر ہے۔ پھر بہانہ بناتے ہیں كم حدیث سجھنا اور اس كے مطابق فيصله كرنا كامل اور ماہر لوگول كا كام ہے، اور ائم سے يه حديث پوشيدہ نہ تھى، كوئى وجه ضرور ہوگى جس كى بنا پر ہے، اور ائم سے يه حديث پوشيدہ نہ تھى، كوئى وجه ضرور ہوگى جس كى بنا پر ائم نے اس پر عمل نہیں كيا۔"

ال كے نتيجہ ميں فرماتے ہيں:

'' به قطعاً دین کی بات نہیں، تم صرف آنخضرت مُلَّاثِمُ کی اطاعت کرد،

مربب کے موافق ہو یا مخالف، الله کی مرضی یہی ہے کہتم کتاب وسنت کی اطاعت كروبـ''الخ

بظاہر شاہ صاحب فقہ حنی ہے مانوس ہیں، ان کا خاندانی مسلک عام طور پر فقہ عراقی ہے، کیکن شاہ صاحب چونکہ جمود اور اس تو قیفی فقہ سے بیزار ہیں اس لیے اس

فقهی نظام پر بھر پور وار کرتے ہیں۔ "قرة العینین" میں شیخین (حضرت ابوبکر، حضرت

عمر النفيا) كے محاس ميں فرماتے ہيں كه دراصل اختلاف شيخين كے بعد شروع موا: ''گویا اصل مذاہب اربعہ اجماعیات شیخین افیادہ، اما ایں بخن کیسے کہ سرمایہ

علم او بجز قد وری و وقایه باشد نتوال گفت' ' ( قر ة العینین ،ص:۱۲۳)

"مزاہب اربعہ میں اجماعی مسائل شیخین ہی کے مربون منت ہیں لیکن یہ بات ان حضرات کی سمجھ میں نہیں آسکتی جن کے علم کا کل سرمایہ قندوری اور وقایہ ہے۔''

دوسرے مقام پراسی انداز سے فرماتے ہیں:

''ایں نکتہ کے کہ سرمایہ فقہ اوشرح وقابہ ومنہاج باشد نے تو اند دانست آ ل راعالمے تبحر باید'' (ص: ۱۳۵)

'' یہ نکتہ شرح وقابیہ اور منہاج وغیرہ پڑھنے والے فقہا کی سمجھ میں نہیں آ سکتا، اس کے لیے تبحر عالم کی ضرورت ہے۔''

شاہ صاحب کا منشا پیمعلوم ہوتا ہے کہ متون وشروحِ فقہ کو جواعتاد وتفوق حاصل ہوا

ہے وہ ائمہ اور ان کتب کے صنفین کے ساتھ محبت اور ان کے علوم پریقین سے حاصل ہوا ي، دراصل بياعماد صحابه اورخصوصاً سيخين برجونا حاسيدرضي الله عنهم ورضوا عنه.

بالكل اسى انداز سے بيرتذ كره "إزالة المحفاء" ميں آيا ہے۔شاہ صاحب كى نظر

میں بیفقهی نظام اور بیتقلید محض شخصی کوششیں ہیں، انھیں اساسی طور پر کوئی اہمیت نہیں، اس کے وجوب اور فرضیت کی بحث بے معنی اور لا حاصل ہے، بیر بزرگ عالم تھے، ان

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے علوم ہے ممکن طور پر استفادہ کرنا چاہیے۔

نگارشات (حداول) کی کامذ و جزر ( 287 ) کی کامند و جزر

اس قتم کی تصریحات ججۃ اللہ البالغہ کے کئی صفحات پر پھیلی ہوئی ہیں، بلکہ بعض مقامات پر تو ایبا محسوس ہوتا ہے کہ ججۃ اللہ میں تفہیمات کے بعض مجمل مضامین کی تفصیل اور شرح ہے۔

أصول فقه:

اس میں شک نہیں کہ اصول فقہ کی تاسیس اور تدوین علمائے اہلحدیث خصوصاً امام شافعی نے فرمائی ہے، اور عموماً اصول قرآن و حدیث اور گفتِ عرب اور عقلِ سلیم سے اخذ کیے گئے ہیں، امام شافعی کے اس شاہ کار کا تذکرہ ابجد العلوم نواب صدیق حسن خال مرحوم، کشف الظنون للکا تب چلی ، فہرست ابن ندیم وغیرہ میں ملتا ہے۔ شاہ ولی اللہ نے بھی یہ تذکرہ حجۃ اللہ (ا/ کاا) وغیرہ تصانیف میں فرمایا ہے۔

ویسے اصول فقہ اور اصول حدیث کی حیثیت منطق کی ہے، حدیث کی تعجے اور تضعیف میں اصول حدیث اور فقہ کو وہی مقام حاصل ہے جومعقولات میں منطق کو۔ اس فن کی تاسیس گوامام شافعی ہی نے فرمائی ہے لیکن فقہاء حنفیہ کی خدمات اس فن میں قابل تعریف ہیں، بلکہ اس فن کی بدولت اُنھوں نے بانی فن امام شافعی پر بھی بعض مقامات پر کڑی تقید کی ہے، اور سے یہ کہ فقہ کا کام اور خوبی اصول فقہ بی سے ہے، شاہ صاحب نے فقہ کے ساتھ اصولی فقہ پر بھی تنقید فرمائی ہے اور اس بھرم کی حقیقت کھول دی ہے۔

قرة العینین (ص:۱۸۶) میں فرماتے ہیں:

"حنفيان برائے احكام مذهب خود اصلے چند تراشيده اند (١) الخاص بين فلا يلحقه البيان (٢) العام قطعي كالخاص (٣) المفهوم المخالف غير معتبر (٤) الترجيح بكثرة الرواة غير معتبر (٥) الزيادة على الكتاب نسخ." اه

<sup>●</sup> أبحد العلوم (٢/ ٧٢) كشف الظنون (ص: ٨٤٠)

www.KitaboSunnat.com

المنات (حصداول) المنات (288) المحديث كامد وجزر

-''اوراحناف نے مذہب کی پختگ کے لیے پچھاصول تراشے ہیں،مثلاً خاص بین ہے اسے بیان کی ضرورت نہیں، عام بھی خاص کی طرح قطعی الدلالت ہے، مفہوم مخالف معترنہیں ہے، کتاب اللہ پرزیادت کتاب کا ننخ ہے۔'' بعینہ ای انداز سے شاہ عبدالعزیز ڈٹلٹھ نے فتاوی عزیزی (ص:۹۲) میں کسی قدر تفصیل سے ذکر فرمایا ہے۔شاہ عبدالعزیز کا لہجہ شاہ ولی اللہ صاحب سے زیادہ سخت ہے: "ومن اللطائف التي قلما ظفر بها جدلي كحفظ مذهبه ما اخترعه المتأخرون لحفظ مذهب أبي حنيفة، وهي عدة قواعد يردون بها جميع ما يحتج بها عليهم من الأحاديث الصحيحة." ''متاخرین کے چند گھڑے ہوئے قواعد حضرت امام ابوصیفہ کے مذہب کی حفاظت کے لیے جو دنیا کے عجائبات سے ہیں، ان قواعد کی بدولت وہ تمام صحیح احادیث کورد کر دیتے ہیں جوان کے مذہب کے خلاف ہوں۔'' اس کے بعد شاہ عبدالعزیز صاحب نے تقریباً نو تواعد کا ذکر فرمایا ہے جن میں بعض تو وہی ہیں جن کا تذکرہ شاہ ولی اللہ صاحب نے فرمایا ہے۔ میں نے بسط اور اطناب سے ڈرتے ہوئے اسے چھوڑ دیا ہے۔ طالبِ حق کو فقاولی عزیزی (۱۲/۱) کا مطالعہ کرنا جا ہے۔ ججة الله البالغه میں کئی جگه اصول فقه پر شاه صاحب نے کڑی تنقید فرمائی ہے لیکن "باب حكاية حال الناس بعد المائة الرابعة" مين تقليد اور اس كے شيوع كى بحث فرماتے ہوئے لکھتے ہیں:

"وبعضهم يزعم أن بناء المذاهب على هذه الجدلية المذكورة في مبسوط السرخسي والهداية والتبيين ونحو ذلك، ولا يعلم أن أول من أظهر ذلك فيهم المعتزلة." (١/ ١٢٨) "وبعض لوكون كا خيال م كم نداجب كى بنيادان مناظران محاورات پر م جن كا ذكر مبسوط سرحى، بدايداور تبيين بين م، اور يد پيچار ينبين جائے نَّارِشَات (صداول) 🚓 📢 (289) 💝 🐧 تَوْ يِك المحديث كامدّ وجزر

كدوراصل ان جدايات كے بائى معتزلد ميں۔'

ہوئی ہے، حق پیند طالب علم کوان مقامات کا مطالعہ پورےغور سے کرنا حیا ہیے۔ اس وقت گزارش کا مطلب میہ ہے کہ شاہ صاحب جس طرح فقہی جزئیات کو دین

اور شریعت نہیں سمجھتے اس طرح وہ اصولِ فقہ کو بھی لاز وال اور دائمی نہیں سمجھتے، بیر محض علمی کوششیں ہیں جوعلانے اپنے مسالک کو بچانے کے لیے کی ہیں، نہ فروع کے انکار سے کفرلازم آتا ہے نہ اصول فقہ کے انکار سے دیانت میں خلل لازم آتا ہے۔

### فروع کے متعلق شاہ صاحب کی روش:

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب اور ان کے رفقا عقائد، اصول اور فروعی مکاتب فکر کے التزام میں کسی طرح جمود کو پیند نہیں فرہاتے، وہ بیہ چاہتے ہیں کہ کسی پابندی کے بغیر ندا ہب اربعہ اور ائمہ حدیث کے مسائل پرعمل کیا جائے، بظاہر حنفی ہونے کے باوجود وہ محدثین اور شوافع کے معمولات کوترجے دیتے اور پبند فرماتے ہیں۔

اس وقت ابنائے دیوبند سے بڑی کثرت شاہ صاحب اور ان کے خاندان کے ساتھ انتہائی عقیدت کا اظہار کرتی ہے گمران کی روش اور ان کاعمل شاہ صاحب، ان کے رفقا اور خاندان کے نظریات کے بالکل خلاف ہے۔ آج کا دیوبند، بریلویت سے چنداں مختلف نہیں، اختلافات لفظی تنم کے رہ گئے ہیں۔

آگے آنے والی گزارشات سے معلوم ہوگا کہ شاہ صاحب فروع میں کس قدر وسیع اظر ف تصے اور دیو بند کی موجودہ پود میں کس قدر ننگ ظرفی اور انقباض ہے؟ وہ اپنے خلاف کوئی چیز سننا پیند نہیں کرتے اور شاہ صاحب شافعی کمتب فکر پڑمل سے پر ہیز نہیں فرماتے۔

# نگارشات (صدادل) 💸 💝 (290) کامتر و جزر

#### حديث فلتين:

پانی کی طہارت کے متعلق شوافع اور احناف میں بے حد اختلافات ہیں، قلتین کی حدیث کو ان میں بنیادی حیثیت حاصل ہے، احناف اسے مضطرب فرماتے ہیں، شوافع اسے صحیح سمجھتے ہیں، اور معذرت فرماتے ہیں کہ قدماءِ احناف اور موالک پر الیم اصادیث مخفی رہیں یافہم مراد میں ان حضرات سے تسامح ہوا۔

"ومثاله حديث القلتين فإنه حديث صحيح روي بطرق كثيرة. الخ" (ححة الله: ١/١٧)

"جانتين كى حديث صحيح اور متعدد طرق سے مروى ہے۔"

گویا طہارت کے مسائل پر اس حدیث کی وجہ سے جوشبہات واقع ہوتے تھے شاہ صاحب ان کا فیصلہ شوافع کے حق میں دیتے ہیں، اور احناف وموالک کی طرف سے معذرت فرماتے ہیں کہ ابتدائی دور میں بیرحدیث عامنہیں ہوئی۔

#### امام کے پیچھے فاتحہ:

ائمّہ احناف اور شوافع کے نز دیک امام کی اقتدا میں سور ہ فاتحہ پڑھنے کے متعلق نزاع مشہور ہے، بیسیوں رسائل اس موضوع پرشائع ہوئے ہیں۔

#### شاه صاحب فرماتے ہیں:

"وإن كان مأموماً وجب عليه الإنصات والاستماع، فإن جهر الإمام لم يقرأ إلا عند الإسكاتة، وإن خافت فله الخيرة، فإن قرأ فليقرأ بفاتحة الكتاب قراءة لا يشوش على الإمام، وهذ أولى الأقوال عندي، وبه يجمع بين أحاديث الباب." (حجة الله: ٢/٢) "مقتلى كو چاہيے كه امام كے يتي فاموشى سے سے، اگر امام آواز سے برحة سكتات كے درميان قراءت كرے، اور اگر امام آ بسته پڑھ رہا بوتو

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (عداول) 💸 💸 🕽 💸 💸 🕽 💸 🖟 🗓 المحدیث کامدّ و جزر

مقتدی جس طرح جاہے پڑھے، نیکن اس طرح پڑھے کہ امام کی قراءت میں تشویش اور پریشانی نه ہو۔''

شاہ صاحب کے ارشادات میں اعتدال ہے، دونوں فریق کے تشدد کوشاہ صاحب ببندنہیں فرماتے۔

Kitabosunnat. Com

رفع اليدين اور وتر:

ركوع وغيره ميں رفع اليدين اور وتروں كا ذكر فرماتے ہوئے ارشاد ہے: "والحق عندي في مثل ذلك أن الكل سنة، ونظيره الوتر بركعة واحدة وثلاث، والذي يرفع أحب إلى ممن لا يرفع، فإن حديث الرفع أكثر وأثبت غير أنه لا ينبغي لإنسان في مثل هذه الصور أن يثير على نفسه فتنة عوام بلده." (حجة الله: ٢/٨) ''میرے نزدیک حق بیر ہے کہ رفع پدین کرنا نہ کرنا دونوں سنت ہیں، ای

طرح ایک رکعت اور تین رکعت وتر پڑھنے والا ، اور رفع الیدین کرنے والا مجھے نہ کرنے والے سے زیادہ پسند ہے کیونکہ رفع پدین کی احادیث زیادہ ہیں اور سیج ہیں، کیکن انسان کو ایسے اعمال کی وجہ سے اپنے خلاف ہنگامہ بیا نہیں کرانا جاہیے۔" (خدا کاشکر ہے کہ ہنگاموں کا موسم گزرگیا)

ظاہر ہے عوام میں ان اعمال کی وجہ سے نفرت پیدا ہوتی تھی اور خواص اس کی حوصلہ افزائی کرتے تھے، اب وہ سلسلہ بجمراللّٰدختم ہوگیا۔

### زیارتِ قبور کے لیے شدِ رحال:

عوام میں مروج ہے کہ بزرگوں اور استھانوں کی زیارتوں کے لیے دور دراز کے سفر کرتے ہیں اور جج کے شعائر کی طرح ان زیارتوں کی پابندی کرتے ہیں۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں:

### نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 292 ) کافات (صداول) کافات (عبد مث کامذ و جزر

"والحق عندي أن القبر، ومحل عبادة ولي من الأولياء، والطور كل ذلك سواء في النهي والله أعلم." (حجة الله: ١٥٣/١)
"دحق بيه هم كه قبر ولى، عبادت كاه اورطور بها روغيره نهى مين برابر بين، كى كم لي بالاستقلال سفر ورست نهين، آنخضرت مَثَافِيَمُ في شدِ رحال سے منع فرمايا ہے۔"

زیارت پیند دیو بندی اور بریلوی حضرات اس مسئله میں بڑی طعن آمیز گفتگو کرتے ہیں، لیکن شاہ صاحب وہی فرماتے ہیں جو شیخ الاسلام ابن تیمیہ رشکٹھ اور دوسرے ائمہ تو حیدنے فرمایا ہے۔

### وضو کے نواقض:

وضو کے نواقض میں فقہا مختلف ہیں۔ شاہ صاحب کی رائے یہ ہے:

"وأصل موجب الوضوء الخارج من السبيلين، وما سوى ذلك محمول عليه." (حجة الله: ١/١٣٩)

" وضوار شنے کا اصل سبب وہی ہے جوسبیلین سے نکے، باقی اس پرمجمول ہیں۔"

#### وتر:

۔ وتروں کے متعلق اختلاف ہے، فقہائے حفیہ واجب کہتے ہیں اور ائمہ حدیث سنت۔شاہ صاحب کی رائے یہ ہے:

"والحق أن الوتر سنة، هو أوكد السنن، بينه علي، وابن عمر وعبادة بن الصامت." (حجة الله: ١٣/٢)

'' وتر سنت مؤ کدہ ہے،حضرت علی ، ابن عمر اور عبادہ بن صامت سے یہی منقول ہے۔''

#### فنوت:

فقہا ء احناف قنوت کو وتروں میں واجب سجھتے ہیں اور شوافع صبح کی نماز میں۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

شاه صاحب فرماتے ہیں:

"واختلفت الأحاديث ومذاهب الصحابة والتابعين في قنوت الصبح، وعندي أن القنوت وتركه سيان، ومن لم يقنت إلا عند حادثة عظيمة أو كلمات يسيرة إخفاء قبل الركوع أحب إلي، لأن الأحاديث شاهدة على أن الدعاء على رعل و ذكوان كان أولا ثم ترك، وهذا وإن لم يدل على نسخ مطلق القنوت لكنها تؤمي إلى أن القنوت ليس سنة مستقرة." اله "صبح كي قنوت كم متعلق احاديث اورصحابه اورتا بعين كي مُدابب مختلف بين (شاه صاحب فرماتي بين) قنوت برهنا نه برهنا دونوں برابر بين، اور اہم حوادث بر چندكلمات برهنا مجصے زياده پند ہے، كيونكه احاديث على الاطلاق قنوت كا ترك ثابت نبين بوتا ليكن اس سے گو كا الله طلاق قنوت كا ترك ثابت نبين بوتا ليكن اس سے گو كل المال قنوت كا ترك ثابت نبين بوتا ليكن اس سے گو كل المال قنوت كا ترك ثابت نبين بوتا ليكن اس سے يو واضح ہے كه مستقل اور دائي سنت نبين ."

### جمع بين الصلونتين:

عذر کی وجہ سے نماز جمع کرنے کے متعلق ائمہ میں اختلاف ہے، فقہائے احناف نہ جمع تقذیم کے قائل ہیں نہ جمع تاخیر کے، اور جمع صوری دراصل جمع ہی نہیں بلکہ جمع کی صورت ہے۔

شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ نماز کے در اصل تین وقت ہیں، عصرظہر سے نکال لی گئی اور عشا مغرب سے اخذ کر لی گئی، تا کہ دو نمازوں میں فاصلہ کم ہواور نبیند سے پہلے ہی ذکر سے غفلت نہ ہو۔

"فشرع لهم جمع التقديم والتأخير لكنه لم يواظب عليه، ولم

<sup>•</sup> حجة الله البالغة (ص: ٤٣٦)

### نگارشات (صداول) المحالي كالمخال ( 294 ) كالمخال المحديث كامة وجزر

یعزم علیه مثل ما فعل فی القصر." ۱ ه (حسهٔ الله: ۱۸/۲) "شارع حکیم ملیلاً نے جمع تقدیم اور تا خیر دونوں کی اجازت دے دی، لیکن نه اس پڑیمنگی کا حکم دیا نه اس پرتا کیدفر مائی، جیسے نماز قصر کے لیے تا کید فرمائی۔"

### تكبيرات عيدين:

عید کی تکبیرات اور نمازعید کی ترتیب میں فقہائے اہل حدیث میں اختلاف ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں:

"يكبر في الأولى سبعاً قبل القراءة، والثانية خمساً قبل القراءة، وعمل الكوفيين أن يكبر أربعا كتكبير الجنائز في الأولى قبل القراءة، وفي الثانية ثلاثاً بعدها، وهما سنتان، وعمل الحرمين أرجح. " اه (حجة الله: ٢/ ٢٣)

'' پہلی رکعت میں سات تکبیریں اور دوسری میں پانچ تکبیریں قراءت سے پہلے (طریقہ اہل الحرمین)۔علاءِ کوفہ کا خیال ہے کہ جنازہ کی طرح پہلی میں چارتکبیرات قراءت سے پہلے اور دوسری میں پانچ قراءت کے بعد، اور اہل حرمین کاعمل راج اور بہتر ہے۔''

### " ده در ده" ياني:

فقہائے حنفیہ اور شوافع میں ماءِ کثیر کے متعلق اختلاف ہے، متاخرین فقہائے احناف اس کی مقدار' دہ در دہ'' فرماتے ہیں، اور شوافع قلتین بتاتے ہیں۔ پھراگر کنوال پلید ہوجائے تو اسے پاک کرنے کے لیے ڈولوں کی مقدار کے متعلق عجیب قیاسی ِ گھوڑے دوڑائے ہیں۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں:

"وبالجملة ليس في هذا الباب شيء يعتد به، ويجب العمل به." (حجة الله البالغة: ١/٧٤) المسلمة المسل

''ان مسائل میں کوئی واجب العمل اور قابلِ اعتماد چیز نہیں ہے۔''

پھر فرماتے ہیں:

"وقد أطال القوم في فروع موت الحيوان في البئر، والشعر، والماء الجاري، ليس في كل ذلك حديث عن النبي حصلي الله

عليه وسلم." (حجة الله البالغة: ١/١٤٧)

''کنویں میں جانور مرنے اور دہ در دہ اور ماء جاری کے مسائل میں علما نے طویل گفتگو کی ہے، کیکن ان میں کسی کے متعلق بھی قطعا کوئی حدیث نہیں ہے۔''

ججۃ اللہ، مصفے اور مسوئی میں اور بھی کئی فروعی مسائل ہیں جن میں شاہ صاحب نے نہایت ہی وسعت ِظرف سے اپنار جھان فقہائے حدیث اور شوافع کی طرف فرمایا ہے، جس سے ظاہر ہے کہ خشک حفیت اور جامد عصبیت کوشاہ صاحب قطعاً پندنہیں فرماتے، اور نہ قد ماءِ احناف میں اس قسم کا جمود پایا جاتا تھا۔ یہ جمود چوتھی صدی سے شروع ہوکر آ ٹھویں نویں صدی تک عروج پر پہنچا۔ بدعت سے رو کنے کی اصل راہ اتباع سلف ہے، ائم کی تقلید نے بھی بدعت کی راہ میں رکاوٹ پیدا کی ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ عقیدت مندی کا جمود آ گیا۔ اتباع سلف اور صحابہ کی مختلف رائیں اور ان کے فتوول میں مصالح کی بنا پر تنوع ہے، اس لیے وہاں جمود نہیں آ سکتا۔

### جارمصنك :

برقوق چرکسی نے حرم بیت اللہ میں ائمہ اربعہ کے نام سے چار مصلّے قائم کیے تھے، غالبًا بیمل ۰۸ کے کے پس و پیش میں ہوا، اس وقت بھی علائے حق نے اس تفریق کی مخالفت کی، لیکن حکومت اس تفریق کے احتر ام پر مصر رہی۔ بیر تفریق یہاں تک بردھی کہ علی العموم ایک دوسرے کی اقتدا متروک ہوگئی، حنفی جماعت ہو رہی ہوتو شوافع اور نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 296 ) کالاتات (صداول) کالاتات (عداول) کالاتات (عداول) کالاتات کالمذ و جزر

حنابلہ بے پرواہ ہوکر بیٹے رہتے، گویا بیاذان اور نماز ان کے لیے قائم ہی نہیں ہوئی۔ کی حال ان کے ساتھ احتاف کرتے۔ حرم کعبہ میں اس بدعت کے احداث سے ساری دنیائے اسلام میں اس کا اثر ہوا، ائمہ کے اُتباع ایک دوسرے سے نفرت کرنے لگے۔

حضرت شاه عبدالعزيز صاحب اس كے متعلق فرماتے ہيں:

"وخدائے تعالی بے خبر نیست از آنچہ در زمان آیندہ عمل خواہید کرد واز راو برعت یک یک جہت از جہات کعب قسیم خواہید و در ترجیح و قضیل جہت مخار خود ہر کس خواہد آورد، مثلاً حنفیہ جہت جنوب را اختیار خواہند کرد و امام ایشاں جانب شال کعبہ خواہند استاد و در مقام خواہند گفت کہ قبلہ ما قبلہ ایشاں جانب شال کعبہ خواہند استاد و در مقام خواہند گفت کہ قبلہ ما قبلہ ابراہیمی است زیر آئکہ آنجناب جانب میزاب متوجہ می شدند، و شافعیہ غرب را اختیار خواہند کرد و امام ایشاں در شرق کعبہ خواہد استاد و در مقام فخر خواہند گفت با استقبال باب مے نمائیم وقبلہ ما قبلہ منصوص،" اھ

(تفسير فتح العزيز: ١/ ١٤٥)

''اللہ تعالیٰ کومعلوم ہے کہ تم آئندہ ایک بدعت کرد گے اور اطراف کعبہ کو ''قشیم کر کے اس پر فخر کرد گے۔احناف جنوب کی طرف کھڑے ہوں گے، ان کا رخ شال کی طرف ہوگا، وہ فخر کریں گے کہ ہمارا قبلہ ابراہیں ہے۔ شوافع مغرب کی طرف کھڑے ہو کرمشرق کی طرف رُخ کریں گے، اور فخر سے کہیں گے کہ ہمارا قبلہ میزاب کے سامنے ہے، یہی سمت مخصوص ہے۔'' شاہ صاحب ان مصلّول کی تقسیم کو بدعت سمجھتے ہیں اور اسلام میں اس تقسیم کو

ناپند فرماتے ہیں۔

شکر ہے کہ بیت اللہ کی جدید تعیر میں سلطان سعود بن عبدالعزیز نے یہ مصلے بالکل خم کر دیے بیں، اب لوگ ایک ہی امام کی افتدا کرتے ہیں، مختلف جماعتیں نہیں ہوتیں، اب یہ بدعت ختم ہوگی۔والحمد لله رب العالمین [مؤلف]

نگار ثات (صداول) 💸 💝 🕻 ( 297 ) کافتات (صداول) 🕏 🖒 کافتات (صداول) کافتات (عداول) کافتات کامته و جزر

ائمَه کی تقلید اور ان کی اطاعت کا مسئلہ اپنی جگہ پر قابل بحث ہے، اگر مروجہ تقلید کے جواز میں کوئی سہارا مل بھی جائے تو ائمہ تا است نہیں ہو جواز میں کوئی سہارا مل بھی جائے تو ائمہ تا است تھی اس کے برقوق جیسے مسرف باوشاہ سے یہی اُمید ہو گئی تھی، تفریق بین المومنین کا مزید بوجھ اس کی گردن پر ہوگا اور اسی طرح ان علما پر جضوں نے اسے سند جواز عطا کی۔ ﴿وَسَيَعْلَمُ اللّٰهِ إِنْ ظَلَمُوا اَی مُنقَلَبٍ مَنقَلِبُونَ ﴾

#### شاه صاحب كامقصد:

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر جمود غلط ہے تو پھر شیح کیا ہے؟ شاہ صاحب موجودہ حالات میں کیا تبدیلی چاہتے ہیں؟ قیاس اور رائے پرتی بھی انھیں پیند نہیں، اور ظواہر پرستی بھی ان کی نگاہ میں معیوب ہے تو پھروہ کیا ہے جسے پیند کیا جائے؟

اس معاطع بين شاه صاحب ابنا عنديي طف مؤكد كما تحديان فرمات بين:

"وأشهد لله بالله أنه كفر بالله أن يعتقد في رجل من الأمة ممن يخطئ ويصيب أن الله كتب علي اتباعه حتماء وأن الواجب علي هو الذي يوجبه هذا الرجل علي، ولكن الشريعة الحقة قد ثبت قبل هذا الرجل بزمان، قد وعاها العلماء، وأداها الرواة، وحكم بها الفقهاء، وإنما اتفق الناس على تقليد العلماء على معنى أنهم رواة الشريعة عن النبي حصلى الله عليه وسلم، وأنهم اشتغلوا بالعلم ما لم نشتغل، فلذلك قلدوا العلماء، فلو أن حديثا صح، وشهد لصحتها المحدثون، وعمل به طوائف فظهر فيه الأمر، ثم لم يعمل به هو؛ لأن متبوعه لم يقل به فهذا هو الضلال البعيد." اه

"میں اللہ کے لیے اللہ ک قتم کھاتا ہوں کہ أمت میں سی ایسے آدی کے

<sup>🗗</sup> تفهیمات (۱/ ۲۱۱)

نگارشات (صدادل) المحال ( 298 ) کال المحدیث کامذ و جزر

متعلق، جو غلطی بھی کرتا ہو اور صحیح بھی کہتا ہو، یہ عقیدہ رکھنا کہ اس کی اطاعت ضروری ہے اور جے وہ واجب کے اسے واجب بھیا ضروری ہے، یہ قطعاً کفر ہے، کیونکہ شریعت اس محف سے مدتوں پہلے سے موجود ہے، علا نے اسے حفظ اور ضبط کیا اور رواۃ نے اسے بیان کیا، فقہا نے اس کے مطابق فیصلے فرمائے، لوگوں نے علا کی تقلید کو صرف اس لیے متفقہ طور پر قبول کیا کہ وہ در حقیقت شریعت کے آنخضرت منافیق سے راوی ہیں، اور علم ان کا مشغلہ ہے، اور وہ ہم سے زیادہ جانے ہیں لیکن اگر حدیث صحیح ہو، محدثین اس کی صحت کے شاہد ہوں، عامۃ اسلمین نے اس پر عمل کیا ہو، محدثین اس کی صحت کے شاہد ہوں، عامۃ السلمین نے اس پر عمل کیا ہو، معالمہ واضح ہو چکا ہو، پھر اس پر صرف اس لیے عمل نہ کیا جائے کہ امام ہو، معالمہ واضح ہو چکا ہو، پھر اس پر صرف اس لیے عمل نہ کیا جائے کہ امام یا متبوع نے اس کے مطابق فتوئ نہیں دیا تو یہ بہت بڑی گمراہی ہے۔'' شاہ صاحب کا ارشاد کسی عاشیہ آرائی کامختاج نہیں، وہ تقلید کے صرف اس حد تک

قائل ہیں کہ اہلِ علم کتاب وسنت سے روایت کرتے ہیں، علمی مشاغل کی وجہ سے ان کی معلومات زیادہ ہیں، علمی مشاغل کی وجہ سے ان کی معلومات سے استفادہ کرسکیں، صحیح حدیث کاعلم جب صحیح ذرائع سے بہتے جائے تو علم کے ساتھ تقلیدی وابنگی کا تعلق یکسرختم ہوجائے گا۔ حدیث صحیح خرائع سے بہتے جائے تو علم کے لیے تعصب یا اس کی حمایت کے لیے تاویل حدیث صحیح کے ہوتے ہوئے کسی عالم کے لیے تعصب یا اس کی حمایت کے لیے تاویل کے دروازوں کا کھول دینا شاہ صاحب کی نگاہ میں بہت بوی گراہی ہے۔ اس انداز کو وہ کسی طرح بھی پندنہیں فرماتے۔

### اس مقصد کے لیے دوسری راہ:

شاہ صاحب کی تجویزیہ ہے کہ اس فقہی جمود کو توڑنے کے لیے مختلف مسالک کو باہم آمیز کیا جائے اور کوشش کی جائے کہ مصالح اور ان کے تقاضوں کی روشی میں بعض مسائل میں حنفی مسلک فکر اختیار کیا جائے اور بعض میں شافعی مسلک کو تبول کر لیا جائے۔ فرماتے ہیں: "ونشأ في قلبي داعية من جهة الملأ الأعلى تفصيلها أن مذهب أبي حنيفة، و الشافعي هما مشهوران في الأمة المرحومة، وهما أكثر المذاهب تبعا وتصنيفا، وكان جمهور الفقهاء، والمحدثين، والمفسرين، والمتكلمين، والصوفية متمذهبين بمذهب الشافعي، وجمهور الملوك وعامة اليونان متمذهبين بمذهب أبي حنيفة، وأن الحق الموافق لعلوم الملأ الأعلى اليوم أن يجعلا كمذهب واحد يعرضان على الكتب المدونة في حديث النبي حصلي الله عليه وسلم من الفريقين فما كان موافقا بها يبقى، وما لم يوجد أصله يسقط." إلخ (تفهيمات: ٢١٢/١) ''ملاً اعلیٰ کی طرف سے میرے دل میں ڈالا گیا کہ امام ابوحنیفہ راشے اور امام شافعی رشطنے دونوں ائمہ کے مذاجب امت میں مشہور ہیں، اور کثر سے أتباع اور كثرت تصنيف كے لحاظ مصمشہور بين، اور جمہور فقها اور محدث، مفسر اور متکلم اور صوفی شافعی مذہب کے یابند تھے، اور اکثر بادشاہ اور بونان کے رہنے والے حنفی مسلک کے بابند تھے۔ اور ملا اعلی کی نظر میں حق اور سیح یہ ہے کہ ان دونوں نداہب کی جزئیات کو کتب حدیث پر پیش کیا جائے، اور معلوم ہے کہ دونوں نداہب کے اہل علم نے فن حدیث میں تصنیفات کی ہیں، جو مسائل حدیث کے موافق ہوں قبول کر لیے جائیں اور جن کا اصل حدیث سے نہیں ہے انھیں کلیتًا ساقط کر دیا جائے۔اور نقذ و نظر کے بعد جن مسائل میں اتفاق پیدا ہوجائے انھیں دانتوں میں تھام لیا جائے۔اگر اختلاف ہوتو انھیں دوقول تصور کرلیا جائے اور دونوں پڑمل سیح سمجها جائے، پیاختلاف قراءتِ قرآن کی طرح سمجها جائے یا رخصت اور عزیمت مرحمول کیا جائے یا تنگی سے نکلنے کے لیے دوراہیں اختیار کرلی جائیں

نگارشات (صداول) المحال ( 300 ) المحال المحال

یا دونوں کومباح سمجھا جائے اور معاملہ اس سے آ گےنہیں جانا جا ہے۔'' شاہرہ احد سے نہ حنفہ سے کی کشروں من میتان میں بیکھی اور شدافعہ کی

شاہ صاحب نے حفیت کی کثرت ہندوستان میں دیکھی اور شوافع کی اکثریت انھیں جاز میں نظر آئی، اس لیے انھوں نے ان دونوں میں اتحاد کی ضرورت کو محسوس فرمایا، اگر شاہ صاحب نجد اور سوڈان میں حنبلیہ اور مالکیہ کو ملاحظہ فرما لیتے تو ان ہی وجوہ کی بنا پران کو بھی ان کے ساتھ ملا دیتے اور ان کے ساتھ اتحاد کو ضروری سجھتے۔اگر ان مسالک میں اتحاد دین کے سی نقاضا کو پورا کر سکتا ہے تو غذا ہب آر بعہ میں اتحاد کی کوشش اور آرز ویقینا اس نقاضا کو پورا کر سکتا ہے تو غذا ہب ان مصالح کو اسلام کی روح تصور فرماتے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ فقہی افکار کا جمود شاہ صاحب کی روح تصور فرماتے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ فقہی افکار کا جمود شاہ صاحب کی دہن پرایک بوجھ ہے جس کے لیے وہ بے حد منظر ہیں۔

طلبا كونفيحت اورعلوم دين اورعلوم دنيا مين تميز فرماتے ہوئے ارشاد فرماتے ہيں:

"خضتم كالخوض في استحسانات الفقهاء من قبلكم، إن الحكم ما حكمه الله ورسوله، ورب إنسان منكم يبلغه حديث من أحاديث نبيكم فلا يعمل به، ويقول إنما عملي على مذهب فلان، لا على الحديث، ثم احتال بأن فهم الحديث من شأن الكمل المهرة، وإن الأئمة لم يكونون ممن يخفى عليهم هذا الحديث فما تركوه إلا لوجه ظهر لهم في الدين من نسخ أو مرجوحية." اه (تفهيمات: ١/ ٢١٤)

"" تمهاری توجہ پوری طرح فقہا کے استحسانات اور تفریعات کی طرف ہے،
اور تم نہیں جانتے کہ در حقیقت حکم تو اللہ تعالیٰ کا ہے اور اس کے رسول کا۔
اور تم میں سے بہت سے لوگوں کو آنخضرت مکا فیل کی حدیث پہنچ جاتی ہے
لیکن وہ اسے اس لیے قابلِ عمل نہیں سمجھتا کہ اس کاعمل فلاں نہ بہب پر ہے،
اور یہ خیال کرتا ہے کہ حدیث پرعمل کرنا تو ماہرین اور اصحاب کمال کا کام

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حدادل) 😂 🚭 🕻 301 کی کامذ و جزر

ہے، اور ائمہ پرکوئی چیز مخفی نہ تھی، ان کو اس حدیث کاعلم ضرور ہوا ہوگا اور
کوئی وجہ ازقتم نئے اور مرجوحیت ضرور ہوگی ورنہ وہ ضرور اس پر عمل کرتے۔'
شاہ صاحب ائمہ کا احترام فرماتے ہیں لیکن ان کی علمی وسعت کے باوجود ان پر
اس طرح اعتماد اور حسن ظن کو پیند نہیں فرماتے جس سے چیح حدیث کونظر انداز کرنے کی نوبت
آجائے، مروجہ تقلید میں یہی عیب ہے جو شاہ صاحب کے ذہمن میں کھٹک رہا ہے، وہ طلبا کو
نصیحت فرماتے ہیں کہ حدیث کے تعلق آخیں اس سطح سے او نیچ ہوکر غور کرنا چاہیے۔

#### شاه صاحب كا اينا مسلك:

سابقہ نظریہ سے ظاہر ہے کہ شاہ صاحب ضروری سجھتے ہیں کہ عوام علما کی اطاعت و انتباع کریں لیکن نہ اس میں پیغیبر کی طرح کمی شخص کا تعین ہو اور نہ جمود کی روح سرایت کرنے پائے۔شاہ صاحب نے ججۃ اللہ البالغہ اور مصفی میں اہل حدیث اور اہل الرائے کا ذکر فر مایا ہے۔ اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ شاہ صاحب کی نظر میں ائمہ کوفہ کے سوا باتی ائمہ اہل حدیث ہیں، وہ اپنے اساطین اور اساتذہ کے قواعد کی بجائے استدلال اور اجتباد کی بنیاد کتاب و سنت پر رکھتے ہیں، لیکن جہاں تک عوام شوافع، موالک اور حنابلہ کا تعلق ہے وہ بہر حال وہ کچھ ہیں جو شاہ صاحب کو کسی طرح بھی پہند مبیں، وہاں جو دبھی ہے اور عصبیت بھی۔ ابو بکر مجمد بن عبداللہ بن مجمد (ابن العربی) کے متعلق من رفعت دیکھیے داور امام شافعی کے متعلق ان کے لب و ابچہ کی تکئی دیکھیے (ملاحظہ مقام کی رفعت دیکھیے۔ اور امام شافعی کے متعلق ان کے لب و ابچہ کی تکئی دیکھیے (ملاحظہ موان کی احکام القرآن) تعصب کے سوا اس کی اور کیا تعبیر ہو سکتی ہے؟ اور تمام مداہب میں یہ عصبیت اور تکنی تقریباً ماتی ہے۔

اس لیے شاہ صاحب نے سابقہ نظریہ پر عمل کے لیے ایک اور راہ اختیار فرمائی ہے، اور حقیقت ہے کہ اس وقت اس کے سواکوئی دوسری راہ ہے بھی نہیں۔

<sup>•</sup> أحكام القرآن لابن العربي (١/ ٢٧٤، ١٠)

#### لگارشات (حدادل) کا الحديث كامد و جزر 302 كا المحديث كامد و جزر

شاه صاحب "المقالة الوصية في النصيحة والوصية" مين فرماتي بين الموسية اول اين فقير چنگ زدن است بكتاب وسنت در اعتقاد وعمل و پوسته بتدبر بر دومشغول شدن و بر روز حصه از بر دوخواندن و اگر طاقت خواندن ندارد ترجمه ور قے از بر دوشنيدن و در عقائد فد به قدماء ابل سنت اختيار كردن و از تفصيل و تفيش آ نچه سلف تفيش كر دند اعراض نمودن به تشكيكات معقوليان خام التفات كرده و در فروع پيروى علمائ محدثين كه جامع باشند ميان فقه و صديث كردن و دائما تفريعات فقهيه را بركتاب و سنت عرض نمودن و آنچه موافق باشد در چيز قبول آ وردن و الآ كالائي بد بريش خادند دادن، امت را تيج وقت از عرض مجتدات بركتاب و سنت بريش خادند دادن، امت را تيج وقت از عرض مجتدات بركتاب و سنت سنت را ترك كرده اند نشنيدن و بديثان التفات نه كردن و قربت خدا سنت را ترك كرده اند نشنيدن و بديثان التفات نه كردن و قربت خدا بستن به دوى اينان " رتفه مات : ۲ م ۲۲)

تھوڑا بہت جانے والوں کے لیے تو فقہاء محدثین ہی کی راہ سیح ہوسکتی ہے، البتہ عوام کو ضرورت کے وقت حنی اور شافعی فقہ کو کم از کم ملالینا چاہیے، اور کم از کم ان دونوں فعہوں سے جو بھی ''او فق بالکتاب والسنة'' ہو، اختیار کرلینا چاہیے۔

"ونحن نأخذ من الفروع ما اتفق عليه العلماء لا سيما؛ هاتان الفرقتان العظيمتان الحنفية والشافعية، وخصوصاً في الطهارة والصلوة فإن لم يتيسر الاتفاق، واختلفوا فنأخذ بما يشهد له ظاهر الحديث ومعروفه." اه (تفهيمات: ٢٠٢/٢)

"دبہم فروی مسائل میں ان مسائل پرعمل کی کوشش کرتے ہیں جن پر علما متفق ہوں، خصوصاً دو بڑے گروہ حنفی اور شافعی، طہارت اور نماز کے مسائل میں بیطریقہ اور بھی پندیدہ ہے۔ اگر اس میں اتفاق نہ ہو سکے تو جوظوا ہر محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار شات (صداول) کا کا کا کا کا کا کا الحدیث کامذ و جزر

حدیث کے موافق ہوہم اس پڑمل کرتے ہیں۔''

آج کل کی تلخیوں اور ان کے پس منظر کونظر انداز کر دیا جائے تو ہندوستان میں مسلک اہل حدیث کا مقصد اسی نوعیت کا اتفاق تھا جسے فرقہ وارانہ عصبیت نے ہیبت ناک صورت دے دی، آج ایک آزاد ملک میں تقلید شخصی اور فقہی جزئیات پر زور دیا گیا یا حکومت پر زور دیا گیا کہ وہ صرف حفیت کو اسلام کا مرادف سمجھے تو اس کے نتائج اسلام کے لیے اور مسلمانوں کے لیے اچھے نہیں ہوں گے۔ فناوی عالمگیری اپنے وفت کا بہت بڑا دینی اور علمی کارنامہ ہے جس کی تشکیل اور تاسیس میں حضرت شاہ ولی اللہ بڑالٹے، صاحب بھی شامل تھے، اللہ بڑالٹے، صاحب کے والد حضرت مولانا شاہ عبدالرجیم بڑالٹے، صاحب بھی شامل تھے، لیکن حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کی دور اندلیش نگاہ آنے والے فتنوں کے لیے اسے لیکن حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کی دور اندلیش نگاہ آنے والے فتنوں کے لیے اسے کانی نہیں سمجھتی، وہ ان فقہی استحسانات کو دین اور شریعت کانام دینا اور اصول فقہ کوشر کی دستا ویز قرار دینا پسندنہیں کرتے۔

ان کا منشا یہ ہے کہ مذاہب اربعہ کے علاوہ فقہاء محدثین کی راہ کوبھی ان کے ساتھ ملا کر ملک میں ایک ایسے فقہی ملتب فکر کی بنیاد رکھی جائے جس میں نہ حافظ ابن حزم کی فلا ہریت ہو جس سے نصوص میں بھدا بن پیدا ہو اور آنخضرت نگا پیلا اور صحابہ کی فصاحت و بلاغت اور حسن اوا نظر انداز ہوجائے ، اور نہ قیاس اور رائے کو اس قدر اہمیت حاصل ہو کہ تو سے فیصلہ علما کی موشکا فیوں اور حیل آفرینیوں کے ہاتھ میں چلی جائے ، اور نصوص شرعیہ اس جران کن منظر میں صرف تماشائی ہو کر رہ جائیں، جیسے متاخرین فقہا نے فوض شرعیہ اس جران کن منظر میں صرف تماشائی ہو کر رہ جائیں، جیسے متاخرین فقہا نے فرضی صورتوں سے دین کا نیامحل تقیر فرما دیا، قاضی خان، شامی، الا شباہ والنظائر ان کے سامنے ان علوم اور ان کی ہمہ گیر تعلیمات آگشت بدنداں ہو کر رہ گئیں۔

ایک بهت بزا مغالطه اور ابل حدیث:

م کھے مدت سے عوام میں ایک مغالطہ کی اشاعت ہو رہی ہے اور اچھے سنجیدہ اور

## نگار شات (صداول) 🗫 🕻 304 🖟 304 🕏 تو يک الجحديث كامد و برزر

پڑھے کھے حضرات کواس میں مبتلا پایا گیا ہے، وہ یہ ہے:

''اہل حدیث کوئی کمتبِ فکرنہیں، بلکہ حفاظ حدیث اور اس فن کے ماہرین کو اہل حدیث کا نام دیا گیا ہے۔''

اس مغالطے کی حمایت ہمارے ملک کی بعض تحریکات نے بھی کی ہے، اور بعض کم سواد حضرات نے بھی اپنی تحریروں میں اس خیال کا اظہار فرمایا۔ اس کے دو ہی سبب ہیں: قلت ِمطالعہ یا پھر تعصب کے ساتھ سیاہ دلی!!

اس میں کچھ شک نہیں کہ فن حدیث اور اس کے حفظ و ضبط کا دل پہند مشغلہ فداہب اربعہ میں رہا ہے، اور ان مکا تب فکر کے علما نے فن حدیث اور اس کے خوادم فن رجال، اصول حدیث وغیرہ کی خدمت کی، لیکن بیہ حضرات اس خدمت کے باوجود فہم حدیث کے معالمے میں اپنے پیش رو امام ہی کے انداز سے سوچتے ہیں، جیسے حافظ طحاوی، علامہ ترکمانی، حافظ بہتی ، حافظ بدر الدین عینی، حافظ ابن حجر عسقلانی۔ بیہ حضرات حدیث کی بہترین خدمت کے باوجود طریق فکر کے لحاظ سے یا حفی ہیں یا شافعی، اسی طرح موالک اور حنابلہ میں بھی ایسے خدام حدیث موجود ہیں جو فکر کے لحاظ سے مالکیت یا صحبہ کی بابند ہیں، وہ احادیث کے منہوم کوسوچتے وقت اپنے انکہ کی حدود سے آگے نہ بڑھ سکے۔ بلکہ ان کے تحقیقی ارشادات پرغور فرما ہے تو اپنے تخافین حدود سے آگے نہ بڑھ سکے۔ بلکہ ان کے تحقیقی ارشادات پرغور فرما ہے تو اپنے تخافین کے خلاف بعض اوقات خاصا تشدد نظر آئے گا، اس کے باوجود وہ حدیث کے خادم ہیں۔

### الل حديث مكتب فكر:

لیکن المحدیث کمتب فکر اس سے بالکل مختلف ہے، یہ وہ جماعت ہے جو اپنے افکار میں ان شخص بابندیوں سے آزاد ہے، وہ مجتبد ہوں یا نہ ہوں لیکن وہ شخص اجتبادات کے پابند نہیں بلکہ ان بزرگوں کے لیے مواد اور دلائل فراہم فرماتے ہیں، خود بھی پیش آ مدہ مسائل پر کتاب، اللہ اور سنت اور ائمہ سلف کے ارشادات کی روشی میں محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) المحالي ( 305 ) المحديث كامد و جزر

غور فر ہاتے ہیں، ائمہ اربعہ کے اجتہادات سے موافقت ہو یا مخالفت، اس کے لیے وہ چندال فکر مندنہیں ہوتے، بلکہ ان کی نظر مصالح پر ہوتی ہے۔

شاه صاحب نے ججۃ الله میں ایک باب کاعنوان ہی بدر کھا ہے: "باب الفرق بین أهل الحدیث وأهل الرأي." عنوان سے ظاہر ہے که دو کمتب فکر کا تذکره ہوگا۔

پر اہاحدیث کے چنداصول فرکر فرمانے کے بعد لکھتے ہیں:

"فإن عجزوا عن ذلك أيضاً تأملوا في عمومات الكتاب والسنة، وإيماآتهما واقتضاآتهما، وحملوا نظير المسئلة عليها في الجواب إذا كانتا متقاربتين بادي الرأي، لا يعتمدون في ذلك على قواعد من الأصول، ولكن على ما يخلص إلى الفهم، ويثلج به الصدر كما أنه ليس ميزان التواتر عدد الرواة، ولا حالهم ولكن اليقين الذي يعقبه في قلوب الناس، كما نبهنا على ذلك في بيان حال الصحابة." (حجة الله: ١٩١١)

''الر سابقة اصولوں کے مطابق مسئلہ طے نہ ہوسلے تو تماب وست کے ارشادات واقتضاءات کو دیکھے اور پیش آ مدہ مسئلہ کے نظائر اور ان کے حکم پرغور کرتے اور جواب تلاش کرتے ہیں، جب وہ نظائر صراحناً متقارب ہوں تو اصول فقہ کے قواعد کو چندال ملحوظ نہیں رکھتے، بلکہ قلبی سکون اور طمانیت کو ملحوظ رکھتے ہیں، جیسے تواتر میں اصل چیز عد دِرواۃ نہیں بلکہ اصل چیز یقین اور اظمینان ہے۔''

<sup>•</sup> ان اصول کا ذکر شروع میں آ چکا ہے، جماعت اسلامی اور اس کے ہمدرد حضرات نے گزشتہ ایا م میں اس مغالطہ کی کافی اشاعت فرمائی تھی، ممکن ہے جماعت کے لیے بیہ مغالطہ مفید ہو، علمی اور تحقیق طور پر بید قطعاً غلط ہے، تاریخی شواہداس کے خلاف ہیں۔[مؤلف]

نگارشات (صداول) المحالي ( 306 ) المحالي المحديث كامذ و بزر

اس اقتباس سے ظاہر ہے کہ اہل حدیث محض فن کے حفاظ کا نام نہیں بلکہ ان کے نزدیک فنم و استدلال کے لیے پھی اصول ہیں جو کتاب وسنت ہی سے ماخوذ ہیں، وہ تقلیدی نہیں بلکہ ان میں یقین اور اطمینان حاصل ہوتا ہے۔

پھر فرماتے ہیں:

''میں نے سنا ہے کہ گروہ صرف دو ہیں: اہل ظاہر اور اہل الرائے۔ تیسرا کوئی گروہ نہیں، جو بھی قیاس کرے اور استنباط کرے وہ اہل الرائے ہے، یہ قطعاً غلط ہے۔ اور رائے سے مرادعقل اور فہم نہیں کیونکہ اس کے سوا تو اہل علم کے لیے کوئی جارہ ہی نہیں ، اور نہاس سے وہ رائے مراد ہے جس کا کتاب وسنت ہے کوئی تعلق ہی نہ ہو، بی تو کوئی مسلمان پیند ہی نہیں کر سکتا، اور بندرائے استباط اور قیاس برقدرت ہی کا نام ہے کیونکدامام احمد، اسحاق بلكه امام شافعی قیاس اور استنباط فرماتے میں لیکن وہ بالاتفاق اہل الرائے نہیں ہیں، بلکہ اہل الرائے سے مراد وہ حضرات ہیں جو اجماعی اور جمہور ائمہ میں متفقہ مسائل کے علاوہ متقدمین سے کسی متعین بزرگ کے اصولوں پر استنباط اور تخ تر اللہ جیں، اور نظائر کو نظائر برمحمول فرماتے ہیں، اور معینہ اصولوں کی طرف رجوع فرماتے ہیں، اور اس کے لیے احادیث و آثار کے تتبع کا تکلف نہیں فرماتے ، اور ظاہری علما حافظ ابن حزم اور داود ظاہری حضرات قیاس اور آ ثار دونوں کو حجت نہیں سمجھتے اور مختقتین اہل سنت، اہل الرائے اور اہل ظاہر کے بین بین ہیں۔''

شاہ صاحب کے اس ارشاد سے مندرجہ ذیل نتائج اخذ کیے جاسکتے ہیں:

1 المل مديث صرف الل فن نهيس بلكه بدايك كمتب فكر -

فقہائے کوفہ کے علاوہ باقی ائمہ اجتہاد اہل حدیث ہی سے تعلق رکھتے ہیں، ان

حمة الله البالغة (١/ ١٢٩)

نگارشات (حساول) کا المحدیث کامدّ و جزر الله علی المحدیث کامدّ و جزر

کے اُتباع اور مقلدین گواہل حدیث نہ کہلا سکیں۔

- اہل حدیث قیاس جلی اور نظائر کے حکم کو مانتے ہیں اور اجتہاد واشنباط کے قائل ہیں۔
- اہل حدیث اور اہل ظاہر دومختلف کمتب فکر ہیں ، اور اہل الرائے ان دونوں سے
   الگ ہیں ۔
- آ اہل حدیث کتاب وسنت کے علاوہ صحابہ اور سلف کے ارشادات کو اصل سمجھتے ہیں۔ اور اس پراپنے فہم اور استنباط کی بنیا در کھتے ہیں۔
- اہل الرائے مسائل کے استعباط میں مخصوص اہل علم کے اصولوں کو پیش نظر رکھتے
   ہیں، کتاب وسنت ان کے پیشِ نظر نہیں ہوتے۔
  - 🕜 اہل حدیث کمتب فکر اہل الرائے اور اہل ظاہر کے علاوہ ہے۔

شاہ صاحب نے اس تتم کی تصریحات حجۃ اللہ کے علاوہ تھیمات، انصاف اور عقد الجید وغیرہ میں بھی فرمائی ہیں۔

شاہ عبدالعزیز صاحب نے فاوی عزیزیہ تفییر فتح العزیز میں اسی موضوع پر بہت کچھ کھا ہے۔ صراطِ متنقیم میں حضرت سید احمد شہید نے بھی جمود اور مروجہ تقلید کے متعلق کا فی وضاحت فرمائی ہے ، ان تصریحات کی تائید شاہ اساعیل شہید نے بھی فرمائی ہے ۔ علامہ شوکانی نے ''القول المفید'' میں بقدر ضرورت تفصیل کے ساتھ ائمہ حدیث کے ملک کی وضاحت فرمائی ہے ۔

"إيقاظ همم أولي الأبصار" من امام يحلى فلانى نے بھى محدثين كے مسلك كى تائيد فرمائى ہے۔ اس طرح حافظ ابن قتيبہ نے "تأويل مختلف الحديث في الرد على أعداء أهل الحديث ميں فرمايا۔ ابن عبدالبر نے "جامع بيان العلم وفضله" ميں ابال الرائے اور المحدیث كا تذكرہ فرمایا ہے، اور مسلك ابال حدیث كو رائح اور صحح تصور كيا ہے۔ ان تصریحات كى ضرورت ہے۔ حقیقت پہند آ دمى ان تصریحات كى ضرورت ہے۔ حقیقت پہند آ دمى ان تصریحات كا مطالعه كرے تو اسے يقين ہوگا كه ابال حدیث محض حفاظ حدیث كا نام نہيں بلكه

نگارشات (صداول) 😂 🛠 🕻 308 کیک المحدیث کامذ و جزر

ان حضرات کا طریق فکر ہے جس میں تفقہ اور اجتہاد کی بنیاد کتاب وسنت اور سلف امت کے ارشادات پررکھی گئی ہے، تفلید شخصی اور جمود کے لیے اس مسلک میں کوئی کا منہیں۔
شہرستانی (۵۴۸ھ) دور جمود کے آغاز سے بہت قریب ہیں، فرق اور نداہب کے اجتماع اور افتر اق پر ان کی نظر غائر اور وسیع ہے، ان کی کتاب "الملل والنحل" اس موضوع کی متند دستاویز میں شار کی جاتی ہے۔ ان کی تصریحات سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ اہل حدیث ایک مکتب فکر ہے جے فقہی مکاتب میں سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے، میمض حدیث کی خدمت کا نام نہیں۔

"ثم المجتهدون من أثمة الأمة محصورون في صنفين لا يعدوان إلى ثالث: أصحاب الحديث وأصحاب الرأي، أصحاب الحديث هم أهل الحجاز، وأصحاب مالك بن أنس، وأصحاب محمد بن إدريس الشافعي، وأصحاب سفيان الثوري، وأصحاب أحمد بن حنبل، وأصحاب داود بن على ابن محمد الأصفهاني، وإنما سموا أصحاب الحديث؛ لأن عنايتهم بتحصيل الأحاديث، ونقل الأخبار، وبناء الأحكام على المنصوص، ولا يرجعون إلى القياس الجلي والخفي ما وجدوا خبراً أو أثرا. " (الملل والنحل: ٢/ ٢٥ بر حاشيه كتاب الفصل لابن حزم) "أئمه مجتهدين كي دو بي تشميس بين: اصحاب الحديث اور اصحاب الرائ\_ اصحاب الحديث كالمسكن حجاز ہے، امام مالك اور ان كے تلافدہ، امام شافعي اوران کے شاگرد،سفیان توری اوران کے رفقاء امام احمد کے ساتھی اور امام داود ظاہری کے خدام۔ انھیں اہل حدیث اس لیے کہا جاتا ہے کہ ان کی توجہ حدیث اور اخبار کی طرف ہے اور احکام کی بنیاد نصوص پر رکھتے ہیں، جب تک حدیث موجود ہو و، قیاس جلی اور خفی کی برواہ نہیں کرتے۔''

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

<u>www.KitaboSunnat.com</u> نگارشات (صدادل) فلا هجار (309 ) مجارات ترکی الجدیث کا

اس کے بعد فرماتے ہیں:

"أصحاب الرأي وهم أهل العراق، هم أصحاب أبي حنيفة النعمان بن ثابت، ومن أصحابه: محمد بن الحسن، وأبو يوسف يعقوب بن محمد القاضي، وزفر بن هذيل، والحسن بن زياد اللؤلؤي، وابن سماعة، وعافية القاضي، وأبو مطيع البلخي، وبشر المريسي، وإنما سموا أصحاب الرأي؛ لأن أكثر عنايتهم بتحصيل وجه من القياس والمعنى المستنبط من الأحكام، وبناء الحوادث عليها، وربما يقدمون القياس الجلي على أخبار الآحاد."

"اہل عراق کو اصحاب الرائے کہا جاتا ہے، یہ امام ابوحنیفہ اور ان کے تلافہ ہیں، اضی میں امام محمر، امام ابو یوسف قاضی، زفر، حسن بن زیاد، ابن ساعہ، قاضی عافیہ، ابومطیع بلخی اور بشر مر لیسی وغیرہ شار ہوتے ہیں۔ اضیاب الحاب الرائے اس لیے کہا جاتا ہے کہ ان کی زیادہ تر توجہ قیاس اور معانی کے استنباط کی طرف ہے اور احکام کی بنا قیاس پر رکھتے ہیں، اور بسا اوقات قیاس جلی کے سامنے خبر واحد کی بھی پرواہ نہیں کرتے۔"

ججة الله كامقام "باب الفرق بين أهل الحديث وأهل الرأي "شهرستانى ك اس مقام كى شرح معلوم موتى ہے۔ مارا مقصد اس وقت اس جہالت آميز غلط فنمى كى اصلاح ہے جو بعض علمى حلقوں كى طرف سے كھيلائى گئى ہے كه" اہل حديث محض فنى خدمت كانام ہے۔ "

شہرستانی کی عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ بید دونوں قدیم مکتب فکر ہیں جو اختلاف کے باوجود ایک دوسرے سے استفادہ کرتے، ان کا باہم رد وتر دید کا مشغلہ تو رہا ہے مگر کسی نے ایک دوسرے کی تکفیر نہیں گی۔

نگارشات (صداول) کا الله الله علی ( 310 ) کا الله دیث کامذ و جزر

شہرستانی کے دونوں اقتباسات سے ظاہر ہے کہ اصحاب الحدیث ایک کمتب فکر ہے جس نے احادیث کے متون اور اسانید کی حفاظت فرمائی، پھر اس پر فقہی تبویب فرمائی، فروع اور عقائد کی صحت پر استدلال فرمایا، شخص آ را تو ان کے ہاں کوئی قیمتی چیز نہیں اس لیے فقہائے عراق یا دوسر نے فقہا کی طرح ان لوگوں نے اپنی فقہ ایجاد نہیں فرمائی، تاکہ لوگ اس پر تقلیدی انداز میں اعتاد نہ کرنے لگیس، لیکن کتاب دسنت سے فرمائی، تاکہ لوگ اس پر تقلیدی انداز میں اعتاد نہ کرنے لگیس، لیکن کتاب دسنت سے استعال کی راہ کھولی شخصی آ را پر نصوص شرعیہ کی برتری کو واضح کیا اور فقہ الحدیث کا بہت بڑا ذخیرہ اہل علم کے سامنے رکھ دیا۔

تاریخ کے امام اور تنقید کے مؤسس علامہ عبدالرحمان ابن خلدون (۸۰۸ھ) کا ایک اقتباس قابلِ غور ہے۔فرماتے ہیں:

"وانقسم الفقه فيهم إلى طريقين: طريق أهل الرأي والقياس، وهم أهل العراق، وطريقة أهل الحديث، وهم أهل الحجاز، وكان الحديث قليلا في أهل العراق لما قدمناه، فاستكثروا من القياس، ومهروا فيه، فلذلك قبل أهل الرأي، ومقدم جماعتهم الذي استقر المذهب فيه وفي أصحابه أبو حنيفة."

(مقدمه ابن خلدون، ص: ٣٨٩)

'' فقد کی دونشمیں ہوگئیں، فقد اہل الرائے جن کا مرکز عراق ہے اور فقد اہل صدیث جن کا مرکز عراق ہے اور فقد اہل صدیث جن کا حرکز حجاز ہے، اہل عراق میں حدیث کا چرچا کم تھا اور وہ قیاس میں ماہر تھے، ان کے امام حضرت امام ابو صنیفہ بڑالشہ ہیں۔''

ابن خلدون کا تاریخی مقام پڑھے لکھے لوگوں سے مخفی نہیں، ان کے ارشاد سے ظاہر ہے کہ اہل حدیث کو محض حفظ حدیث تک محدود رکھنا تاریخ سے بہت بڑی بے خبری ہے یاعصبیت کی وجہ سے دیانت میں نقص!

ای طرح ایک اقتباس علام ابوالمنصو رعبدالقابر البغد ادی (۲۲۹ه) کا گرر چکا ہے۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الأرشات (حساول) المحافظ ( 311 ) المحافظ ( عبد المحديث كامدّ و بزر

علامہ کا تب چلی کی نظر اصحاب نداجب اور ان کی تصنیف پر جس قدر ہے وہ ان کی کتاب' کشف الظنون'' سے ظاہر ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

"وأكثر التصانيف في أصول الفقه لأهل الاعتزال المخالفين لنا في الأصول، ولأهل الحديث المخالفين لنا في الفروع." (كشف الظنون، ص: ٨٩، ألحد العلوم: ٢٢٥/١)

معلوم ہے جولوگ اصول فقہ میں اصحاب الصانیف ہیں وہ محض الفاظ کے حافظ نہیں، وہ نہم الفاظ میں بھی تحقیقی نظر رکھتے ہیں، ان کی اصول فقہ پر دقیق نظر ہے، اس لیے انھیں فن کار کہنا کسی فنکار ہی کا کام ہے کوئی عالم بیے جرأت نہیں کرسکتا۔

### المحديث اور متكلمين:

دوسری صدی میں صفات باری کے متعلق فلاسفداور متکلمین نے جو دھاندلی محاکی تاریخ نداہب کے غواص اس سے بے خبر نہیں ہیں۔اس دور میں اہل حدیث نے جس یا مردی ہے ان فتنوں کا مقابلہ کیا وہ تاریخ کی ایک حقیقت ہے، قید و بند کے مصائب الل حدیث نے جس طرح برداشت کیے وہ ایس داستان نہیں جسے بھلایا جا سکے۔ بیہ ہنگامہ دوسری صدی سے شروع ہوکر تقریباً آٹھویں صدی تک رہا، اس دور کے متکلمین اور فقہا محدثین کی تصانیف میں اہل حدیث کا تذکرہ بردی کثرت سے پایا جاتا ہے، اربابِ تاویل کے سامنے طوا ہر نصوص پر اڑنا اور مخالفین سے نمٹنا آسان نہ تھالیکن اس وقت اہل حدیث نے بیہ جنگ بڑی جواں مردی سےلڑی۔ مامون الرشید سے شروع ہو کر متوکل علی اللہ کی حکومت تک ان پر کیا گزری؟ اسے تاریخ کے طالب علم خوب جانة بي، اس دوركي ان كتابول مين بيرمباحث موجود بين، المحديث كاتذكره جس انداز سے آیا ہے اس سے ظاہر ہے کہ بیلوگ محض الفاظ کے حافظ اور فنکار نہیں بلکہ ان کی نظر معانی کی روح اور ان کے دُوررس عواقب پر رہی۔

نگار ثات (صدادل) 🗫 📢 ( 312 ) کافیات کی الجدیث کامذ و جزر

حافظ ابن القیم اور ان کے استاد شخ الاسلام ابن تیمیه اس معرکه رستیز اور اس میدان کارزار کے بہادرسابی ہیں، اپنی تصانیف میں ان مباحث کا ذکر فرماتے ہوئے اہل حدیث کا ذکر جس عقیدت سے کرتے ہیں وہ صرف حفظ الفاظ کی وجہ سے نہیں۔ اعتزال و تیم اور تشبیہ و تعطیل کے خارزار میں طواہر نصوص کا ساتھ دینا معمولی بات نہیں۔ حافظ ابن قیم کی کتاب "الکافیة الشافیة فی الانتصار للفرقة الناجیة "اس معرکہ کارزار کا رجز ہے، جس میں وہ بار باراہل حدیث کا تذکرہ ان لوگوں میں کرتے میں جضوں نے فلاسفہ اور مشکلمین کی آئھوں میں آئھوں میں قرال کر سنت کی حمایت فرمائی، تاویل کی دھاند کیوں سے عامۃ السلمین کو بچایا۔ چند حوالے ملاحظہ فرما ہیئے۔ فرمائی، تاویل کی دھاند کیوں سے عامۃ السلمین کو بچایا۔ چند حوالے ملاحظہ فرما ہیئے۔ لا تبہتوا اُھل الحدیث به فیما فیمان کا قرابی کی حالت قابل کا تبہتوا اُھل الحدیث به فیما نے والوں کی حالت قابل افسوس ہے۔''

هذا هو الحشوي لا أهل الحديث أئمة الإسلام والإيمان "دمثوى دراصل يولوك بين، الل حديث تو اسلام اورايمان كامام بين. أسماء سميتم بها أهل الحديث وناصري القرآن والإيمان "تم نے الل حديث كئ نام ركھ بين اور وه صرف قرآن اورايمان كے معاون بين. "

من سبهم أهل الحديث ودينهم أخذ الحديث وترك قول فلان "
" يدائل حديث كوگاليال دية بين، حالانكدان كا فد بب حديث باور
اقوال رجال كوترك كرتائ

القصيدة النونية (ص: ٥٤٥)

<sup>🕰</sup> القصيدة النونية (ص: ١٤٦)

القصيدة النونية (ص: ٢٥٢)

نگارشات (صدول) 🗫 📢 ( 313 ) 💝 🐧 کی الجدیث کامذ و جزر

وكذاك أصحاب الحديث فإنهم ضرب لهم ولكم بذا مثلان "الم مثاليل بيل-"

وإلى أولى العرفان من أهل الحديث خلاصة الإنسان والأكوان "الرابل حديث اصحابِ معرفت بيل اورانسانيت كا خلاصه بيل-"
قصيده نونيه كا شايد بى كوئى ورق بوجس ميل كى نه كى طريق سے المحديث كشت فكركا تذكره نه آيا ہو-

علامہ بز ددی خبر واحد کے تذکرہ میں فرماتے ہیں:

"قال بعض أهل الحديث: يوجب علم اليقين."

''خبر واحد سے یقینی علم حاصل ہوتا ہے۔''

اُصول بزدوی کے شارح علامہ عبدالعزیز بخاری فرماتے ہیں:

"ذهب أكثر أصحاب الحديث إلى أن الأخبار التي حكم أهل الصنعة بصحتها توجب علم اليقين."

'' کثر اصحاب الحدیث کا خیال ہے کہ جن خبروں کو اصحاب فن نے سیجے فرمایا ہے، ان سے بقینی علم حاصل ہوتا ہے۔''

علامه عبدالعزیز بخاری مرسل کی جمیت کا ذکر کرتے ہوئے اہلحدیث پرطعی فرماتے ہیں:
"إنهم سموا أنفسهم أصحاب الحدیث، وانتصبوا أنفسهم لحیازة الأحادیث والعمل بها، ثم ردوا منها ما هو أقوی أقسامها."
"یولوگ اپنے آپ کو اہلحدیث کہتے ہیں اور صدیث پر عمل اوراس کی حفاظت کا دعویٰ کرتے ہیں کی توی ترین اقسام کا انکار کرتے ہیں کی۔"

<sup>🛭</sup> أصول البزدوي (ص: ١٥٤)

<sup>🕒</sup> كشف الأسرار (٢/ ١٩١)

۵ كشف الأسرار (۳/ ۲۲۵)

نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 314 ) 🗫 🗓 کید الجدیث کامذ و جزر

یہ تلخ نوائی محض حفظ الفاظ پرنہیں یہ تحقیقی مسلہ ہے جس میں المحدیث کی رائے قدمائے احناف کے خلاف ہے۔

دوسرے مقام پراس کشف الاسرار میں انبیا کے لیے رائے اور اجتہاد کے جواز کا تذکرہ فرماتے ہیں:

"هو منقول عن أبي يوسف من أصحابنا، وهو مذهب مالك والشافعي، وعامة أهل الحديث."

'' انبیا کے لیے اجتہاد کی اجازت ہے، امام ابو یوسف، ما لک، شافعی اورا کثر اہل حدیث کا یہی مذہب ہے۔''

اس میں ندہب اہل حدیث کا تذکرہ بیسیوں مقامات پر آیا ہے، حسامی کی شرح غایۃ انتحقیق میں اکثر مقامات پراہل حدیث کا ذکر موجود ہے۔

اس لیے اہل حدیث سے مراد صرف حفاظ الفاظ حدیث مراد لینا انتہائی لاعلمی اور بخبری ہے۔ قد ماکی کتابوں میں دوسرے مکا تب فکر کی طرح اہلحدیث کا بھی ذکر آتا ہے، اصول فقہ میں یہ تذکرہ خاص طور پر ماتا ہے کیونکہ حسب ارشاد علامہ کا تب چلیی اس فن کے تو بانی ہی معتزلہ ہیں اور اصحاب الحدیث۔ البتہ متاخرین میں عصبیت برحتی گئی اور اقتدار بھی اہل تعصب کے ہاتھوں میں آگیا تو حکومت اور اقتدار کے نشہ میں المحدیث کا ذکر کم ہوتا گیا اور نفرت برحتی گئی۔

تیسری صدی تک تو پورے فارس پر مسلک اہل حدیث کا افتدار تھا، مصنفین صحاح اور دوسرے علم حدیث کے مدوّن زیادہ تر اسی علاقے کے تھے، اللہ تعالیٰ نے ان ہی حضرات کو تو فیق بخشی کہ علوْم کو آئندہ آنے والے لوگوں تک پہنچا تمیں اور انھوں نے بیفرض ادا فرمایا۔ فحز اهم عن المسلمین أحسن الحزاد.

ان حضرات کی علوم پرنظر کا بیرحال تھا کہ تجوید میں بھی ان کی رائے کا تذکرہ ایک

🛭 كشف الأسرار (٣/ ٩٢٥)

نگارشات (صدادل) کی در از از 315 کی کی در المحدیث کامد و جزر

كتب فكرك لحاظ سے ہوا ہے۔ ائم قراءت ميں اختلاف ہے كه آ يہ ﴿ وَ مَا يَعُلَمُ تَا وَيُلَهَ الله الله ﴾ روقف ہے يا نہيں؟ جويداور قراءت كم تعلق متندكتاب "النشر في القراءت العشر" للعلامة محمد بن محمد الدمشقي (٨٣٣ه) ميں فرماتے ہيں كه "إلا الله " روقف تام ہے۔ "وهو مذهب أبي حنيفة وأكثر أهل الحديث. " (٢٢٧/١) قد ما الل حديث ان تمام رابول سے آگاہ تھے جن پرفقها كے متاخرين كوناز ہے۔

#### فقه اور المحديث:

بجين مين سنته تنه:

"المحديث كي مثال عطار كي ہے اور فقها كي مثال طبيب كي-"

اس کا اثر ذہن پر یہ ہوتا تھا کہ شاید بیہ دوگروہ ہیں، فقہا عطاری نہیں کرتے اور اہل حدیث، حدیث کے طبیب نہیں ہوتے لیکن جب علوم حدیث اور دفا ترِ سنت دیکھنے کا موقع ملاتو معلوم ہوا کہ بیددوفر تے نہیں بلکے ملی زندگی میں طبعی رجحانات کے مطابق ایک خاص طریق ہے جسے پند کرلیا گیا۔ نہ اس کا بدمطلب ہے کہ محدثین فقہ میں جانع، نه بيدرست ہے كەفقها حديث نہيں جانع، قدرت نے سب كواستعداد عطا فرماكى ہے جس کام کے لیے کسی نے اس استعداد کو استعال کیا وہ چیز اسے عطا کر دی گئی۔ ائمہ حدیث کے حالات جب ہم پڑھتے ہیں تو محسوس ہوتا ہے کہ بیہ لوگ ہ تخضرت مَا لَیْکا کے حلقہ درس میں موجود تھے، حدیث کی کتابت اور حفظ وضبط اور اس میں تفقه کا مشغله اس وقت موجود تھا،صحابہ حدیث کا دور اور حفظ اس طرح فرماتے تھے جس طرح حفاظِ قرآن کرتے ہیں، فہم کے لیے بھی اس طرح محنت کرتے تھے لیکن اس وقت اس کی شکل تذکرے اور نوٹ کی تھی، کتاب کی طرح مدون نہتھی، صحابہ اس کے غوامض كوسجهجة تضليكن مروجه كتب فقه ما شروح حديث كي طرح لكصنه كي ضرورت نهيس سمجھتے تھے، اس کے باوجود وہ فقیہ بھی تھے اور محدث بھی، اہل حدیث بھی تھے اور

نگارشات (صداول) کی کی الجدیث کامذ و برز

اصحاب فقہ بھی، کسی چیز کی فنی تدوین دوسری چیز ہے اور اس کا صحیح فہم دوسری چیز۔ صحابہ کے ان تذکروں میں عمرو بن شعیب عن ابیہ عن جدہ کا بورا تذکرہ امام احمد بن خنبل نے مسند میں نقل فر مایا ہے 🇨 حضرت ابو ہر ریرہ کی مسند بواسطہ ہمام بن مدبہ مطبوعه موجود ہے۔ تابعین کا بیسلسله اور بڑھ گیا اور بینوٹ اور ضخیم ہو گئے۔ زہری، ابن عیبینہ عمر بن عبدالعزیز کے تذکرے اب بھی دستیاب ہوسکتے ہیں۔مند احمد میں یهی نوٹ بصورت مسانید موجود ہیں اور بیضخیم جھ جلدوں میں مطبوعہ اور غیر مطبوعہ صدیوں سے ہمارے ہاتھوں میں ہے۔ بید دور فقہا اور محدثین کا ہے، وہ احادیث کو حفظ بھی کرتے ہیں،اس کے مضمون کو سمجھ کراس کی روشنی میں فتو کی بھی دیتے ہیں۔اس کے مواد کے لیے محلی ابن حزم، مغنی ابن قدامہ، مصنف ابن ابی شیبہ مارے ہاتھوں میں ہے، جس میں آ ٹار کی بوی مقدار موجود ہے، اسے فقہ کہیے یا آ ٹار، ان لوگوں نے قرآن اورسنت سے مجھ کریے فتوے دیے، بلکہ محدثین کی فقہ کے لیے تو قرآن وسنت کے بعد یہی آ ثاراجتها داوراستنباط کی اساس اور بنیاد ہیں۔ (حجة الله: ١٩٩١)

### تدوينِ حديث كا دور:

اس کے بعد تدوین حدیث کا دور شروع ہوتا ہے، اس وقت کی مصنفات میں احادیث پر تبویب کی گئی ہے۔ سیح بخاری، مسلم، نسائی، ترمذی، موطأ ، ابن ماجہ وغیرہ کے مصنفین نے تبویب کی گئی ہے۔ احادیث سے مسائل استنباط فرمائے ہیں، جس سے انسان میں قوتِ استنباط پیدا ہوتی ہے، احادیث سے مسائل کتب فقہ تو مسائل کی نقل ہے، ان محتوی سے استنباط پیدا ہوتی ہوتے کتابوں سے استنباط کا ملکہ مشکل ہی سے پیدا ہوتا ہے، ان سخیم کتابوں کے ہوتے ہوئے ہوئے کہ یہ لوگ فقیہ نہیں؟ ان کا کام الفاظِ حدیث کا حفظ تھا؟ یہ صرف فن کار سے؟ ایک پڑھا لکھا شخص جے حدیث کی کتابوں پر سرسری عبور بھی ہو

<sup>•</sup> مسند أحمد (۲/۲۱۳ ۲/۳۱۹)

### نگار ثبات (حساول) 📢 📢 ( 317 🖟 💝 🖟 يک الجحديث كامدّ و جزر

اسے میہ جرائت نہیں ہوسکتی کہ وہ ائمہ حدیث کوغیر فقیہ کہے۔

امام بخاری کی تبویب نے بڑے بڑے اربابِ فقہ وبصیرت کو جیرت میں ڈال دیا ہے، باقی محدثین ابوداود، نسائی، تر ندی، موطأ ، ابن ماجہ کی تبویب نے ان کے تفقہ اور فقہی بصیرت کو واضح کر دیا ہے، جہاں تک احادیث سے مسائل کے استخراج اور فہم کا تعلق ہے ائمہ حدیث کی تبویب میں ضحے اور معیاری فقہ پائی جاتی ہے۔

اگر فقہ فرضی صورتوں کا نام ہے اور اس سے غیر موجود بلکہ ناممکن الوقوع معاملات اور احکام کا تعلق ہے تو واقعی اہلحدیث کی فقہ یا فقہ الحدیث میں اس کا ثبوت نہیں ملے گا، یہ خوبی فقہ العراق میں ہوگی لیکن یہ دراصل فقہ نہیں اتمہ حدیث کا مقام تو مصطلح فقہا سے کہیں زیادہ ہے۔

فرضی صورتوں پر احکام مرتب کرنا بھی کوئی مشکل چیز نہیں لیکن "علم ما لم یقع والجهل عما وقع" المحدیث کے نز دیک اسے فقہ کہنا ہی درست نہیں۔

شاہ وئی اللہ چاہتے ہیں کہ مروجہ فقہ کو حدیث اور آ ٹارِسلف کی تائید حاصل ہواور فلام ریت خالصہ کو تفقہ اور قیاس جلی سے ہم آ ہنگ کیا جائے۔ ہندوستان میں تحریک اہل حدیث کا مقصد صرف اس قدر ہے، جے مستقل طور پر گھبراہٹ کا پیغام سمجھ لیا گیا ہے اور حفرات دیو بند اور ارباب ہر یکی دونوں اس کمتب فکر سے گھبرانے گئے۔ حضرات ہر یکی سے تو کوئی شکوہ نہیں کیونکہ وہاں پورا انحصار ہی جذبات اور چند نعروں پر ہے، عوام کی پیدا کی ہوئی رسوم اور چند بدعات کا نام شریعت رکھ لیا گیا اور غلط تنم کے رکھ رکھاؤ کی پیدا کی ہوئی رسوم اور چند بدعات کا نام شریعت رکھ لیا گیا اور غلط تنم کے رکھ رکھاؤ کی ہوئی رسوم اور چند بدعات کی تام شریعت رکھ لیا گیا اور غلط تنم کے رکھ رکھاؤ کی ہوئی البدل ہیں۔ یہ حضرات تو حید وسنت کی ٹھوں آ واز سے ڈریں تو بجا ہے لیکن تعجب حضرات و حید وسنت کی ٹھوں آ واز سے ڈریں تو بجا ہے لیکن تعجب حضرات دیو بند سے ہوہ بھی وہائی کے لفظ سے اس قدر گھبرائے کہ میدان چھوڑ گئے!!

نگارشات (صدادل) 😂 📞 (318 🖟 کی الجدیث کامذ و جزر

اور بیعت وارادت ان میں بچھاس انداز سے آئی کہ بید صرات بر ملی سے بہت قریب بہتے گئے، اذکار واوراد میں بھی سنت کا معیاری مقام قائم ندرہ سکا، نماز کے وقت اور بیئے میں بھی سکین اوراطمینان قریباً فتم ہوگیا، اورخشوع، انابت، ذوق اوراطمینان برائے نام رہ گیا۔ یہ گراوٹ شاہ اسحاق رشاش کے بعد ہی شروع ہوگئی تھی لیکن بتدری بردھی گئ، تو حید کاضیح موقف بعض حضرات میں تو بے شک نمایاں رہائیکن اکثر ابنائے دیوبند نے قریباً بریلویت کی چوکھٹ پر گھٹے ٹیک دیے، اور جو قافلہ اقامت دین اور تو حید وسنت کی سر پرستی کے لیے بالاکوٹ کے میدان میں فروش ہوا تھا، جس نے عہد کیا تھا کہ شاہ ولی اللہ کے تجدیدی عوامل اور مقاصد کی روشنی میں دنیا تک اسلام کا پیغام پہنچا کیں گوہ بریلویت سے گھرا کر دم تو ڑگیا اور اپنے موحد ساتھیوں کو چھوڑ کر بریلوی حضرات سے سلح کی راہیں تلاش کرنے لگا۔

۲ مئی ۱۸۳۱ء کے بعد بیگروہ بدستور پسپا ہوتا گیا اور نہ صرف بید کہ میدانِ وفا سے پیچے ہے گیا بلکہ تحریک کی روح جمود اور آزادی فکر ہے بھی دست کش ہوگیا۔ میں نے سابقہ گزارشات میں شاہ صاحب کی تحریک کے مقاصد کا تذکرہ حضرت شاہ صاحب کی زبان اور حضرت ہی کے ملفوظات سے عرض کیا ہے، آپ خود فیصلہ فرما کیں گے کہ شاہ صاحب کے ساتھ انتہائی عقیدت کے باوجود یہ امانت محفوظ نہیں رکھی جاسکی بلکہ شاہ اسحاق کے تلافہ ہے اس کی سر پرستی صرف شخ الکل حضرت مولانا سید محمد نذیر حسین صاحب اوران کے تلافہ ہے نے فرمائی۔

جب تحریک کے سیاسی مقاصد کی تکیل بظاہرمشکل ہوگئ تو آسے زیر زمین لے جا
کر اپنی بساط کے مطابق زندہ رکھا گیا، مولا تا ولایت علی اور مولا تا عنایت علی صاحب
سے شروع ہوکر مولا تا عبداللہ صاحب عازی پوری اور مولا تا عبدالعزیز صاحب رحیم آبادی
اور اس کے بعد مولوی ولی محمد اور مولوی فضل الہٰی مرحوم اور محمد حسین مجاہد کوئ بھوانیداس
محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کا الحديث كامذ و جزر ( 319 ) کا الحديث كامذ و جزر

وغیرہم نے اس کے لیے سر دھری بازی لگائی۔ رہے حضرات دیو بندسووہ ملک کی ملی جلی تحریکات میں کام کرتے رہے لیکن یہ خالص دینی تحریک ان کے فیوش سے محروم رہی تا آ نکہ ملک کی تقسیم نے صورت حال کو بالکل بدل کرر کھ دیا۔

یہ تو ساسی صورت حال تھی لیکن دینی پہلو سے میہ حضرات شاہ صاحب کے پروگرام سے کافی الگ ہوگئے، جس جمود کوشاہ صاحب ختم کرنا جا ہتے تھے دیوبند نے بورے زور سے اس کے احیا کی دعوت دی، بوری قوت سے اس کی سر پرسی کی۔ اس لیے میری ناقص رائے یہ ہے کہ شاہ صاحب کی تحریک کے مقاصد کو سیاسی ہلمی ، معاشی اور فقہی طور پر اپنی بساط کے مطابق جماعت اہل حدیث نے پورا کیا، اور ان شاء اللہ

> مرا در عهدیست با جانال که تا جال در بدن دارم هوا در آل کویش را چو جان خویش**ت**ن دارم

ارباب دیوبند کی اس مصلحت اندیش کا بیاا ثر مور با ہے کدان میں توحید کے داعی حضرات کو خارجی کا خطاب دیا جا رہا ہے، اورعوام کومطمئن کیا جا رہا ہے کہ بدلوگ د یوبندی نہیں ہیں۔ اس انقامی جذبہ کی تسکین کے لیے نئے نئے مسائل پیدا کیے جارہے ہیں جواس اہمیت کے ساتھ پہلے بھی سامنے ہیں آئے۔

شاه صاحب سے علیحدگی:

کرتے رہیں گے

اب ایک اور نوجوان گروہ پیدا ہورہا ہے جے شاہ صاحب کے مقاصد سے کوئی دلچین ہیں، بلکہ وہ شاہ صاحب کے متعلق عجیب انداز سے بدگمانیاں پیدا کر رہا ہے۔ یہ حضرات علامہ سیدمحمد زاہد کوٹری مصری ہے زیادہ متأثر معلوم ہوتے ہیں، ان کا سب

میرامحبوب کے ساتھ وعدہ ہے کہ جب تک بدن میں جان ہے، اس کاعشق ول میں رہے گا۔

لكارثات (صدادل) كالمحرية ( 320 كالمحال تركيك المحديث كامد وبزر سے بڑا کارنامہ بیہ ہے کہ ائمہ حدیث کے خلاف بدگمانی پیدا کرتے ہیں، رجال کے تذکروں میں قطع و ہرید کر کے ائمہ حدیث کو بدنام کرتے ہیں۔ان کےموجودہ گروہ ہے ایک فاہل احترام بزرگ ابن ماجہ کے مقدمہ میں شاہ صاحب کے متعلق فرماتے ہیں: "وأما ما قال رحمه الله: وإن شئت حقيقة ما قلناه فلخص أقوال إبراهيم من كتاب الآثار لمحمد وجامع عبد الرزاق الخ. فهذا دأبه في تصانيفه إذا أتي بدعوي يأتي بكلام يدهش الناظر. الخ" (ما تمس إليه الحاجة، ص: ١٤)

لینی شاہ ولی اللہ صاحب کا خیال ہے *کہ حضر*ت امام ابوحنیفه عموماً حضرت ابراہیم مخعی کے خیالات کا تتبع فرماتے ہیں، ان کے اجتہاد اور فقہ پر حضرت امام تخعی کا بہت زیادہ اثر ہے۔مولانا فرماتے ہیں کہ شاہ صاحب کی عادت ہے کہ جب وہ کسی معاملہ کے متعلق كهي بين تو د مشت كهيلا دية بين ( حالانكه بات في الحقيقت اس طرح نهيس موتى ) اس کے بعد فرماتے ہیں:

"فنحن بحمد الله قد طالعنا كتاب الآثار، ولخصنا أقوال إبراهيم النخعي رضي الله عنه، ثم قايسناه بمذهب الإمام فوجدنا الإمام يجتهد كما اجتهد النخعي وأقرانه، ونراه في كثير من المواضع يترك رأي إبراهيم وراءه ظهريا." (ص: ١٤) ''ہم نے کتاب الآ ٹار امام محمد کا مطالعہ کر کے امام تخعی اور حضرت امام ابوحنیفہ ڈٹلٹنز کے اقوال کی تلخیص کی ہے۔ امام کئی مقام پر حفزت ابراہیم کی رائے کوترک فرما دیتے ہیں۔''

بیمض حب علی کے انداز سے فر مایا گیا ہے حقیقت وہی ہے جوحضرت شاہ صاحب نے بیان فرمائی۔ چنانچے اس حقیقت کا اعتراف خود بخو د زبانِ قلم پر آگیا اور فرمایا: "وإن كان لا ينكر أن لأراء إبراهيم النخعي أثراً خاصاً في تفقيه محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حساول) کی کی کی المحدیث کامذ و جزر ( 321 ) کی کی المحدیث کامذ و جزر

الإمام أبي حنيفة واجتهاده." (حواله مذكوره)

''لیکن اس سے انکارنہیں کیا جا سکتا کہ حضرت ابراہیم نخعی ڈلٹنے کا حضرت امام ابوصنیفہ رٹلٹنے کے اجتہاداور تفقہ پر خاصا اثر ہے۔''

شاہ صاحب نے جمۃ اللہ میں جہاں بہ تقابل فرمایا ہے ان کا مقصد قلت و کثرت عددی اور حساب کے قواعد کے لحاظ سے نہیں، ان کا مقصد یہی تأثر ہے۔ آخر آپ حضرات صاحبین کو دو تہائی مذہب میں اختلاف کے باوجود حضرت امام والا مقام کے مقلد مانتے ہیں، حضرت امام بھی امام نحفی سے متأثر ہوں تو اس میں جرم کیا ہے؟ اگر تقلید کا مطلب یہی تأثر ہے تو یہ فطرت انسانی کا تقاضا ہے۔

میراخیال ہے کہ دیوبندی ذہن یا حضرات احناف سے توحید پیندگروہ پریہ تیسرا انقلاب رونما ہورہا ہے۔ ۲ مئی ۱۸۳۱ء سے پہلے یہ حضرات المحدیث سے قریب تھے اور حفیت کے باوجود فقہی جمود کو نہ صرف یہ کہ پیند نہیں فرماتے تھے بلکہ اسے کلی طور پر ختم کرنا چاہتے تھے، یہی شاہ ولی اللہ اور ان کے خاندان کا اصلی تجدیدی کا رنامہ تھا۔ ۱۸۳۱ء کے بعد ان میں اکثر حضرات تحریک توحید اور اقامتِ دین سے بالکل الگ ہوگئے اور اسلام کی خدمت کے لیے صرف اس حد تک مطمئن ہوگئے جو اشاعت حفیت اور فقہی جود کے مرادف ہو۔ یہ لوگ شاہ صاحب کے خلفا کے ساتھ نہ چل سکے، اس لیے کہ وہ جا مہ تھا یہ کے مائی نہ تھے، دیوبند کی تاسیس حفیت خالصہ کی اشاعت کے لیے مل میں آئی لیکن محدثین کا احتر ام شاہ صاحب کی تحریک سے ان کو وراثت میں ملاتھا۔

ہیں ہیں ان سیاں سال کوٹری ہے متاثر ہیں بید حضرات جمود کے دائی ہیں اور ائمہ مدیث ہے بغض ان حضرات علامہ کوٹری ہے متاثر ہیں بید حضرات جمود کے دائی ہیں اور ائمہ مدیث سے بغض ان حضرات کو علامہ کوثری ہے ورافت میں ملا ہے، اور اس کے ساتھ ہی حدیث کو ججت ِشرعی سمجھتے ہیں۔ بیہ ہلکا سا تضاد ہے جسے علم اور مطالعہ کے زور سے اطمینانِ قلب کی حد تک بید حضرات حل فرما لیتے ہیں، لیکن ان حضرات کے اذہان میں ا

نگارشات (صداول) 💝 💸 🕻 322 کیک الجمدیث کامد و جزر

شاہ صاحب کے تجدیدی کارناموں کا وہ احترام نہیں جوقد ماءِ دیوبند میں تھا، خدا کرے کہ یہ حضرات وسعتِ مطالعہ سے فکری جمود کو توڑیں اور اپنے نظریات کی بنیاد تقلید کی بجائے علم اور تحقیق پر رکھیں۔ ظاہری تنقیص کے باوجود اس میں محدثین کے مسلک کی تائید اور توثیق ہوگی، ہماری دلی دلچ ببیاں اس نئ تحریک کے ساتھ ہیں۔ خدا تعالیٰ ہم سب کو اخلاص کی تو فیق مرحمت فرمائے۔

(بهفت روزه الاعتصام لا بور، ۲۲ نوم ر ۱۹۹۱ء، جلد: ۱۳، شاره: ۱۲ تا ۹ فروری ۱۹۲۲ء جلد: ۱۳، شاره: ۲۸)

نگارشات (صداول) کا کا شنت ماری سرگزشت ماری سرگزشت

# ہماری سرگزشت ۴ ئندہ تبلیغی مساعی گزشتہ حوادث کی روشنی میں

تازہ خوابی داشتن گر داخہائے سینہ را گاہ گاہ گاہ باز خوال این قصۂ پارینہ را گاہ گاہ باز خوال این قصۂ پارینہ را ساک بن حرب نے سمرہ بن جندب دہائی سے دریافت فرمایا: کیا آپ آخضرت مُائی کی (خاص) مجلس میں بیٹا کرتے تھے؟ انھوں نے فرمایا: ہاں، آخضرت مُائی میں تشریف رکھتے تھے آخضرت مُائی میں تشریف رکھتے تھے اور آخضرت مُائی میں تشریف رکھتے تھے اور آخضرت مُائی میں تشریف رکھتے تھے اور آخضرت مُائی میں مفرماتے۔ اور صحیح مسلم: ۱/ ۲۳۰)

زیر قلم گزارشات سے نہ گلہ مقصود ہے نہ کسی کی تنقیص، وقت گزر چکا ہے، ان حوادث پر تقریباً سوسال گزر رہا ہے، اس وقت کے مدمی اور مدمی علیہ دونوں اس عدالت میں پہنچ کچے ہیں جہاں ظلم کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا، اور یقیناً اپنے اعمال کے نتائج سے باخر ہو پچے ہوں گے۔ میرا مقصد سے ہے کہ اگر بالفرض ماضی کے حوادث بھی مستقبل میں رونما ہوں تو اپنے اس وقت کے لوگ جیران نہ ہوں بلکہ جرائت سے حق کا ساتھ دیں تا کہ کسی کی بردائی حق کی راہ میں حائل نہ ہو سکے۔

نيز دين جيسي پينديده اورمقدس چيز ميں جب تعصب آ جائے تو انسان کيا مچھ

1 اگر سنے کے داغ تازہ رکھنا چاہتے ہوتو پھراس پرانے قصے کو بھی بھر سے یاد کر لینا چاہیے۔ صحیح مسلم، رقم الحدیث (۲۳۲۲) کر گزرتا ہے؟ بڑے سے بڑا آ دمی ایس باتیں کر گزرتا ہے جن کی اس سے امید نہیں ہوتی۔ اگر بھی آپ اپنی تاریخ پر غور فرمائیں گے تو آپ صحابہ ڈڈائٹیئم کی طرح ان حرکات پر ہنسیں گے، خصوصاً وہ حضرات جن کے بزرگوں نے بھی کسی مسلک کے خلاف حصدلیا تھالیکن اس کے بعد خدانے ان کی راہنمائی فرمائی۔

میں خود سوچتا ہوں کہ مسلک اہل حدیث سے اختلاف کی گنجائش نہیں جمکن ہے شخیق سے ان کی بعض فروع کمزور ثابت ہوں لیکن مسلک کے ساتھ بغض کی کوئی وجہ نہیں ۔معلوم ہے کہ اس وفت بھی اجھے پڑھے لکھے حضرات اس مسلک سے نفرت کرتے ہیں، تقریر وونوں میں اس نفرت کا اظہار ہوتا ہے، اس کا سبب یہی غلط نہی اور بغض ہے جس سے ہمارا اور ہمارے اکا ہر کا مدت سے سابقہ رہا ہے۔

#### الل حديث اورائمه حديث:

اہل سنت کے مکاتبِ فکر ابتدا ہی ہے دو چلے آ رہے ہیں: اہل حدیث اور اہل الرائے۔شنخ عبدالقاہر بغدادی (۳۲۹ھ) فرماتے ہیں:

"والصنف الثاني منهم أئمة الفقه من فريقي الرأي والحديث من الذين اعتقدوا في أصول الدين مذاهب التفويض في الله وصفاته" (الفرق بين الفرق عن ٣٠٠٠)

'' دوسری قتم فقہائے کرام کی ہے جن میں اہل الرائے اور اہل حدیث دونوں شامل ہیں، جو اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات میں تفویض کے قائل ہیں۔''

یہ دونوں گروہ اہل سنت ہیں اور یہ لوگ صفات باری میں تفویض کے قائل ہیں۔ ● فرق صرف اسی قدر ہے کہ حضرات اہل الرائے کتاب وسنت کے فہم میں مخصوص

• صفات باری تعالی کے شمن میں لفظ'' تفویض' کا اطلاق دومعانی پر کیا جاتا ہے جن میں سے ایک سیح اور دوسرا باطل ہے۔ اس کی تفصیل گزر چکی ہے۔ دیکھیں (ص: ۲۰۳)

ہے۔ وہ ساب و مصاب و مصاب کے آراء و افکار سے بھی تطابق ہوجائے تو وہ رکھتے ہیں، اور حضرات صحابہ سے کسی کے آراء و افکار سے بھی تطابق ہوجائے تو وہ اسے گوارا کرتے ہیں، یہ مسلک ہمیشہ دنیا میں رہا ہے۔ اختلاف کے باوجود یہ دونوں فریق ایک دوسرے کی تکفیر یا تصلیل نہیں کرتے، ان کے ہاں اختلافی فروع میں ترجیح تو ہوتی ہے، تکفیر، تفسیق اور تصلیل نہیں ہوتی۔

#### مسلك كى قىدامت:

دسویں صدی کے بعد ہندوستان میں مسلک اہل حدیث کے شیوع کے دوسبب ہیں: نقه حنفی اور اس کے متوسلین میں انتہائی جمود اور تصلب ۔

پ حضرت مجدد الف ثانی ہے لے کر حضرت شاہ اساعیل شہید رائظ تک اس جمود و تصلب برمحقق اہل علم کی تنقید۔

یہ حضرات عموماً اپنے متعلق اظہار فرماتے تھے کہ وہ حضرت امام ابوحنیفہ رشالتے کو اپنا مقتدا اور امام سجھتے ہیں لیکن فقہ مروج اور اس کی جزئیات پر ان کی محققانہ تقید کی شہادت ان کی تصانیف میں بھر پور حملے میں تصانیف میں بھر پور حملے میں جمر پور حملے میں سے ملتی ہے ، بدعات کے خلاف ان کی تصانیف میں مجر پور حملے میں ہے موجود ہیں۔ آج کل کے حضرات علمائے دیو بند اور بریلوی حملہ آوروں کی روش کو

نگار ثات (صدادل) المحالی ( 326 ) المحالی مرکز ثت

و يكف والا حضرت مجدد الف ثانى اور شاه ولى الله، مرزا مظهر جان جانال، شاه عبدالعزيز بين كوغير مقلد مجها حالانكه حقيقت بيه به كه بيه حضرات حفى تصليكن ان مين جودنهين، وه محقق تصان مين تقليدي تصلب نهين تفاد اللهم اغفر لهم وارحمهم واحملهم من ورثة جنة النعيم.

#### شاه اساعيل شهبيد رَمُنْكُ:

شاہ اساعیل شہید باللہ اس حرکت کا نچوڑ تھے جس کی ابتداحضرت مجدد الف ٹانی سے ہوئی تھی، انھوں نے ان تمام نظریات کو عمل کی صورت عطا فرمائی جو اس سے پہلے واقعی علم ونظر کی حدوں سے آ گے نہیں بڑھ سکے تھے۔ شاہ صاحب نے سیاسیات میں اپنا مطمح نظر اسلامی حکومت قرار دیا اور شرک و بدعت کے خلاف کھلا اعلانِ جنگ فرمایا، اور تقلید و جمود پرکاری ضرب لگائی۔ صراط متنقیم کے بعض مقامات، تذکیر الاخوان، اور اس سے پہلے ججۃ اللہ کے بعض اجزاء، عقد الجید اور انصاف میں یقینا شخفیق ونظر کی رعوت ہے، اور تقلید و جمود کے خلاف جذبات کو اس سے خاصی اعانت ملتی ہے۔

اس لیے یقین فرمایئے کہ اس دورِ انحطاط میں مسلک اہل حدیث کے احیا کا شرف ان حنفی بزرگوں کو حاصل ہے جن کو تقلید و جمود سے نفرت تھی، وہ حفیت کومحض تقلیدی مسلک نہیں دیکھنا چاہتے تھے۔ شکر الله مساعیهم.

#### شہید رُمُاللہ کے بعد:

۲رمئی ۱۸۳۱ء مطابق ۲۳۷ر ذی قعده ۱۲۳۷ ه جمعه کے دن شاه شهید رئست نے مع رفقا جام شهادت نوش فرمایا۔ بیتحریک اپنے سیاسی مقاصد کے لحاظ سے بظاہر ناکام ہوگئ کیکن سکھوں کی کمر تو ڑگئی۔ تھوڑے عرصہ میں سکھ کمزور ہوگئے، پورے پنجاب پر انگریز قابض ہوگئے، تورے پنجاب پر انگریز قابض ہوگئے، تحریک کا کام انگریزی علاقہ میں خفیہ ہوگیا لیکن سرحدی علاقے میں انگریزوں سے برسوں تک دو بدو جنگ رہی، متحدد ہندوستان میں اس جماعت پر انگریز نے کئ سازش کیس

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار شات (صداول) 😂 📞 (327 🎝 😂 😭 اماری سرگزشت

بنائے ،عرقیداور پھانی تک کی سزائیں دیں۔ پیسلسلہ ۱۹۲۱ء تک جاری رہا۔

امیر المجاہدین مولانا فضل الی وزیر آبادی مرحوم نے تشمیر کے محاذیرا پی بساط کے مطابق حکومت پاکستان کی مدد کی، اس کے باوجود کوئی شبہیں کہ انگریز کی طاقت مضبوط تھی، جماعت اس کا مقابلہ دست بدست نہیں کرسکی، جو ہوا انڈر گراؤنڈ اور خفیہ ہوا۔

#### مخالفت كا آغاز:

سیمعلوم نہیں ہوسکا مخالفت کا آغاز کب ہوا؟ کس نے کیا؟ فروع میں اختلاف
بہت پرانا تھا اور وہ بھی شوافع ، موالک ، حنابلہ رہنا سے سے زیادہ تکین نہ تھا، اس لیے اس
تیزی کی کوئی گنجائش نہیں۔ انکہ اربعہ کے اُتباع ایک دوسر کے وحق پر مانتے تھے، اہل حدیث
کا مسلک عملاً انکہ اربعہ سے چنداں مختلف نہیں ، فرق صرف اس قدرتھا کہ شوافع اعمال
مسنونہ حضرت امام شافعی پڑائے کی اتباع میں کرتے ہیں ، اہل حدیث ان اعمال کوسنت
سیحتے ہیں اور اتباع سنت کے جذبہ سے کرتے ہیں ۔ اور بیکوئی الی تغزش نہیں جس پر
اس قدر ناراضی کا اظہار کیا جائے ، آخر انکہ محققین نے مروجہ تقلید کو زیادہ سے زیادہ
اب حت کا مقام دیا ہے لیکن واقعات بتاتے ہیں کہ بیدوقت کا بہت بڑا بحران تھا۔ میری
نظر میں اس دور کے قریباً سات رسائل ہیں جو اتفا قا مل گئے۔ ان سے اندازہ ہوتا ہے
نظر میں اس دور کے قریباً سات رسائل ہیں جو اتفا قا مل گئے۔ ان سے اندازہ ہوتا ہے

#### (نگارشات (صداول) 🗫 📞 (328) 💝 💸 الماری سر گزشت نام كتاب زمانه تصنيف ♦ كلام سليم لدفع بهتان عظيم ١٣٠٠ه مولوى عبدالحق صاحب كيے از رفقاء سيدنذ ترحسين وملكند مولوی وصی احمه صاحب سورتی مع 🌣 جامع الشواهد لإخراج ۱۲۹۸ھ قريبأ مواهيرعلاء كرام الوهابيين من المساجد •٣٠٠ه مولانا عبدالله صاحب ميواتي علاقه 🕏 صيانة المؤمنين عن تلبيس بهرتِ بور، جامع الشوابد كا جواب\_ المبتدعين • ۱۳۰۰ ه مولانا محرسعيد صاحب كنجابي بناري ، 🏟 عمارة المساجد بهدم جامع الشوابد كاجواب أساس جامع الشواهد •١٣٠٠ھ - مولانا عبدالغنی صاحب جونا گڑھی 🏟 كاشف المكائد في رد جامع الشوابدكا جواب من منع عن المساجد ۱۳۲۸ عبدالقادر، 🅸 انتظام المساجد بإخراج عبدالعزيز ،محمد يُنطقن أهل الفتن والمفاسد ا ۱۳۰۱ه مولانا محمرهسین صاحب بٹالوی ﴿ إشاعة السنة مولوي عبد العزيز ومولوي محمد لدهيانوي 🕸 نصرة الأبرار بن مولانا عبدالقادر صاحب لدهيانوي ـ

یہ کتابیں چھوٹے چھوٹے رسائل کی صورت میں ہیں، جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ ابتداء تحریک میں اکابر اہل حدیث کو کن حالات سے سابقہ پڑا اور اختلافات نے کتنی ناہموار صورت اختیار کی؟

بریلوی حضرات کی مخالفت سے تو تعجب نہیں، تعجب اس پر ہوتا ہے کہ حضرات و بوبند جو جانتے تھے کہ بیا افات فروی ہیں اور ناگزیر، اور قرونِ خیر سے اہل علم کی آرا ان میں مختلف رہی ہیں، اسی طرح تقلید شخصی کا التزام محض ایک مصلحت ہو سکتی ہے محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حصداول) کی کارشات (حصداول) کی کارشات (عصداول) کی می کارشات

اس میں شرعی لزوم کی کوئی وجنہیں، یہ حضرات اس علم وقہم کے باوجود مخالف حلقوں میں کھڑے ہو گئے، ان کی اس روش سے دوسرے فریق کو بہت زیادہ مدد ملی، پھر یہ اختلافات مدارس اور علمی حلقوں (جو ان کا اصل مقام تھا) سے نکل کر حدیث محفل بن گئے، پریس اور اخبارات کی زینت بنے، مولانا مرتضی حسن مرحوم جیسے بزرگوں کا تختہ مشق بنے جہال وہ تقریر، ترکیبی محفل کے سوا اور پچھ نہ تھے۔ "النحیر فیما وقع" کے سوا کیا کہا جا اسکتا ہے؟

#### ان رسائل میں کیا ہے؟

"کلام سلیم لدفع بھتان عظیم" میں ایک چھی کا ذکر ہے، یہ چھی مولانا سید شریف حسین صاحب بطائف، مولانا سید محمود صاحب امام جامع مسجد دبلی، مولوی عبدالمجید صاحب اور مرزا عبدالعزیز صاحب کی طرف سے مولوی ولایت علی صاحب فرخ آبادی مدرس کے نام کھی گئی ہے، پھر اسے چھپوانے کے بجائے بذریعہ نقول اس کی اشاعت کی گئی ہے، تا کہ قانون کی زد ہے بھی بچا جائے اور فتنہ بھی ابھر سکے، یہ فتنہ کی اشاعت کی گئی ہے، تا کہ قانون کی زد ہے بھی بچا جائے اور فتنہ بھی ابھر سکے، یہ فتنہ کی اشاعت کی گئی ہے، تا کہ قانون کی وجہ سے جابجا لڑائی اور ہنگاہے ہوئے۔

### چینهی کامضمون:

یہ چھی واقعی ایک آگ تھی جو کسی بدتمیز نے سلگائی، اگر جلدی سے اس کا سدِ باب نہ ہوتا تو نہ معلوم فتنہ کہاں پہنچ جاتا؟ یہ چھی بعینہ اس وقت طبع شدہ میرے پاس موجود ہے جو اہل حدیث کی طرف سے مع تر دید طبع کرائی گئی۔ اس کا مضمون اس قدر تکلیف دہ ہے کہ آج بھی اسے نقل کرتے ہوئے شرم محسوں ہوتی ہے۔ معلوم نہیں کس بدتمیز نے یہ ضمون بنایا اور اہل حدیث کی طرف منسوب کرنے کی اسے معلوم نہیں کس بدتمیز نے یہ مضمون بنایا اور اہل حدیث کی طرف منسوب کرنے کی اسے کہے جرائے ہوئی؟ ناظرین اقتباس پر کفایت فرما کیں:

🛭 آنخضرت ٹاٹیٹم نے خزر کر کی چر بی سے ملا ہوا پنیر بلا پرسش و حقیق کھا لیا۔

(نگارشات (صداول) 💝 📞 ( 330 کیا 🕻 اماری سرگزشت

🗓 خنی، شافعی، مالکی، حنبلی سب مرمد اور کافر ہیں۔

تمام صوفی مثل خواجه معین الدین، شیخ عطار، نظام الدین، شیخ عبدالقادر جیلانی کافر بین اورجهنمی -

🗈 فقه حنی کی کتابیں ہدایہ وغیرہ گمراہ کن کتابیں ہیں۔

🚨 نقشبندی، سبروردی، چشتی، قادری اسلام سے خارج اور واجب القتل ہیں۔

🗓 بیں تراویج کی بدعت حضرت عمر دہائٹوانے ایجاد کی۔

ک بیت الله میں شرک ہوتا ہے۔ محمد بن عبدالوہاب بڑافشہ کی طرح تمام قبوں کو گرا دینا جا ہیے۔

امام اعظم (معاذ الله) كافريي، شيخ عبدالقادر (معاذ الله) جهوثے بيں - 🛕 مام اعظم (معاذ الله)

🗓 مولا نا روم، مولا نا جامی، سعدی، امیرخسرو، نظامی، بهاءالحق سب کافر تھے۔

سیدنذ رحسین صاحب، مولانا شهید تبطشم تمام ائم، الل الله، اولیاء الله سے افضل بیں۔

عمر شاه اور منصور على ملعون بين ـ وغير ذلك من الخرافات والأباطيل.

اس قتم کی بے ہودہ فواحش سے جو خطرات اور مفاسد ہوسکتے تھے وہ ایک عقل مند متدین سے مخفی نہیں، شکر ہے کہ اہل حدیث کی طرف سے اس کے متعلق اس نوعیت کی کوئی جوابی حرکت نہیں ہوئی بلکہ میاں صاحب مرحوم کے ایک شاگرد مولوی عبدالحق صاحب نے حالات کی تحقیق فرمائی، مولا نا سید شریف حسین، سید محمود، مولوی عبدالحجید صاحب اور مولوی عبدالعزیز صاحب کے نام خط لکھ کر دریافت فرمایا کہ کیا ہے آپ حضرات کی چھی ہے؟ پہلے تین حضرات نے تردیدی جوابات بھیج دیے۔ مولوی عبدالعزیز صاحب کے متعلق معلوم نہ ہوسکا یہ کون بزرگ ہیں؟

رسالہ ''کلام سلیم'' میں ان حضرات کے مکا تیب نقل کر دیے گئے ہیں، ان حضرات نے مکا تیب نقل کر دیے گئے ہیں، ان حضرات نے صراحنا اکثر الزامات سے برأت کا اظہار فرمایا ہے، جومختلف فیہ مسائل تفصیل طلب تھان پرعلمی طور پر گفتگو کی ہے اور اپنے موقف کی وضاحت فرمائی ہے، محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الكارشات (صداول) كالمحافظ ( 331 ) المحافظ الماري سر كزشت

بعض جگہ مناظرانہ انداز سے مخالفین سے الزامی گفتگو بھی کی ہے، رسالہ کافی ولچسپ ہے اوراحچی معلومات کا ذخیرہ۔

تعجب ہے کہ تعصب انسان کو کس قدر پستی میں گرا دیتا ہے؟ فروعی اختلافات میں اہل علم اپنے مقام سے اس قدر نیچے آجاتے ہیں جن سے ان کی علمی شان اور ثقاہت یقیناً مجروح ہوتی ہے لیکن اس کی پرواہ نہیں کی جاتی۔

قرآن عزيز مين يهود كالبيه يله يله كرتعجب موتاتها:

﴿ امِنُوا بِالَّذِينَ ٱنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ امَنُوا وَجْهَ النَّهَارِ وَ اكْفُرُوا الْحِرَةُ

لَعَلَّهُمْ يَرُجِعُونَ﴾ [آل عمران: ٧٢]

''صبح اہل ایمان کے نظریات کا اعتراف کرلو اور بعد دوپہران کا انکار کر دينا، تا كه عامة المسلمين اشتباه اور تذبذب ميں مبتلا موجا ئيں۔''

ملک میں پارٹی بازی ہو، حکومت اجنبی ہو، اس قتم کے خلفشار سے اسے فائدہ پنچتا ہو، حکومت کے مقاصد کی پخیل کے لیے اس شم کی جعل سازیاں کی جا کیں اور پھر اس اقلیت کو الزام دیا جائے کہ بدائگریز کے حامی ہیں۔ مالکم کیف تحکمون؟ سیدمحد نذ برحسین بڑالٹہ کا سیندا یک سمندر معلوم ہوتا ہے، جس میں بیرسب تلاظم سا رہے تھے اور کوئی صدائے بازگشت ادنی شموج کا موجب بھی نہیں ہوسکی۔ رحمه الله وجعل جنة الفردوس مأواه.

#### ایک اور واقعه:

اس رسالہ کے شروع میں ایک واقعہ مرقوم ہے۔اس وقت کوئی صاحب مولوی عبدالغفورموحدانه خیالات رکھتے تھے،ان کے نام سے چندمسائل مطبع حنفی وہلی سے طبع كرا كرشائع كراديے گئے۔ بيمسائل بھي من ليجے:

🛈 پھوچھی سے نکاح درست سجھتے ہیں۔(اہل حدیث)

نگارشات (صداول) 🗫 📢 (332 گانشت

- ② خزريک چر بي کو پاک سجھتے ہيں۔
  - ③ ياخانه پاک سجھتے ہیں۔
- منى مين شكر ملاكركها تا حلال جانت بين ـ وغير ذلك من الخرافات.

یہ واقعہ ذی قعدہ ۱۲۹۸ ہے کا ہے، اس سے شہر دہلی میں کہرام سانچ گیا، حضرت مولانا سید محمد نذیر حسین صاحب تک اس باجرا کی اطلاع پہنچی، مرحوم اس سے بالکل بخبر تھے، سرکاری اور غیر سرکاری طور پر تحقیق کی گئی تو میاں عبدالرشید صاحب مالک حفی پریس نے بیان فرمایا کہ یہ اشتہار میرے پاس حفی پریس میں چھے ہیں، میرے پاس مولوی محمد شاہ اور ان کے شاگر دعبدالغفور آئے اور اس فتوی کو بصورتِ اشتہار شاکع کرنے کی فرمائش کی۔ یہ اشتہارات ایوانِ حکومت تک بھی پہنے۔

کمشز دبلی نے ذاتی طور پراس کذب نوازی کو ناپند کیا، وہ چاہتے تھے کہ اس کے خلاف عدائتی چارہ جوئی کی جائے لیکن اس کے لیے ضروری تھا کہ اہل حدیث بحثیت مدی استفا نہ کریں، حضرت میاں صاحب اوران کے رفقا سے کوئی بھی اس کے لیے آ مادہ نہ ہوا، میاں صاحب کی افارطبیعت عام لوگوں سے مختلف تھی، وہ انگریزی عدالتوں پر اعتاد نہیں رکھتے تھے، انگریزی حکومت میں وقت گزارنا ناگزیر تھا لیکن اس ملک کے عدالتی نظام کو عام اہل حدیث کی طرح طاغوتی نظام سجھتے تھے۔ استغا نہ تو دائر نہ کیا جا سکالیکن کمشز نے اپنے غیر معمولی وسائل سے مختلف مکا تب فکر کے علا کو جمع کر کے ایک معاہدہ مرتب کیا، جس میں ہر فریق نے ان مختلف نیہ مسائل میں رواداری اور

• یرمحمد شاہ میاں صاحب کے شاگرہ ہیں، مدار الحق کے مصنف ہیں، ہر شرارت آمیز کوشش ہیں، ہر شرارت آمیز کوشش ہیں، جواس وقت توحید وسنت کے خلاف کی گئی، اس شریف انسان کا دخل ہے، جامع الشواہد وغیرہ جیسی فساد انگیز کتابوں پر ان کے دستخط ہیں، حضرت الامام شیخ العرب والحجم مولا ناسید نذیر حسین صاحب نے معیار الحق کے ابتدا ہی میں ان حضرت کا تذکرہ فرمایا ہے، یہ شیخ محمد شاہ پیر سکندرہ ضلع پاک پتن (اب پاک چن ضلع منظمری میں شامل کر دیا گیا ہے) کے دہنے والے تھے۔[مؤلف] محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ایک دوسرے کی اقتدا کے جواز کا عہد کیا۔ یہ معاہدہ سرکاری وغیر سرکاری ذرائع سے عام تقسیم کیا گیا اور اس سے ہیجان فرو ہوا اور امن پسند لوگوں کو کافی فائدہ ہوا۔ اس معاہدہ پر محد شاہ کے بھی دسخط ہیں۔

اس معاہدہ پر ہرفریق کے اکابرعلاء اور بااثر حضرات کے دستخط اور مواہیر ہیں۔ اس کی اشاعت سے کافی سکون ہوا، معاملہ فہم حضرات مطمئن ہوگئے۔

#### جامع الشوامد:

یہ سکون ان حضرات کو ناپہند تھا جو فساد اور ہنگامہ آرائی کو اپنا ذر بعہ معاش سیحصے
ہیں، ان کی خواہش ہوتی ہے کہ عوام کے ذہنوں کو مغالطوں میں مشغول اور مبتلا رکھا
جائے، چنانچہ معاہدہ کمشنری کے اثر کو زائل کرنے کے لیے ایک نیا ہنگامہ بپا کرنے کا
فیصلہ کیا گیا کہ کمشنر صاحب کے سامنے جو معاہدہ مختلف مکاتب فکر کے علمانے کیا ہے
وہ ایک باہم گفتگو ہے، وہ کوئی شرعی فیصلہ ہیں ہے، اس کی بنا پر تفسیق و تکفیر کے فتو کے
روکے جاسکتے ہیں نہ اس معاہدہ کی پابندی ہی ہم پرضروری ہے۔

اس کے بعد ایک رسالہ "جامع الشواهد فی إخراج الوهابیین عن المساجد" شائع کیا گیا، اس میں ان لوگوں کے دستخط اور مہریں بھی شائع ہوئی ہیں جو کمشنر صاحب کے سامنے الیی خرافات سے اجتناب کا عہد کر چکے تھے، مولوی محمد شاہ کے دستخط بھی اس پرموجود ہیں۔

یہ چند اوراق کا ایک فتوی ہے جو مولوی وصی احمد صاحب سورتی نے مدراس سے شائع کیا، یہ غالبًا زرد رنگ کے کاغذ پر طبع ہوا تھا۔ مولا نا محمد حسین صاحب بٹالوی نے اس پر'' زرد رو'' کی چھبتی کسی ہے۔ اس کے بعد محمد عارف صاحب تا جر سواتی نے مطبع گزار محمدی لا ہور سے اسے شائع کیا، اس فتویٰ کے مفتی حضرات نے اکیس وجوہ کی بنا پر ثابت فر مایا ہے کہ اہل حدیث کو مساجد سے نکالنا درست بلکہ ضروری ہے۔

نگارشات (حداول) المحالی (334 کی استان مرگزشت

مفتی صاحبان نے مندرجہ ذیل وجوہ کی بنا پر اہل حدیث کوخارج از اہل سنت

اورمساجدے نکالنے کا فتوی ویا ہے:

🗘 خدا کا جھوٹ بولنا ممکن جانتے ہیں۔

ان کے ہاں انبیا احکام کی تبلیغ میں بھول سکتے ہیں۔

﴿ ٱنخضرت سَلَيْظِ كوخاتم النبيين نبيس مانة -

🗘 آ حاد احادیث ہے معجزات کا اثبات جا ئزنہیں سمجھتے۔

🔷 اجماع كو بلاسند حجت شرعي نہيں مانتے۔

🕸 قیاس کو جحت ِشرعی نہیں مانتے۔

♦ مسكله رجعت كے قائل بيں - (جيےشيعه)

🐠 اصحاب ثلاثہ ٹنائیٹم کوآ مخضرت مَنائیٹم کی میراث کے معاملے میں ملطی پر سمجھتے ہیں۔

🐠 ائمہار بعہ اور صوفیہ کو ماننے والے کا فریس۔

ان عقائد کو اہل حدیث کے ذمہ لگا کر اہل حدیث کو اہل سنت سے خارج قرار

دیتے ہیں۔اس کے بعد گیارہ نزاعی مسائل اپنے فتوی کی تائید میں ذکر کیے ہیں:

🛈 پانی کتنا ہی کم ہونجاست سے، جب تک اس کے اوصاف ٹلاشہ نہ بدلیں، پلیرنہیں ہوتا۔

🕐 اہل مدیث کے نزد یک شیرخوار بچے کا پیشاب پاک ہوتا ہے۔

🕜 ياؤں برمسح فرض بجھتے ہیں۔

🕜 استنجا كرنا بدعت ہے۔

مجامعت سے انزال نہ ہوتو عنسل کے بغیر نماز پڑھ سکتا ہے۔

🕥 تیرہ رکعت سے زیادہ نفل اور ثلث رات سے زیادہ قیام بدعت ہے۔

ص تجارت کے مال میں زکوۃ فرض نہیں، اس طرح تجینس اور بھیڑ میں زکوۃ فرض نہیں جانتے۔

- سوتیلی خاله سے نکاح درست سمجھتے ہیں۔
- 🛈 ایک سے زیاوہ طلاقیں ایک ونت میں دی جائیں تو ایک ہی واقع ہوگ ۔
  - 🛈 مرد کے لیے سونے کے سواباتی زبور درست ہے۔
- ا پنیر میں سور کی چربی ملی ہوتی تو آنخضرت مُلَّاثِمُ بلا تحقیق استعال فرما لیتے۔

ان اکیس وجوہ کی بنا پر فتوی دیا گیا ہے کہ اہل حدیث کو مساجد سے نکال دیا جائے ، اور بیرائل سنت نہیں ہیں۔

اس پرکانی ہنگامہ ہوا، جس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اس کے جواب میں اس وقت

کی کتا ہیں کھی گئیں، بعض میں تحقیق ہے، بعض میں الزام، بعض میں کئی ہے، بعض میں متانت۔ چارسائل اس وقت میرے پاس موجود ہیں جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

متانت۔ چارسائل اس وقت میرے پاس موجود ہیں جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

مجھے اس وقت اپنے عقائد اور مسائل پر گفتگو کی ضرورت نہیں البتہ غلط یاضح جن طقوں کی طرف سے یہ عقائد کی جیلائے گئے تھے، اب وہ بھی ان کی اشاعت سے متبر دار ہو چکے ہیں۔ اپنے اکا ہرکی غلط بیانیوں سے براءت کے بعد انھوں نے اب دئیے متبر کی ایک میں ایو صفیفہ رشائنہ تو اس حفیت کی ایک نئی دنیا آباد کرنے کی کوشش کی ہے، حضرت امام الوصلیفہ رشائنہ تو اس حفیت سے بخبر تھے، یعنی آئخضرت ماٹھ کھا کے علیہ دنیوی، آئخضرت ماٹھ کھا ہم جگہ موجود، آئخضرت ماٹھ کی میات دنیوی، آئخضرت ماٹھ کی میات دنیوی، آئخضرت میں موجود، آئخضرت ماٹھ کی مان مسائل سے ناآشنا تھے۔

قبل کے احناف کرام دیں بھی ان مسائل سے ناآشنا تھے۔

اى طرح حافظ عبدالله محدث غازى پورى را الله نائي "إبراء أهل الحديث و القرآن مما في
 حامع الشواهد من التهمة و البهتان " كنام عائي كتاب كمى -

عملی فروع:

جن عملی فروع کا ذکر کیا گیا ہے وہ بھی عقائد سے مختلف نہیں، ان میں بھی کوئی ایسا مسئلہ نہیں جس کی وجہ سے تکفیر کی ذمہ داری برداشت کر لی جائے بلکہ عموماً فقہا میں بیفروع مشہور ہیں اور مختلف مکا تب فکر ان پرعمل کرتے ہیں، سوان کے اسلام اور اہل سنت ہونے میں کوئی فرق نہیں آتا۔

#### بریلوی حضرات:

معلوم ہوتا ہے مولوی وصی احمد بریلوی ہیں، اور بیفتو کی بھی بریلوی حضرات کی طرف سے شاکع کیا گیا ہے۔ معلوم ہے کہ اس میں امکانِ کذب باری کوسب سے پہلے کہا گیا ہے، بیمسئلہ حضرات دیوبند کا امتیازی مسئلہ ہے، اہل حدیث میں سے بعض حضرات کا رجحان بھی اس طرف ہے لیکن ہارے ہاں اسے کوئی خاص اہمیت حاصل نہیں، نہ سنت اور بدعت میں بیمسئلہ کوئی امتیازی حیثیت ہی رکھتا ہے، ہمارے ہاں صرف اس قدر کافی ہے کہ ذات حق سے بھی کذب اورظلم کا ظہور نہیں ہوگا، اور بس۔ حل حلاله وعم نواله

## عامع الشوامد مكه معظمه مين:

قریباً ۱۳۰۰ همیں حصرت شیخ العرب والعجم سید نذیر حسین صاحب مجے کے لیے تشریف لے گئے، وہاں انھیں گرفتار کرانے بلکہ قل یا قید کرانے کی سرتو ژکوشش کی گئی۔ اس حادثہ کا مفصل ذکر "إشاعة السنة النبویة" (نمبر: ۱۰ اا بابت ذی الحجہ ۱۳۰۰ ه، ومحرم الحرام ۱۳۰۱ ه) میں فرمایا گیا ہے، اور اس وقت کے مندوستانی اخبارات "مشیر قیصر" اور "وطن" وغیرہ میں بیتذکرہ پوری تفصیل سے آیا ہے۔

عجیب بات یہ ہے کہ بیت اللہ میں ترکی مندوب کے سامنے جب سیدنذ برحسین رسلنے صاحب کو پیش کیا گیا تو جامع الشواہد کو حضرت کی تصنیف ظاہر فرمایا گیا تا کہ اس کے مندرجات کواہل حدیث کے عقائد سمجھا جائے، ترکی مندوب بچارا اردو زبان سے نابلد تھا، بری مشکل سے اسے سمجھایا گیا کہ بیمیاں صاحب کی تصنیف نہیں۔ میاں صاحب نے اپنا عقیدہ بری تفصیل سے ذکر فرمایا، انھوں نے فرمایا: ہم ائمہ اربعہ کو اپنا مقتدا سمجھتے ہیں، اور بیعقائد ہمارے نہیں جن کا ذکر ہیں، ان کی تنقیص اور بے ادبی کو گناہ سمجھتے ہیں، اور بیعقائد ہمارے نہیں جن کا ذکر جامع الثواہد میں کیا گیا ہے۔ تب ترکی مندوب نے معافی چاہی اور میاں صاحب کو باعزت بری کیا اور دعا کی درخواست کی۔

پھر مزید تعجب سے کہ یہاں ہر کوشش کرنے والے چار بزرگ مولانا خیر الدین مرحوم (مولانا ابو الکلام آزاد کے والد) مولانا عبدالقادر بد الونی، مولانا رحمت الله صاحب کیرانوی اور مولانا جاجی امداد اللہ صاحب دیو بندی ہیں۔

پہلے دونوں ہزرگ بر ملوی تھے اور ایسے خت بر ملوی کہ ان کی نگاہ میں مولوی احمد رضا خال کا عقیدہ بھی درست نہ تھا بلکہ اس میں بھی پچھ وہابیت کی رمق تھی۔ اس لیے ان پرکوئی افسوس نہیں، ان کی شان ہمیشہ بیر ہی ہے: ﴿لَا يَدُونَ فِی مُؤْمِنِ لِي اَن پرکوئی افسوس نہیں، ان کی شان ہمیشہ بیر ہی ہے: ﴿لَا يَدُونُ بُونَ فِی مُؤْمِنِ اللَّهِ وَهِ اہل تو حید کی اذبیت میں تمام اخلاقی حدود کو پھاند جاتے ہیں اور انھیں کوئی پروانہیں ہوتی کہ غلط بیانی جرم ہے یانہیں؟

مولانا رحمت الله مغفور و مرحوم مشہور مسیحی مناظر ہیں، ان کی تصانیف إزالة الشكوك وغيرہ عيسائيت كے متعلق كامياب اور مفيد ہیں، انگريزوں كے خلاف افھوں نے مجاہدانه كام كيا، ١٨٥٥ء كے بعد جب ہندوستان ميں انگريز كے قدم مضبوط ہوگئے تو مولانا ہجرت فرما كر ججاز ميں آباد ہوگئے ديوبندى طقوں ميں مولانا ہوى عزت كى نظر سے دكھے جاتے ہیں۔

لگارشات (صداول) 🗫 📢 (338 🖟 ادی سر گزشت

اور ارا دت کے متعلق ان کی بڑی پاکیزہ شہرت ہے لیکن حیرانی ہے کہ حضرت مولانا سید نذیر حسین صاحب جیسے مرنجاں مرنج اور علوم حدیث کے بے نظیر خادم سفرِ حج میں ان بزرگوں کی ایذا سے نہ نچ سکے۔ ع

خداوند تیرے یہ سادہ دل بندے کدھر جائیں

مولانا محمد حمين صاحب مرحوم بٹالوی نے "إشاعة السنة" (١/ ١٠) بيس مياں صاحب مرحوم بٹالوی نے "إشاعة السنة" (١/ ١٠) بيس مياں صاحب مرحوم كے مصابب اور ان كے خلاف مسائی اور مياں صاحب كی راست گوئی اور استقلال كے متعلق تفصيلی واقعات سپر قلم فرمائے ہيں، اور ان رجال كاتفصيلی ذكر فرمایا ہے جو مياں صاحب كے مصابب اور آلام كا باعث بنے۔ نه ہی عصبیت اتنے ذكر فرمایا ہے جو مياں صاحب كے مصابب اور آلام كا باعث بنے۔ نه ہی عصبیت اتنے بڑے اكابر كو انتہائی كے روى پر آمادہ كر سكتی ہے؟ انسان تعصب ميں وہ كھ كر گزرتا ہے جس پر كسى وقت اسے خود بھى ندامت ہوتی ہے۔ مدعی مدعی عليد دونوں اس عدالت ميں پہنے جس پر كسى وقت اسے خود بھى ندامت ہوتی ہے۔ مدعی مدعی عليد دونوں اس عدالت ميں پہنے ہيں جہاں كوئی چیز حجب نہيں سكتی، وہاں دودھ اور بانی بھی آمیز نہيں ہو سكتے، اس ليے ان اكابر ملت كے متعلق دعائے مغفرت كے سوا كہنيں كہنا چاہيے۔ ﴿وَيَّنَا اغْفِرْ لَنَا لَيْنِيْنَ الْمَنُونَ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

لین عقل جیران ہے اور زبان گنگ، اور ناطقہ سر گریباں ہے کہ یہ کیا ہوا اور
کیوں ہوا اور کیسے ہوا؟ ایسے اتقیا کو یہ جرأت کیوں کر ہوئی؟ میاں صاحب عالم ہیں،
فن حدیث میں ان کی مہارت مسلم ہے، ان کی شرافت، تقوی ، وقت نظر اور ذکاعلمی
حلقوں میں حدیث میں ان کی مہارت مسلم ہے، ان کی شرافت، تقوی ، وقت فطر اور ذکاعلمی
حلقوں میں حدیث میں عروہ مسافر ہیں، ہم وطن ہیں، ایک فریضہ شرعیہ کی ادائیگ کے
بران کا احسان معلوم، پھر وہ مسافر ہیں، ہم وطن ہیں، ایک فریضہ شرعیہ کی ادائیگ کے
لیے اضیں اس سفر کی ضرورت محسوس ہوئی ہے، وہ ہر لحاظ سے مواسات کے مستحق شے۔
لیے اضیں اس سفر کی ضرورت محسوس ہوئی ہے، وہ ہر لحاظ سے مواسات کے مستحق شے۔
مولانا محمد حسین صاحب مرحوم اسے فرہمی انفرادی رنگ ہے جس سے جماعت نہ
ہیں، مولانا کے خیالات میں اس وقت خود بھی انفرادی رنگ ہے جس سے جماعت نہ
اس وقت متفق تھی نہ آج ہے، ان خیالات سے اتفاق ممکن نہیں لیکن ان اختلا فات کے
محمد دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدول) کی کی از شد ماری سرگزشت

باوجودان حوادث کے لیے وجہ جواز سمجھ میں نہیں آئی جو وہاں میاں صاحب کو پیش آئے، اختلافات درست بھی ہو سکتے ہیں غلط بھی، لیکن اس کے انتقام میں موت تک کی بازی لگادینا کسی دانش مندآ دمی کے لیے مناسب نہیں۔

پھر جامع الثواہد کو میاں صاحب کی تصنیف ظاہر کرنا ان اکابر کے لیے کیوکگر موزوں ہوسکتا تھا؟

#### لدھیانہ کے اکابر:

جامع الثوامد بریلوی حضرات کی طرف سے شائع ہوئی تھی، اسی انداز کی ایک كتاب ديوبندي حضرات كي طرف سے شائع ہوئي، اس كا نام تھا: "انتظام المساجد بإخراج أهل الفتن والمفاسد" يالدهان عيشائع موئى الدهيان من ايك بزرگ مولانا عبدالقادر وشلس تھے۔ ان کے حار بیٹے تھے: مولانا عبداللہ وطلس، مولانا عبدالعزيز رُطْكُ، مولانا محمد رُطُكُ، مولانا محمد سيف الله رُطُكُ، صاحب أس خاندان كا رجحانِ عقیدہ دیو بندی کمتبِ فکر کی طرف معلوم ہوتا ہے کیکن ان کی حقیقت برزخ کی ہے، وہ بریلوی اور دیوبندی دونوں حضرات سے ملتے جلتے معلوم ہوتے ہیں، اہل حدیث کی مخالفت میں دیو بند اور بریلوی مکاتب کو ملانے میں ان حضرات نے نمایاں خدمات سرانجام دی ہیں، بیسارے بھائی عالم ہونے کے ساتھ بے حد ہوشیار ہیں۔ ان حضرات کی اس وقت الیمی پوزیش ہے کہ دیو بندی اور بریلوی دونوں ان کی عزت كرتے ہيں اور انھيں خوش ركھنا جا ہتے ہيں، اور ان كے مراسم بھى ان دونوں مكاتب ہے ہیں۔ انتظام المساجد میری نظر سے نہیں گزری کیکن اس کے اقتباسات مولانا بنالوى يطلش نے "إشاعة السنة" مين ديے بين، اور مولانا بنالوى بى كى معرفت ان حضرات سے تعارف ہوا۔ مولانا محمد حسین بٹالوی ڈٹلٹند ایک دفعہ بٹالہ گئے، انھوں نے سی مسجد میں نماز ادا فرمائی، ان حضرات نے مسجد دھونے کا تھم دیا اور مسجد دھوڈ الی گئی۔ انظام المهاجد کے اقتباسات سے معلوم ہوتا ہے کہ بید حضرات اہل حدیث کے

نگارشات (صداول) کی کی کی کی کی است استان میر گزشت

خلاف بہت پیش پیش سے ۔ مولانا محمد حسین صاحب بٹالوی فرماتے ہیں:

"ازال جمله لدهیانے والے مولویوں نے تو اہل صدیث کی نسبت واجب القتل کا فتوی دیا ہے، چنانچہ "انتظام المساجد باخراج أهل الفتن والممفاسد" میں لکھ دیا ہے کہ حکام اہل اسلام کو لازم ہے کہ ان کوقل کریں، اگر وہ لاعلمی کے عذر سے توبہ کریں تو ان کی توبہ قبول نہ کریں۔"
(اشاعة النة ، نمبر: ١٠ (٢/ ٢٩) بابت ذی الحجہ ۱۸۰۰ھ، مطابق اکورونو مرس ۱۸۸۳ء)

اس مسئلہ میں دیوبندی اور بریلوی حضرات میں مسابقت کا انداز معلوم ہوتا ہے، پر حضرات الجحدیث کے خلاف ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کرمشق ستم فرماتے رہے۔مولانا بٹالوی نے اشلعة النة کے اس پر چہ میں ایک اور رسالہ کا حوالہ دیا ہے جس میں فرمایا گیا ہے: ''جس قدر شمشیر بدست، زبان کے ذریعہ سے ان (اہل حدیث) کا

مقابله کیا جائے تھوڑا ہے۔''

ای رسالہ (ص: ۲۹) میں مرقوم ہے:

''تھوڑا عرصہ ہوا کہ مکہ میں بعض لوگ بارادہ جج پنچے تو اس (مولوی رحمت اللہ صاحب) کی زبان ہے یہ بات س آئے ہیں کہ اگر مولوی سید نذیر حسین ایک دفعہ یہاں ( مکہ) آ جائے تو بھر جان سلامت نہ لے جائے، یہ بات مجھے ایسے فخص ہے پنچی ہے جس کو مادر زاد ولی کہہ سکتا ہوں اور میں (مولانا محر حسین بٹالوی) خود بھی، جبکہ مکہ میں مقیم تھا، مولوی رحمت اللہ کی زبان سے مولانا ممروح (سید نذیر حسین صاحب) کے حق میں مغلظ دشنام سن چکا ہوں، اسی دن سے میں نے مکہ سے کوچ کرنے کا قصد کیا، ورنہ میں جج کے بعد سال اسی دن سے میں نے مکہ سے کوچ کرنے کا قصد کیا، ورنہ میں جج کے بعد سال محرکا ارادہ قیام رکھتا تھا، جس سے صرف چار پانچ مہینے کا عرصہ گزرا تھا۔''
ان گزارشات سے مقصد یہ ہیں کہ مولانا بٹالوی کی اطلاعات قطعاً ورست ہیں ان گزارشات سے مقصد یہ ہیں کہ مولانا بٹالوی کی اطلاعات قطعاً ورست ہیں

یا وہ مبالغہ سے خالی ہیں، مقصد یہ ہے کہ جماعت کے اکابرکوکن مشکلات کا سامنا ہوا؟ میاں صاحب اس میں شکنہیں چندون بیت الله میں محبوس رہے، ان سے بعض عقا کد محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ www.KitaboSunnat.com

اور فروع کے متعلق سوال کیا گیا، اس کی تصدیق اس وقت کے اخبار سے ہوتی ہے۔
"پیسہ اخبار"، "وطن"، اخبار "مشیر قیصر"۔ "کشف الاخبار"۔ "اکمل الاخبار"، "مظہر
العجائب" مدراس۔ "کارنام،" کھنو۔ "جام جہاں نما" کلکتہ۔ "غیروز" بجنور۔ "عین
الاخبار" مراد آباد۔ "ہزار داستان" حیدر آباد۔ "دارالسلطنت" کلکتہ۔ "طوطی ہند" میرٹھ۔
"کوونور" لاہور۔ "خیرخواو اسلام" حیدر آباد وغیرہ اخبارات میں سے حالات شائع ہوئے۔
میاں صاحب کا ایک جعلی تو بہ نامہ بھی شائع کیا گیا، موافقین اور خالفین کے نام
کھراس وقت اخبارات میں آئے، اخبارات نے اپنی آرااس کے متعلق تکھیں۔ حضرت
مولانا ابو الکلام آزاد ور شائے نے اپنے والدِ مرحوم کی ان ناپندیدہ مسائی کا تذکرہ اپنی
سوائے میں اکثر فرمایا۔ اس سے بالکل ظاہر ہے کہ دیو بند کے اہل تو حید اور بر یکی کے
ار باب وائش نے اس میں حصہ لیا، اور پھر حکومت ِ انگریزی کی عقابی نگاہیں اس کے
علاوہ تھیں۔ انبالہ کیس پشنہ میں اہل تو حید کی بربادی، مولانا احمد اللہ اور مولانا جمفر

تھائیسری کے مصائب سے جو جائزہ لیا جاسکتا ہے وہ کوئی ڈھکی چھپی حقیقت نہیں۔ اس کے باوجود بیتحریک اور پیمسلک نیج نکلا،سینکڑوں سے ہزاروں، ہزاروں

ے لاکھوں تک پہنچا اور اب کروڑوں تک پہنچ رہا ہے، بیاللہ تعالیٰ کا احسان ہے اور ان بزرگوں کی مخلصانہ کوششوں کا متیجہ ہے، آج ہم بحمہ اللہ کافی حد تک مطمئن ہیں، دل کا

بزرگوں کی مخلصانہ کوششوں کا ہمیجہ ہے، آج ہم جمر اللہ کای حد تک مسلمان ہیں، دل حال تو اللہ تعالیٰ جانتا ہے بظاہر تعصب کی وہ صور تیں نہیں رہیں جواس وقت تھیں۔ سمبر سمبر

اب اس تشویش کے سوا، جو بھی بھی ہوتی ہے اور اہل حدیث جماعت میں خلفشار کی کوشش کرتے رہتے ہیں، جماعت کے سامنے کوئی خطرہ نہیں، یہ سب اللہ تعالیٰ کا احسان ہے۔ میاں صاحب مرحوم اور ان کے تلافہ ہی قربانیوں، نواب صدیق حسن خاں صاحب اور ان کی تصانیف کے شمرات ہیں۔ حضرت عبداللہ غزنوی اور ان کے ابزات ہیں، مولانا ابوالوفاء شاء اللہ مرحوم اور مولانا محمد حسین ابنائے کرام کے تقویٰ کے اثرات ہیں، مولانا ابوالوفاء شاء اللہ مرحوم اور مولانا محمد حسین

<sup>📭</sup> تفصیل کے لیے دیکھیں: آزاد کی کہانی خود آزاد کی زبانی (ص:۵۲)

صاحب بٹالوی مرحوم اور ان کی ہوشمند یوں کا اثر ہے کہ اکثر رکاوٹیں دور ہو پھی ہیں۔ والحمد لله علی ذلك

اب جمارے نوجوان طلبا كا كام ہے كه ان اندرونى خطرات اور شورش پنديوں كى طبيعت كو مجھيں اور معامله كى تهه تك يخيخ كى كوشش كريں، سوچيں كه طوطى كهاں بولتے بيں؟ كہاں واغتے بيں؟ كہاں مارتے بيں؟ اللهم احفظنا بفضلك من فتن الدنيا وعذاب الآخرة.

#### نفرت الابرار:

لدهیانوی خاندان کی دانش مندی اور وقت شناسی کا ایک اور واقعه س لیجی:

جن ایام میں اہل حدیث اور اس مسلک کے اکابر سے ان حضرات کی مفن رہی تھی ان دنوں سید احمد خال مرحوم علی گڑھی نے ایک ایسوی ایشن کی بنیاد رکھی جس میں راجہ صاحب بنارس بھی شامل ہے۔ سرسید کا مقصد کا گریس کی مخالفت تھی اور کا گریس کا مقصد ہندو قومیت کی حفاظت تھی، اور عام ملکی معاملات میں ہندومسلم اتحاد کی دعوت دونوں میں تھی، لیکن اس وقت بیدونوں جماعتیں آزادی کی خواہش مندنہیں تھیں اور نہ اگریز کو ہندوستان سے نکالنا ان کے مقاصد میں شامل تھا، اس وقت دونوں کا مقصد اگریز دول سے مانگن تھی، سرسید منت اور لیاجت سے۔ ہمارے لدھیانوی بزرگ کا گریس کی راہ کو پہند فرماتے تھے اور غالبًا اور لیاجت سے۔ ہمارے لدھیانوی بزرگ کا گریس کی راہ کو پہند فرماتے تھے اور غالبًا کا گریس میں شامل تھے۔

سرسید احمد خال بالقابہ نے ایک طرف راجہ بنارس کواپی جماعت میں شامل کیا، دوسری طرف کا گریس نے بارے میں کہا کہ بیہ ہندو جماعت ہے، کا گریس نے لدھیانوی برادران کواس محاذ پر کھڑا کیا تاکہ بیسرسید کی اسلام نوازی کونگا کریں اور علم سے نوی حاصل کریں کہ کا گریس میں شمولیت مستحن ہے اور سرسید کی جماعت میں شمولیت گناہ ہے۔

الیوی ایش در اصل اسلامی جماعت نہیں بلکہ بیر سید کے سیاسی اور ندہبی نظریات کی تر جمان تھی۔لدھیانوی برادران نے بیفریضہ بوی دانش مندی سے ادا کیا اورایک فتوی "نصرت الأبرار" کے نام سے شائع کیا۔ خوبی سے کہ ان حضرات کا رجحان بظاہر دیوبندی افکار کی طرف تھا لیکن اس فتوی پر بریلوی حضرات کے دستخط موجود ہیں۔مولوی احد رضا خال صاحب نے کاگریس میں شمولیت اور سرسیدسے الگ رہنے کے متعلق بڑامفصل فتویٰ لکھا ہے، پھراس فتویٰ کی اشاعت مولوی خیرشاہ صاحب نے کی ہے جو کٹوفتم کے بریلوی تھے، انھوں نے مولانا عبدالقادر صاحب مرحوم اور ان کے خاندان کی بڑی مبالغہ آمیز تعریف کی ہے۔مولوی احمد رضا خال صاحب کا تشدد اور تصلّب اہل توحید کے خلاف معلوم ہے، ان سے دیو بندی تحریر کی تصدیق اور پھر کانگریس میں شمولیت اور پھراس کی اشاعت ایک بریلوی کی طرف سے پیرسب کچھ ہوگیا اوران حضرات کی دیو بندیت پر کوئی اثر نہ پڑا۔اوراس وقت کے اکابر دیو بند نے بیسب کچھ دیکھا، انھیں ان حضرات کے متعلق کوئی شبہ نہ ہوا، سانپ مرگیا، لا تھی پرکوئی آنچ نہ آئی، بدانتہائی دانشمندی ہے، بیسب کام نصرت الا برار سے لیا گیا۔

اصل فنؤى:

یہ فتوی مولانا عبدالعزیز مرحوم بن مولوی عبدالقادر مرحوم لدھیانوی کی ایک تقریر ہے جسے ان کے بڑے بھائی مولوی محمد مرحوم نے مرتب فرمایا ادر مولوی خیرشاہ امرتسری نے اسے شائع کیا۔اصل فتو کی ملا حظہ فرمائیے:

#### سوال:

سید احمد نیچری نے جو ایک جماعت ایسوی ایشن قائم کی اور لوگوں کو بذریعہ اعلان مطبوعہ ۸راگست ۱۸۸۸ء یوں ترغیب دے رہا ہے کہ میری جماعت میں بڑے بڑے ہندو ذی و جاہت مثل راجہ بنارس وغیرہ، جو کا گریس کے مخالف ہیں، شامل ہیں، نگارشات (صداول) 😂 🛠 ( 344 ) کامشات (صداول) کامشات

ہر شخص جو داخل ہو یانچ روپیہ چندہ ماہواری میرے نام علی گڑھ میں یا بنارس میں راجہ صاحب کے نام روانہ کیا کرے،اس کی مدد کے واسطے جابجا ایسوسی ایشن انجمن اسلامیہ کے نام سے لوگوں نے شہروں میں قائم کی ہیں۔ جوشخص ان سے اختلاف کرنے سے برخلاف معلوم ہوتا ہے اس کے ساتھ طرح طرح کا فساد اور فتنہ بریا کر کے جبراً ملانا جاہتے ہیں۔ آیا ایس جماعتوں میں مسلمانوں کا شامل ہونا اور ان کی مدد کرنا شرعاً درست ہے یانہیں؟ اور نیچری لوگ بدخواہ اسلام ہیں یانہیں؟

اللهم أرنا الحق حقا والباطل باطلا.

اس مخص کی اعانت کرنی اور اس سے علاقہ اور رابطہ قائم کرنا ہرگز درست نہیں، اصل میں میخض شاگر دمولوی نذ برحسین وہانی بنگالی دہلوی غیرمقلد کا ہے، اور بنیا داس فرقہ کی عبدالو ہاب بحدی سے شروع ہوئی ہے۔ (نفرت الابرار،م: ١٥)

پھر فرماتے ہیں:

"اب تك بير حال ہے كه جس محض ميں كوئى علامت وہابيت كى حكام حرمين شریفین یاتے ہیں فورا اس کو گرفتار کر لیتے ہیں، مولوی نذ برحسین مذکور جب حج کو گئے اسی وجہ سے حکام حرمین نے ان کو قید کر دیا، آخرش بہزار منت و سفارش تائب ہو کر ر ہا ہوئے، چونکہ اس ملک کے وہانی، یعنی جو غیر مقلد اور بھی موحد اور گاہے محمد کی اور الل حدیث کے نام سے اپنے آپ کو یاد کرتنے ہیں، مولوی نذ برحسین کے مقلد اور تابعدار ہیں،بس ان کونیچری کی، جوہم سبق ان کا ہے،ضرور بالضرور مدد کرنی چا ہیے۔'' (نفرت الإبرار،ص: ١٥)

دانش مندی ملاحظہ فرما کیں! بریلوی حضرات سے فتوی لینے کے لیے سرسید کو مولانا سیدنذ رحسین صاحب کا شاگرد ظاہر فرمایا گیا ہے، میاں صاحب کے تلافدہ کی نگارشات (صداول) کی در شدول کی کی نشت ماری سرگزشت ماری سرگزشت

فہرست میں ہم نے سید احمد خاں کا نام نہیں دیکھا۔ پھر میاں صاحب اور ان کے تلافدہ اور اہل تو حید کا تعلق عبد الو ہاب سے جوڑا ہے، پھر عبد الو ہاب کو وہابیت کا بانی بتلایا۔ عالانکہ نجدی تحرکتی کے بانی عبد الوہاب کے بیٹے محمد ہیں، بچارا عبد الوہاب تو رسمی عالم تھا۔ بھی غیر مقلد بتایا، بھی مولوی نذیر حسین صاحب کا مقلد ظاہر کیا۔

آ فرمائیں گے کہ بیسب شاید انگریز کی مخالفت کے لیے کیا گیا ہو، مکن ہاس وقت مولانا سید نذ برحسین صاحب اور جماعت الل حدیث نے آنگریز کی حمایت کی ہواور حضرات علاءِ لدهیانه اس وجہ سے برافروختہ ہوگئے ہوں۔ چنانچہ دو تبن سال ہوئے لا ہور ك ايك اخبار ميں مولانا حبيب الرحمٰن صاحب لدهيانوي كي ايك چشى شائع مولي، مولانا مرحوم کا خیال تھا کہ ان ایام میں جماعت ِ اہل حدیث نے انگریزی حکومت کا ساتھ دیا تھا، میراتعلق ابتدا ہی سے اہل حدیث حلقوں سے رہا ہے، مجھے تعجب ہوا کہ انفرادی طور پرکسی ھخص کو خلطی لکی ہوتو ممکن ہے بحثیت جماعت اہل حدیث نے بھی انگریز کا ساتھ نہیں دیا، لیکن مولانا حبیب الرحمٰن صاحب کی شہادت میرے لیے نظر انداز کرنے کے قابل نہھی۔ مجھے اپنی معلومات کے متعلق بے حد تشویش ہوئی، میں نے اس وقت اپنی معلومات کی بنا پراہل حدیث کا مؤقف بذریعه ''الاعضام'' ظاہر کیا، تا که جماعت اہل حدیث کے متعلق غلط نہی پیدا نہ ہو، اسی اثنا میں بیٹاور سے والیسی پرمولانا مفتی محمد نعیم صاحب لدھیانوی کی معیت میں راولپنڈی تک آنے کا موقع ملا، مولانانے اس فتوی م متعلق کچھ کوائف ذکر فرمائے، غالبًا نصرت الا برار کا ذکر بھی ان کی زبان سے سنا، محترم مفتی صاحب، ان کے عزیز برادرم ضاء الحن صاحب سے بیبھی دریافت کیا مگر نصرت الا برار نہ ملی، بوی مشکل ہے حال ہی میں مجھے میہ کتاب دستیاب ہوئی اور مجھے بے حد مسرت ہوئی کہ اہل حدیث کا دامن بحد الله انگریز برستی سے یاک ہے۔ ہوسکتا ہے وقت کے لحاظ ہے اس وقت بعض حضرات ہے انفراداً کوئی کمزوری یا لغزش ہوئی

www.KitaboSunnat.com

ہو، لیکن ان کے مخالفین تو وقتی مصلحت کے حمام میں ان سے کہیں زیادہ ننگے ہیں، لیکن اللہ حدیث کے متعلق بورے وثوق سے کہا جا سکتا ہے کہ بیلوگ بحیثیت جماعت اور اللہ حدیث کے متعلق بورے وثوق سے کہا جا سکتا ہے کہ بیلوگ بحیثیانوی اکابر اللہ میں ان لدھیانوی اکابر کا ایک فتوی درج ہے۔ فرماتے ہیں:

#### لدهيانوي فتوي:

سوال: سلطنت انگلفیہ، جس میں ہم کو اپنے امور دینیہ پرعمل کرنے سے روک نہیں،
بہتر ہے یا حکومت روس جو شخت متعصب اور دعمن قدی سلطان روم کی ہے؟
جواب: اللهم أر نا الحق حقا والباطل باطلا سلطنت انگلفیہ بہتر ہے، کیونکہ سرکار دولت مدارمثل روس کے متعصب نہیں اور سلطان روم (جو ایک بڑا بادشاہ ذک افتدار اہل اسلام، خادم حرمین شریفین اور حافظ بیت المقدس و کر بلا معلی کے افتدار اہل اسلام، خادم حرمین شریفین اور حافظ بیت المقدس و کر بلا معلی والتقد برسرکار دولت مدار میں برخلاف روس کے اتحاد چلا آتا ہے، اگر بالفرض والتقد برسرکاری عملداری مملکت روس وغیرہ سے بہتر نہ بھی جائے تب بھی رعایا اہل اسلام کوشرعا حرام ہے کہ سرکار کے خلاف روس یا سلطان روم وغیرہ سے در پردہ رابطہ واتحاد بیدا کرے۔ (هرت الابرار، من ۹)

ہمارے بزرگوں سے مولانا محمد حسین صاحب بٹالوی انگریز کی حمایت کے لیے بدنام تھے، اگر وہ یہ فتو کی ملاحظہ فرماتے تو ادب سے عرض کرتے ہوا ہے مدعی کا فیصلہ اچھا میرے حق میں زلیخا نے کیا خود پاک دامن ماہ کنعاں کا مداری مدا

مولانا بٹالوی نے''اشاعۃ النۃ'' (نمبر: ۱۰) میں بالکل یہی کچھ فرمایا ہے جو اس فتو کی میں مرقوم ہے، اس لیے رقابت کا اصل سبب انگریز دوستی یا کانگریس سے تعلق نہیں، اصل سبب مقارنتِ زمانی ہے، تقلید اور ترک تقلید کا ذبنی تصادم اور پرانی عادات

سے وابشگی \_معلوم ہے سرسید کے خلاف سب سے زیادہ اور تحقیقی طور پرمولانا محرحسین صاحب بٹالوی نے لکھا، اہل حدیث نے تبھی سرسید سے تعلق نہیں رکھا، نہ بھی بلحاظِ جماعت اس کی ایسوی ایشن میں شامل ہوئے بلکہ سرسید کے اکثر رفقاحنی العقیدہ ہتھے، وہ خود بھی عملاً حنفی ہے جیسے زمشری۔میاں صاحب مرحوم کا فناوی حصیب چکا ہے، وہ مندوستان کو دارالاسلام نہیں فرماتے لیکن نصرت الا برار میں مولانا احمد رضا خال صاحب نے صراحنا فتوی دیا کہ ہندوستان انگریزی حکومت کے وقت دارالاسلام ہے۔ (ص:۲۹) مولوی احدرضا صاحب نے ایک رسالہ لکھا، جس کا نام ہے: "إعلام الأعلام بأن هندوسنان دار الإسلام" أكربيساي اختلاف الل حديث سيمناقش كاسبب ہوتا تو مولوی احد رضا سے ملح کیے ہوتی؟ اور بید حضرات خود بھی انگریزی حکومت سے ارنا ناجائز مجھتے تھے، اہل حدیث نے تو بحداللہ اس وتت بھی یہ جرم نہیں کیا بلکہ بحثیت جماعت ان کا تعلق سید شہید راطشہ کی جماعت سے رہا، اور بیتعلق حال کی جنگ بشمیر تک بدستور رہا، اکابر جماعت مولانا محمد حسین صاحب کے برخلاف اگریز کی مخالفت كرتے رہے، مولانا حافظ عبدالله غازى بورى، مولانا عبدالعزيز رحيم آبادى، مولانا محمد ابراجيم آردى وغيرهم، مولانا محرحسين صاحب كى رائے سے كلى مخالفت كرتے رہے۔

ایک ضروری یا دداشت:

''نصرت الا برار' کے تین ایڈیشن اب تک شائع ہو چکے ہیں۔ پہلا ایڈیشن کافی سخیم کئی سوصفحات پر مشممل تھا، اس میں تمام فتو ہے مفصل درج تھے، بید ایڈیشن میری نظر سید احمد خال کی زندگی کے دو دور تھے، پہلے دور میں وہ عامل بالحدیث تھے اور مسلک المحدیث کے بابند، جبکہ دوسرے دور میں وہ چیر نیچر اور عقل پرست تھے۔ دور اول میں اپنی کھی ہوئی کتاب میں وہ اپنی آپ کو وہابی اور المحدیث کتے تھے۔ بلکہ ابو یکی امام خال نوشمروی دالشند نے تو لکھا ہے کہ سید احمد خال نے آخر میں اپنی برعات سے توبہ کرلی تھی۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: المجدیث امر تسر (۲۳ فروری ۱۹۸۰) تاریخ المحدیث از ڈاکٹر بہاؤالدین (۱۸۸/۳)

نگارشات (صدادل) کی کی کی از شت

سے نہیں گزرا، دوسرا متوسط ایڈیشن جس میں مولوی محمد صاحب لدھیانوی مغفور اور مولوی احمد رضا خال صاحب کے فتو ہے مفصل ہیں، باقی مخضر۔ یہ ایڈیشن میرے پاس موجود ہے جس کی روشنی میں زیر قلم گزارشات پیش خدمت کررہا ہوں۔

#### تيسراايديش:

١٩٢٧ء ميں ملك بھي تقتيم ہو گيا اور لدھيانوي خاندان بھي تقتيم ہو گيا، مولانا حبیب الرحمٰن صاحب مرحوم اور ان کی اولا دہند وَستان چلی گئی،مفتی محمد نعیم صاحب اور ان کا عائلہ پاکستان تشریف لے آئے، مفتی صاحب ٹوبہ فیک سنگھ میں میونیل کمشنر ہو گئے اور منڈی بہاؤ الدین میں بری جامع مجد کے خطیب مقرر ہوئے، ان کے لڑ کے مولانا ضیاء الحن منتگمری میں اقامت فرما ہیں اور پچھ خاندان گوجرانوالہ میں مقیم ہے۔ جوحفرات ہندوستان چلے گئے تھے انھوں نے حکومتِ ہندیراین اہمیت جمانے ادراین برانی خدمات کے صلد کے لیے نصرت الابرار کا ایک نہایت مخضر ایڈیشن شائع فرمایا، جس میں انگریز کی انصاف پہندی اور زہبی آ زادی، اس کے ساتھ جنگ کی حرمت کا حصہ اور سرسید اور میاں صاحب مرحوم کی شاگردی، نیز میاں صاحب کی حجاز میں گرفتاری کا حصہ نکال دیا، غالبًا مولوی احمد رضا صاحب کامفصل فتو کی بھی حذف کر دیا ہے۔ ہوش مندی سے صرف اتنا حصہ شائع فرمایا ہے جو حکومت ہند کو اپیل کر سکے، دونوں جگہ آبرومندی ے گزر کرتا بیاس خاندان کی ہوش منداندروایات کا حصہ ہے۔ کی ہے یک من علم را ده من عقل باید<sup>•</sup>

یک کن کم را دہ کن کم باید پھراس عالمانہ دانش وری پرغور فرمائے! ہندوانگریز سے ہاتھ جوڑ کر مائلے اور اس مانگنے میں بفدرضرورت کچھ حضرات علما کو بھی شامل کرے تو بارگاءِعلم و دانش سے اسے

ایک من (۴۰ کلو)علم کے لیے دس من (۴۰۰ کلو)عقل چاہیے۔

نگارشات (صاول) کا حرفی ( 349 ) کا این الگ تنظیم بنائے، جیسے سرحد میں مجاہدین نے بنائی اور انگریز کی مخالفت میں جان تک

ائی الگ تنظیم بنائے، جیسے سرحد میں مجاہدین نے بنائی اور انگریز کی مخالفت میں جان تک دے دی اور اقامت دین کے لیے اپناسب کچھ قربان کر دیا تو اسے مفداور فتنہ انگیز قرار دیا جو کتاب اس وقت کی کانگریس کے ساتھ اشتراک کے لیے کھی گئی اس کا نام ''نھرت الا براز' رکھا گیا اور جو کتاب اہل حدیث متبعین سنت کو مساجد سے نکالنے کے لیے لکھی گئی اس کا نام ''انتظام المساجد بیا حراج اُھل الفتن والمفاسد" رکھا گیا۔ ہندوابرار قرار پاگئے اور تبعین سنت فتندائگیز اور مفد کھ برائے گئے سے خرد کا نام جنوں رکھ دیا جنوں کا خرد

جو چاہے آپ کا حن کرشمہ ساز کرے

یہ سارے واقعات سامنے آنے کے بعد مولانا حبیب الرحمٰن صاحب مغفور کے
متعلق ذہن صاف ہونا چاہیے، خاندانی روایات انسان کے گوش پوست اور خون میں
پوست ہوتی ہیں، ان رسی بند شوں سے نکلنا آسان نہیں، ابوالکلام آزاد روز روز پیدا
نہیں ہوتے جس نے خاندانی اغلال وسلاسل کو ہوش وحواس سنجالتے ہی تار تار کر دیا
اور اپنے لیے خود اپنی دنیا بسالی۔ اللہ تعالی مرحوم پر کروٹ کروٹ اپنی رحمت فرمائے اور
انھیں اپنے جوارِ رحمت میں جگہ دے، اور ہمیں بھی معاف فرمائے اور ہماری لغزشوں کو

ا پی رحمت کے بانی سے دھودے ہے۔

أليس رحمة أربي حين يقسمها على قدر العصيان في القسم على قدر العصيان في القسم اوروقت اوروقت عفرات بحى ماحول، خاندان اوروقت كوتقاضول سے مجبور تھے۔

ان حوادث كى روشنى مين مستقبل كا جائزه:

ان واقعات سے چندنتائج واضح ہوئے ہیں:

کیا میرے دب کی رحت، جب وہ اے تقسیم کرتا ہے، بقدر گناہ تقسیم نہیں ہوگی؟

نگارشات (صداول) کی کی کی کی کی کی است است است است کارشت

ا مناقین نے بے جگری سے مخالفت کی، غلط، صحیح، جھوٹ، سیح، مناسب اور نامناسب تک کی برواہ نہیں گی۔

ا پے ذاتی اور مکتبی اختلافات کونظر انداز کر کے اہل حدیث کمتبِ فکر کونا پید کرنے کی کوشش کی گئی۔

تخالفت کا میدان اقطارِ ہند کے علاوہ حجاز تک وسیع ہوگیا، ترکی حکومت بھی نادانستہ ایک فریق قرار یا چکی تھی۔

الگریزی عدالتیں بعض دوسری وجوہ کی بنا پر جماعت کوختم کرنا پیند کرتی تھیں۔

الل بدعت نے جہالت اور تعصب سے اور اہل تو حید نے مستعار حیاول سے اس تحریک کو دبانے کی کوشش کی۔ عفا الله عنهم.

یر ملی، بدایوں، لدھیانہ، دیوبند، سہارن پور، لکھنو، لاہور اور گنگوہ نے اپنی بساط کے مطابق اس کار خیر میں حصہ لیا۔

ے خالفت اس قدر شدید تھی کہ قل کے فتوے اور جبسِ دوام کی مساعی سے بھی گریز نہیں فرمایا گیا۔

#### ابل حديث كي حالت:

جاعت کا سیاسی نظام بظاہر ۲ رمئی ۱۸۳۱ء میں درہم برہم ہوگیا تھا، کمزور اور
پوشیدہ طور پر ۱۹۲۱ء بلکہ اس کے بعد بھی قائم رہا۔

البتہ تبلیغی کوششیں فقدانِ نظم کے باوجود اچھی حالت میں تھیں، اور سب سے نمایاں یہ چیز تھی کہ ان کی بنیاد ﴿ لَّا اَسْنَلُكُمْ عَلَیْهِ اَجْدًا ﴾ پرتھی۔

علا اور مبلغین میں انتہائی خلوص تھا اور عوام میں تقویٰ اور فرائض کی پابندی
 بدرجہ اتم تھی۔

اہل علم کا احترام اور اطاعت بفدر امکان موجود تھے۔

نگار شات (صداول) 🗫 📢 ( 351 ) کالی سر گزشت

- آ دینی مدارس جابجا موجود تھے، دبلی مدرسہ کو حضرت میاں صاحب کی وجہ سے قدرتی اقتدار حاصل تھا۔
- اکثر اہل قلم اور اصحاب التد رئیں حضرت شیخ الکل مولانا سید نذیر حسین صاحب
   صنفید ہے، میاں صاحب کا احترام با قاعدہ نظام کے بغیر قدرتی طور پر
   ذہنوں میں موجود تھا، خالفین بھی میاں صاحب کے علم اور شرافت ہے متاکثر تھے۔
- وہوں یں موبود ھا، کا من میں صاحب کے م اور سرافت سے سام سے آگی۔

  آ نواب صدیق حسن خال صاحب کی تصانیف اور سخاوت سے توحید و سنت کی اشاعت میں بے حد مدد ملی اور بیااثر بھو پال، بمبئی اور پشاور تک پہنچا۔
- المحرصین بٹالوی ٹراٹ کے بعض نظریات (جہاد کا مفہوم اور انگریز کے ساتھ تعاون) ہے جماعت کوشدید اختلاف تھا، لیکن اس کے باوجود مخالفت کی نوبت نہیں آئی، مولانا بٹالوی اپنے طریق پر کام کرتے رہے، باقی علما اپنی صوالدید کے مطابق۔
- امیاں صاحب اور ان کے اکثر تلائدہ انتہائی مخلص تھے، مخالفین کی چالا کیوں کے باوجود کھی بد دیائی اور برائی میں مماثلت کے لیے آ مادہ نہیں ہوئے، عام عمل رفائ صفح الصّفح الْجَمِیل کی پہی رہا۔

لگارشات (مداول) کیکھحرا ( 352 ) کیکھیں جا اول سر گزشت

اس کے باوجود بردی عزت سے وقت گزارتے تھے، مشاہرات کے لیے آج
جس مسابقت کو شعار بنایا جا رہا ہے بیا چھی فال نہیں، بظاہر بیے خلوص کے منافی ہے۔
علاء اور طلبا کو اگر مستقبل میں جماعت کی خدمت کرنا ہے تو تو حید وسنت کی اشاعت اگر
ان کا مقصد حیات ہے تو علم کی خدمت، مدارس کی تاسیس اور اختلافات کی تفکیل
کاروباری انداز سے نہیں ہونی چاہیے، اور نہ نظریاتی اختلاف کو فرقہ اور پارٹی کا رنگ
ہی دینا چاہیے۔ تعلیمی انتشار، چھوٹے چھوٹے وارالعلوم اور جوامع جماعت کی
ضروریات کو پورانہیں کر سکتے، کوئی اجماعی منصوبہ ہی جماعت کوکامیاب کرسکتا ہے۔

#### آج کے حالات:

جمعے معلوم ہے آج کے حالات ان حالات سے کانی مختف ہیں جن کا پہلے ذکر کیا گیا، آج کے جرت انگیز قط نے علا اور عوام کومشکل میں ڈال دیا ہے، عوام کی دینی علوم سے بے اعتمائی اور اہل علم کے متعلق بد گمانیوں نے نئی شم کی مشکلات پیدا کر دی ہیں، علا کی قلت نے انھیں ایک گرانما یہ جنس بنا دیا ہے، اس کے باوجود اخلاص اور خود داری کی راجیں ریا وسمعہ اور طمع و لالج سے قطعی جدا ہیں، اگر اخلاص موجود ہوتو جہاں یہ مشکلات ہیں وہاں بیسیوں آسانیاں بھی اس وقت موجود ہیں جو پہلے موجود نہ تھیں ۔ عام بصیرت ، موجودہ تعلیم کی اشاعت اور عموم کی وجہ سے وہم پہلے موجود نہ تھیں ۔ عام بصیرت ، موجودہ تعلیم کی اشاعت اور عموم کی وجہ سے وہم پرستی اور تبر پرستی اور جود کی وسعیس محدود ہورہی ہیں۔

کتابوں کی اشاعت بردی کشرت سے ہورہی ہے، پرانے علمی ذخائر، احادیث کی نایاب کتابیں، جو لائبر بریوں کے دور افتادہ گوشوں میں گم نامی کی نذر ہورہی تھیں، آج بازار کی زینت ہورہی ہیں، شروح حدیث کا کامیاب ذخیرہ طبع ہوچکا ہے، اس لیے اگر مقصد کے ساتھ محبت ہو اور دل اخلاص کی نعمت کے ساتھ مجر لپور ہو تو کا میابی کے امکانات بے حد روشن ہیں، اور اگر اہل علم ہی وقت کے تقاضوں سے محکمہ دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حداول) کیکی (353 کیکی شت

اعراض فر ماليس توعلم واعتقاد كي اس امانت كا خدا حافظ!

ضرورت ہے تبلیغ ویدریس،تصنیف و تالیف کی طرف کچھ قدم آٹھیں اور پورے اخلاص سے اٹھیں، کامیابی ان کے استقبال کے لیے چیٹم براہ ہوگی اور مشکلات قطعاً راستنہیں روک سکیں گی۔

#### نواب صديق حسن خال:

اپنے دور میں نواب صدیق حسن خال صاحب رُمُلٹۂ کا مقام منفرد ہے، ان کے قلم سے زیادہ تر ایجابی انداز کی چیزیں تکلیں، اگر بھی سلبی انداز کی کتاب نوک قلم تک آئی تو اس میں بھی اس قدر سجیدگی غالب تھی کہ اس کی سلبی حیثیت نمایاں نہ ہو سكى ،تفسير فتح البيان ،عون البارى، السراج الوہاج ، فتح العلام، مسك الختام، الروضة الندية ، ابجد العلوم، اتحاف النبلاء وغيره اليي چيزيں ہيں جن کے بارِ احسان ہے امت سبکدوش نہیں ہو سکے گی۔

اس دور کی خدمات پر تبصرہ طویل صحبت جا ہتا ہے، میں نے بہت اختصار سے کام لیا ہے، اگر زندگی نے وفا کی تو ممکن ہے اس دور کی خدمات پر بسط سے بچھ کہا جا سکے۔

#### اختلافات ہے بینے کی ضرورت:

آج اہل حدیث اور علماءِ و یو بند دونوں کا بیرحال ہے کہ جو جگہ خالی ہوئی وہ پُر نہیں ہوسکی، کام تو بہر حال چل ہی رہا ہے لیکن جو حضرات رخصت ہوئے ان کی جگہ ان کے کسی عدمل نے پُر نہیں کی۔مولا نا عبدالحی لکھنوی،مولا نا محمد قاسم نا نوتوی،مولا نا رشید احد گنگویی، مولا نامحمود الحسن، مولا نا انشرف علی تھانوی، مولا نا سید انور شاہ، مولا نا حسین احمه بدنی، مولانا حسین علی وغیرهم، اسی طرح مولانا سید نذیر حسین صاحب، مولانا سيد شريف حسين صاحب، مولانا محمد ابراجيم صاحب آروي، شاه عين الحق تچلواری، مولانا عبدالبجبار غزنوی، حافظ محمد صاحب تکھوی، مولانا عبدالاول صاحب

(نگارشات (صداول) 🗫 📞 (354 کی ایسی میرکزشت غزنوی، مولانا حافظ عبدالمنان صاحب وزير آبادی، مولانا عبدالرحن مبارك يورى،

مولانا حافظ عبدالله صاحب غازی پوری،مولانامش الحق صاحب ڈیانوی،ان کی جگہیں خالی ہیں، ان مقامات پر جولوگ کام کررہے ہیں وہ کسی طرح بھی ان کے ہمسرنہیں۔ ضرورت ہے کہ ہونے والے نوجوان کتاب وسنت کی اشاعت کریں، اینے مسلک کی خدمت کریں، پیرخدمت، ایجابی ہو پاسلبی،تخریبی نہیں ہونی جاہیے،مسلکی اور فروعی اختلافات مجالسِ درس سے باہر نہ نکلنے پائیں، یہ جریعے مجالسِ علم اور مصنفات تک محدود ہوجا ئیں، ائمہ اربعہ کے مسالک میں علم و شخقیق کی بنا پر اہل علم مسلک بدلتے رہےلیکن اس سے نہ رنجش پیدا ہوئی نہ کفر واسلام کے فتوے چلنے شروع ہوئے ، اختلا فات عوام تک پہنچائے جا کیں تو اس سے مختلف خطرات ہو سکتے ہیں۔

اس وفت ذہین طلبا انگریزی مدارس میں جا رہے ہیں، کند ذہن اور کم فہم غیر مستطیع طلباعموماً دینی مدارس میں آتے ہیں، کچھ دینی مدارس کا نظام مفت خوری برمبنی ہے، اس سے بعض غلط اخلاقی اقدار پیدا ہوتی ہیں، وہ ہمارے مدارس میں روز بروز بڑھ رہی ہیں، کم علمی کی وجہ ہے تعصب بڑھ رہا ہے۔ بسا اوقات معمولی اختلافات پر ا تنا زور دیا جاتا ہے جیسے کفر و اسلام میں تفاوت ہونا جاہیے۔ اگر متنقبل کی تعمیر مقصود ہے تو سر جوڑ کر ایک نظم کے ماتحت مل کر کام کرنے کی کوشش فرمایئے، خود سری اور انفرادیت موت کی نشانی ہے اور جماعت سے رشنی کے مترادف!

مرکزی جمعیت اہل حدیث مغربی یا کتان کی تشکیل ان ہی مقاصد کے لیے عمل میں آئی ہے، اب بحمداللہ بیہ نظام بھیل رہا ہے، جمعیت کی مختلف شاخیں سینکڑوں کی تعداد میں ملک کے طول وعرض میں پھیل رہی ہیں، اس نظام سے وابسۃ ہوکر جماعت کی ہدایات کے ماتحت کام کریں، کتاب وسنت کی اشاعت کریں، اللہ تعالیٰ آپ کو توفیق مرحمت فرمائے۔ نگارشات (حدادل) 💸 🛠 🕻 (355 کیک 🕷 نگارشات (حدادل)

جماعت کے سامنے مختلف پروگرام ہیں، ابتدا تعلیم سے کی گئی ہے، علماء روز بروز کم ہورہے تھے، ائمہ حدیث کی حمایت اور مسلک کی اشاعت میں غیر معمولی انحطاط ہ رہا تھا، اس لیے تعلیم کا سلسلہ جامعہ سلفیہ کی تاسیس سے شروع ہوا۔

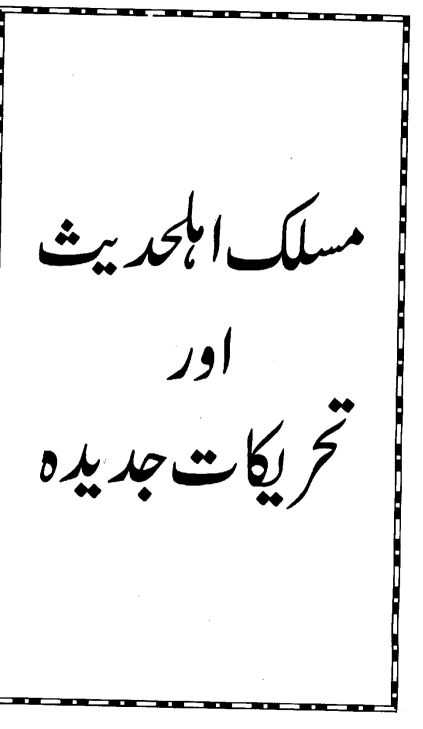
اس کے بعد ان شاء اللہ پریس کا مرحلہ پیشِ نظر ہے، کتابوں کی اشاعت اور شروحِ احادیث کی طباعت کے ساتھ ائمہ سلف کی مفید تصانیف کے تراجم، غیرمطبوعہ د فاترِ سنت کی اشاعت از بس ضروری ہے۔

اس معاملے میں اہل علم سے زیادہ اہل ثروت اور جماعت کے دولت مند حضرات کی توجہ کی ضرورت ہے، اس راہ میں سہولت اسی وقت ہوسکتی ہے کہ پرلیس اپنا ہو، اور بیادارہ بالکل کاروباری لائنوں پر چلایا جائے، تا کہاینے بوجھ کے ساتھ جامعہ کے مصارف کا بھی کسی قدر کفیل ہوسکے۔

مجلس شوریٰ اورمجلس عاملہ کے اعضا اگر اپنی ذمہ دار بوں کومحسوں کریں اور اپنے ماحول میں دردمندی اور ذمہ داری سے کام کریں تو تمام مصارف آسانی سے برداشت کے جا سکتے ہیں، اگر جماعت کی طرف سے بیداعثاد اور اعزاز ہمیں احساس اور سعی عمل ہے روشناس نہ کر سکے تو بیہ بدنصیبی ہوگی اور مشکلات غیرمختم ہول گی۔ مجھے امید ہے کہ بیطویل سمع خراشی احباب کے لیے محرک ثابت ہوگی۔ والسلام على النبي وأهله.

(الاعتصام، ثناره: ۵۳٬۵۲، جلد: •ا، ۱۱، شاره: ۲۰۱ ۲۰ ۲۸ رـ ۳۱ رجولا کی پریماراگست ۱۹۵۹ء)

www.KitaboSunnat.com



# نگارشات (حدادل) المحال المحال المحديث اور تحريكات جديده مسلك المحديث اور تحريكات جديده مسلك المحديث اور تحريكات جديده

# عرضِ ناشر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين، وعلىٰ آله وصحبه أجمعين. أما بعد:

حضرت مولانا محمد اساعیل سلفی رشان مسلک المحدیث کے ترجمان، تقریر و خطابت، تحریر و انشا اور درس و تدریس کے شہسوار تھے، اور جماعت اہل حدیث کے متعلق اپنی پہلو میں ایک دردمند دل رکھتے تھے۔ پاکستان میں جعیت المحدیث کے وہ پہلے ناظم اعلیٰ اور پھر امیر مرکزید کی ذمہ داریوں سے بھی عہدہ برآ ہوئے۔ المحدیث کانفرنس میں ان کی عموماً محفظو جیت حدیث، مقام حدیث، مسلک المحدیث، تاریخ المحدیث اور خدمات المحدیث کے عنوان پر ہوتی، اور اکثر و بیشتر ان کی تحریر کے عنوانات بھی یہی ہوتے۔

وہ جہاں ایک قادر الکلام خطیب سے اس کے ساتھ ساتھ تحریر وانشا میں بھی ایک منفرد مقام رکھتے ہے۔ درس و تدریس اور جماعتی مصروفیتوں کے باعث وہ خواہش کے مطابق چنداں لکھ تو نہ سکے گرجس قدر بھی لکھا اس کانقش ہمیشہ کے لیے ثبت ہوگیا، جس میں ثقابت، زبان کی لطافت، بیان کی نزاکت اور سنجیدگی کا سب نے اعتراف کیا۔ وہ چھوٹے چھوٹے جملوں میں بڑے نازک فقہی مسائل کو زیر بحث لاتے ہیں، ایک طبیب عادق کی طرح نشر بھی چلاتے ہیں گر کہیں ٹیس محسوں ہونے نہیں دیتے۔ اپنے مخاطب کا عجر یور تعاقب کرتے ہیں گر اس کے ادب و احترام کے منافی کوئی چیز نوکے قلم پرنہیں

لاتے۔غفر الله له ورفع درجته في المهديين. آمين زيرِنظر رسالہ ان كے ان مضامين پرمشتل ہے جو انھوں نے نصف صدى پہلے نگارشات (حدادل) و حدیده ( 359 ) کافی اسلاب الجدیث اور تحریکات جدیده در مسلک اہل حدیث اور تحریکات جدیده کافی خوان سے شخ الاسلام فاتح قادیان امام المناظرین حضرت مولانا ثناء الله امر تسری برالله کے ہفتہ روزه ' المجدیث میں کھے۔ مولانا امر تسری برالله نے ان کی قدر افزائی فرمائی اور اس کی پہلی قسط بطور اداریہ شائع کی۔ ابتدا میں یہ مضمون تین فسطول پر مشتمل تھا جو المجدیث امر تسر جلد نمبر (۲۲) میں کی۔ ابتدا میں یہ مضمون تین فسطول پر مشتمل تھا جو المجدیث امر تسر جلد نمبر (۲۲) میں کے۔ ابتدا میں میں میں اول ۱۳۵۳ ہوئے۔ اس کی ایک کوشائع ہوئے۔

موضوع کاعوان ہی اپنے مندرجات کا پتہ دیتا ہے، جس کا خلاصہ یہ ہے:

''ایک المحدیث کو المحدیث جماعت میں رہ کراپی صلاحیتوں کا مظاہرہ کرنا
چاہیے، جس کا میدان نہایت وسیع ہے۔ جدید وقتی تحریکات سے مل کراپی صلاحیتوں کو محدود کرنا کوئی مفید مشغلہ نہیں اور نہ یہ کوئی دانشمندانہ اقدام ہے۔ ان تحریکوں کے ساتھ ملنے سے انھیں کوئی فاکدہ حاصل ہوتا ہے یا نہیں گر اندیشہ یہ ہے المحدیث فکر وعمل کو ضرور نقصان پنچے گا، مداہنت پیدا ہوگی اور آ ہتہ آ ہتہ اپنا وجود بھی خطرے میں پڑجائے گا۔''

ظاہرہ کہ ان کی اس پکار پرد ممل تو ہونا ہی تھا، چنانچ کسی دوسری جماعت میں داخل ہوکر کام کرنے والے بعض المجدیث نوجوانوں کو یہ بات ناگوارگزری تو جماعت اسلامی کے چہار روزہ اخبار'' کوثر'' لا ہور میں، جومولانا ملک نصر اللہ خان عزیز کی زیر ادارت نکلتا تھا، پہلے جناب حافظ محمد ذکریا رائے لئے نے ''مسلک المحدیث اور تحریکات جدیدہ پرایک نظر' کے عنوان پر جناب حافظ محمد ذکریا رائے لئے اس کی تردید کی۔ حافظ صاحب موصوف نامور محدث حضرت مولانا نیک محمد رائے لئے جانشین حضرت الامام عبد البجار غرنوی رائے لئے کے فرزند تھے۔ مسجد قدس المحدیث امرتسر میں ان کا قیام تھا۔ پاکستان کے بعد راولینڈی میں آ کرفوت ہوئے۔

اس کے بعد ماہ اپریل کی تین اشاعتوں میں مولا نا تھیم عبدالرحیم اشرف رشش نے مولا ناسلفی رشش کے معمون پر تعاقب کیا۔ تھیم صاحب ویر و وال سے لائل پور (فیصل آباد) میں تشریف لائے۔ جامعہ تعلیمات اسلامیہ، جامعہ طبیدان کی یادگار ہیں۔ جون

نگارشات (صدول) کھی حرد ( 360 ) کھی اور کی الجدید اور تریکات جدیده ) 1997ء میں انھوں نے انتقال فرمایا، ان دونوں کا جواب الجواب حضرت مولانا سلفی مرحوم نے اہلحدیث امر تسر میں دیا جوس، ۱۱، ۱۸، ۲۵مئی اور کیم جون ۱۹۴۵ء کی اشاعتوں میں شائع ہوا اور اس بحث کاحق ادا کر دیا۔ ولله دره!

مولا ناسلفی مرحوم نے اس خاموش فضا میں جوصور پھونکا تھا اس میں بہتوں کا بھلا ہوا بلکہ مولا ناحکیم عبدالرحیم اشرف ڈٹلٹنے کے بارے میں جو پیش گوئی فرمائی تھی: ''آپ حضرات بجمر ایسے قالب میں فٹ ہونے کی کوشش فرما رہے ہیں جو ہزارخوبی کے باوجود آپ کے لیے نہیں یا آپ خود بگڑیں گے یا قالب کوتوڑ دیں گے۔''

بالکل تھی ٹابت ہوئی۔مولا نا تھیم عبدالرحیم اشرف ڈٹلٹ جماعت اسلامی کے تمام تر دفاع کے باوجود بالآخر اس سے'' بگڑنے'' اور تنہانہیں بلکہ ایک قافلہ سمیت بگڑے جس سے'' قالب'' میں دراڑیں پڑگئیں۔

ال سلسله مضامین کے پچھ عرصه بعد اہلحدیث امرتسر ہی کی چار (۳۳،۲۳ نومبر ۵۴ء) اور (۷،۲۵ ورفیه اقامت ۱۹۲۰) اور (۷،۲۵ ورفیه اقامت ۱۹۲۰) اشاعتوں میں "مسلک اہلحدیث اور فریضه اقامت دین، جدیدتح یکات اور ہمارا موقف" کے عنوان سے ایک مقالہ سپر قلم کیا جس میں مزید ایخ موقف کو متح فر مایا، اور اس سلسلے کی غلط فہیوں کے ازالہ کی کوشش کی ۔ مسلکی جماعتی زندگی میں حضرت سلفی مرحوم کی یہ نگارشات آج بھی سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہیں۔ انہی مقالات کو آج ادارة العلوم الاثریہ فیصل آ بادشائع کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہے۔ امید ہے قار کمین کرام ہماری اس حقیر کوشش کو قدر کی نگاہ سے دیکھیں گے۔ خادم انعلم والعلماء خادم انعلم والعلماء کے دامید سے دیکھیں گے۔ امید سے دیکھیں گے۔ ارشاد الحق اثری

<u>www.KitaboSunnat.com</u>

(مسلك المحديث اورتح يكات جديده عليه المحديث اورتح يكات جديده عليه المحديث اورتح يكات جديده

# مسلك المحديث اورتحريكات جديده

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله . أما بعد:

تاریخ کا ایک طالب علم مذاہب کے اختلاف اور مختلف فرقوں کے نشو ونما اور ان کے اسباب و دوائی پر اگر سنجیدگ سے غور کر ہے تو محسوس ہوگا کہ ائمہ حدیث نے جہال فرقہ پرتی کے خلاف ایک مؤثر جہاد کیا وہاں خیالات کے اختلاف کی جائز حدود کا پوری طرح لحاظ رکھا۔ اصول و فروع میں حدود خلاف و اختلاف کو پوری طرح ملحوظ رکھا۔ افراط و تفریط کی راہوں سے خود بھی نیچ، دوسروں کو بھی بچانے کی کوشش کی۔ شکر الله مساعیهم!

اصول وفروع کے اختلافات میں وہ لوگ اعتدال کی راہ سے بھی نہیں ہے، اصلاح و تجدید کی راہ میں بجن وتجلیدتک کی مصائب برداشت کرلی گئیں گرعشق کی سرشاریاں احتساب کی چیرہ دستیوں سے بھی نہ دب سکیس۔ ان زبان وقلم کے بادشاہوں کو اگر محسوں ہوا کہ قلم کی امانت کے لیے تلوار کے قبضہ پر ہاتھ رکھنا بھی ضروری ہے تو وقت کی اس آ واز کو بھی پوری عزیمت سے اور خوشد لی سے قبول فر مایا۔ تاریخ کی کھلی ہوئی شہادت ہے کہ سلم مبلغین کا سب سے پہلا قافلہ جو پہلی صدی بجری کے اواخر میں ساحل ہند پر محمد بن قاسم راست کی قارت اور موجب انتہادی ان پابند بول سے بالکل آزاد تھے، جن کو آج کل سنت و بدعت میں فارق اور موجب انتیاز سمجھا جا رہا ہے۔

#### تحريك ابل حديث مندمين:

بارہویں صدی کا آخری حصہ رحمت اللی کا خصوصی دور معلوم ہوتا ہے، عرب وعجم میں تحریک اصلاح وتجدید کا آغاز اس وقت ہوا۔ عرب کی مشر کا نہ رسوم اور بدعات اگر زمانہ فترت کی یاد کو تازہ کر رہی تھیں تو ہندوستان میں بھی مغل حکومت کے آٹار قدیمہ (گارشات (مدادل) کی در آر 362 کی کی ای الحدیث اور تریک الحدیث اور تریک الحدیث اور تریک الحدیث اور تریک الحدیث کی از الحدیث کی از الحدیث کی از الحدیث کی الم اللہ مت نے کام شروع کیا، کام کے مختلف شعبے تھے۔ اشاعت تو حید، حدیث کی تدریس اور سنت کی علمی اور عملی اشاعت بورپ سے آنے والے خطرات کا انسداد اور اندرون ملک کی غیر مسلم طاقتوں سے مناسب مقابلہ۔ شرک و بدعت کے خلاف بیضرب اتنی کاری تھی اور بیآ پریشن اتنا سخت تھا کہ اجھے الحق و حید بھی اس کی تاب نہ لا سکے۔

اخوانِ و يوبند مين حفرت مولانا انورشاه صاحب مغفور كامقام كتنا بلند هج؟ تقوية الايمان كم تعلق فرمات بين:

"وفي محق الرسومات كتاب للشاه إسماعيل \_رحمه الله تعالى \_ سماه إيضاح الحق الصريح، وهو أحود من كتاب تقوية الإيمان، فإنه يحتوي على مضامين علمية، وكتاب تقوية الإيمان فيه شدة فقل نفعه حتى أن بعض الجهلة رموه بالكفر من أجل هذا الكتاب." (فيض الباري: ١/ ١٧٠)

"رد بدعات میں شاہ صاحب شہید رشف کا رسالہ ایضاح الحق، تقویۃ الایمان سے بہتر اورعلی انداز سے لکھا گیا ہے۔ تقویۃ الایمان میں ختی زیادہ ہے، اس لیے اس کا فائدہ کم ہوا اور بعض جاہوں نے اس وجہ سے مولانا اساعیل شہید رشف برکفرکا فتوئ دے دیا۔"

مولانا انورشاہ صاحب وسعت ِنظر کے باوجود مقام تجدید کی اس رفعت کونہیں پاسکے۔الیفاح الحق میں جس گروہ کو مخاطب فر مایا گیا ہے وہ اور ہے، اور تقویۃ الایمان کا مخاطب بالکل دوسرا گروہ ہے۔ جن بیاروں پر تقویۃ الایمان کاعمل جراحی کیا گیا ہے وہ ایسناح الحق والوں سے بالکل جدا ہیں، اس لیے تقویۃ الایمان میں تخاطب کے لیے جو زبان استعال فرمائی گئی ہے وہ دوسری کتابوں میں استعال نہیں فرمائی گئی، حالانکہ اس وقت تصنیف و تالیف کی عام زبان یا عربی تھی یا فاری۔مجدد وقت چونکہ علم کے بازار میں نمائش تصنیف و تالیف کی عام زبان یا عربی تھی یا فاری۔مجدد وقت چونکہ علم کے بازار میں نمائش

www.KitaboSunnat.com نگارشات (عدادل) کی المحدیث اورتر یکات جدیده علی المحدیث اورتر یکات جدیده

کے لیے نہیں آتا اس لیے نہ وہ علمی مصطلحات کی پرواہ کرتا ہے نہ فصاحت و بلاغت کی غرائش، بلکہ وہ اپنے مقاصد کی زبان سے بولتا ہے گوفر حین بالعلم اسے پند نہ کریں! حضرت شاہ صاحب نے عرب کی حرکتِ اصلاح کے قائد شخ الاسلام محمد بن عبدالو ہاب راست پر بھی توجہ فر مائی ہے۔ فرماتے ہیں:

"أما محمد بن عبد الوهاب النحدي فإنه كان رحلا بليدا قليل العلم فكان يتسارع إلى الحكم بالكفر... الخ" (فيض الباري: ١/١٧١)

محمد بن عبدالوباب مم علم اوركند ذبن تها، تكفير مين براعجلت پيند تها."
معالمه يهال بهى وبى م كه حضرت شاه يراش صاحب، محمد بن عبدالوباب المشفة معالمه يهال بهى وبى م كه حضرت شاه يراش صاحب، محمد بن عبدالوباب المشفة مين اصطلاحى مناقشات كى توقع ركهته بين جوشايدكسى مدرس كے ليے بهى چندال

سے ان اسلالی من سال کی بین اور اسے بین اور ایک مناسب نہ ہوں۔ محمد بن عبدالوہاب اپنے ساسنے ان مقاصد کور کھتے ہیں جن کی تکمیل ان کوتفویض کی گئی تھی۔ اس' فغی'' کو دیکھیے کہ اس نے پورے جزیرۃ العرب پر اپنا اثر ڈالا اور ایک دین حکومت کی بنیاد ڈالی جو اپنے ماحول میں کافی اثر ورسوخ رکھتی ہے ، اور ہماری ذکا و فطانت کا بیرحال ہے کہ غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے بھی پوری

ایک صدی مرنے والوں کے عیوب کی تلاش میں اپنے علم کی رفعت سیجھتے ہیں اور اپنے ماحول میں ذرا برابر بھی تبدیلی پیدانہیں کر سکے۔

غرض توحید وسنت کی اشاعت میں ارباب توحید کا حملہ اتنا سخت تھا کہ اس کی شدت سے حضرت شاہ ڈالئے صاحب جبیا وسیجے انظر بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔

● کشمیر میں مولانا انورشاہ صاحب کے معقدین نے ابھی تک "شیفاً للّه" کا پڑھنانہیں چھوڑا،
کیونکہ موصوف نے اس کی حرمت کا فتو کی نہیں دیا تھا۔ لا ہور میں ایک دفعہ "شیفاً للّه"
کیونکہ موصوف نے اس کی حرمت کا فتو کی نہیں دیا تھا۔ لا ہور میں ایک دفعہ "شیفاً للّه"
کے جواز کا فتو کی دیدیا جس پر بڑا چہ چا ہوا۔ مولوی عطاء الله شاہ صاحب بخاری نے مجھ سے بڑی
خطگ کے لہجہ میں اس واقعہ کا ذکر کیا، اس پر میں نے مرحوم کو خطا کھ کر دریافت کیا تو جواب آیا کہ میں
نے تو اتنا بی کہا تھا کہ حضرت گنگوبی کے اس میں دوقول ہیں۔ میں حقیقت سمجھ گیا اور "الحواد
یکہو" کہہ کر خاموش ہوگیا۔ رحمہ الله وعفا عنه . (مولانا ثناء الله امرتسری رئالش)

نگارشات (صداول) کی در 364 کی کی الله المحدیث اور تریکات جدیده

تقویة الایمان کی قلت منفعت کے متعلق شاہ صاحب نے بیکیا فرمایا که اس کی وجه
سے جہلا نے مولانا اساعیل شہید کی تکفیر کی ؟ داعیانِ توحید میں حضرت نوح علیا اسے لے
کر حضرت خاتم نبوت مَا الله عند کون ہے جس کی ان جہلا نے تعریف کی ہو؟ جب انبیا کا
بیرحال ہے تو بے چارے سید شہید رئراللہ کس قطار میں ہیں ؟ رضی الله عنه وأرضاه

فیض الباری کی نبیت میں نے حضرت شاہ صاحب کی طرف اس لیے کی ہے کہ ناشرین کتاب نے اسے ان کی ذات گرامی کی طرف منسوب فرمایا ہے ورنہ کتاب میں چند ایک مباحث کے سواکوئی الیی خوبی نہیں۔ ''رسومات' اور''مضامین' کے بالکل ہندوستانی پیوند ہیں، پوری کتاب میں یہی انداز تحریر ہے۔ ایبا معلوم ہوتا ہے کہ اردوکا تحت اللفظ عربی ترجمہ کیا گیا ہے۔ دراصل بیمولوی بدر عالم رشائن کی دماغی کاوش کا نتیجہ ہے جے شاہ رشائن صاحب کے امالی کے عنوان سے شائع کیا گیا ہے۔ العرف الشذی بھی، جو تر ذری کے حواثی کے طور پر شائع ہوئی ہے، اسی قتم کا تبختر نہیں ہے؟ عفا الله عنا وعنہ وعن کافۃ المسلمین.

#### المل حق اور دعوت حق کی راہیں:

اہل صدیث کا مسلک ایک حرکت تھی جو افراط و تفریط کے ہر دور میں پیدا ہوتی رہی، جس کے داعی ماحول سے بے نیاز ہو کر دعوت الی الحق کا فریضہ انجام دیتے فیض الباری (۲/ ۲۲۸) میں علامہ کا تمیری وٹر اللہ فرماتے ہیں کہ اس وظیفہ پر اجر و ثواب نہیں تاہم دم کے طور پر نفع و فائدہ ہوتا ہے۔ (ملخصاً) مولا نا تفانوی نے بھی صحیح العقیدہ سلیم الفہم کے لیے اس وظیفہ کے جواز کی گئوائش رکھی ہے۔ (ایداد الفتادی : ۳۵۲/۵) مگرمولا نا رشید احمد گنگوہی وٹر اللہ اس کے کسی صورت جواز کی گئوائش نہیں۔ بلکہ لکھتے ہیں: ''پڑھنے والا اس جملہ کا تقریباً اور شہرت دیے والا اس جملہ کا تقریباً اور شہرت دیے والا اس کے جواز کا اعتقاداً آثم بلکہ شرک ہے۔'' (فاوی رشیدیہ، ص: ۹۳) اس کے بعد انھوں نے شاہ ولی وٹر اللہ ارشاد الطالبین سے اس کے شرک و کفر ہونے انھوں نے شاہ ولی وٹر اللہ ارشاد الطالبین سے اس کے شرک و کفر ہونے کی عمارتیں نقل کی ہیں۔ (مولا نا ارشاد الحق اثری وٹلائی)

الكارشات (صداول) كا المحديث المحديث المحديث اورتح يكات جديده رہے، نداینی پرستش کرائی اور ندحتی المقدور کسی کو پُکنے دیا۔ تو حید وسنت کی وعوت کا ذکر او پر مخضر ہو چکا ہے، پور پین تغلب اور رومن قوانین کے استبداد کا مقابلہ بھی اپنی بساط کے مطابق بوری بے جگری سے کیا گیا، اس راہ کی ساری صعوبتیں برداشت کر لی گئیں، جہاد و ہجرت جیسے امتحانات اس خلوص اور کامیابی سے برداشت کیے کہ قرون اولی کی یاد تازہ ہوگئی۔ جہاں تک میرا ناقص علم کام کرتا ہے میں پورے وثوق سے کہدسکتا ہوں کہ یہ روح بحداللہ جماعت میں اب تک موجود ہے۔ضعف قیادت، حالات کی ناسازگاری، اسباب و ذرائع کا فقدان جس طرح تمام دنیائے اسلام پراثر انداز ہے اہل حدیث بھی اس سے محفوظ نہیں مگریہ روح ناپید نہیں اور ندان شاء اللہ ناپید ہوسکے گی۔ ناصرين ملت مولانا عبدالعزيز صاحب رحيم آبادي اورامام الاتقتياء حضرت مولانا حافظ عبدالله صاحب غازی پوری اور ان کے بہت سے رفقا ای شمع کے پروانے تھے، ان کی زندگیاں ای راہ میں ختم ہو کمیں۔ان کا وحید مقصدِ حیات سے تھا کہ ہندوستان میں خلافت ِ راشدہ اور قرون خیر کا نمونہ د مکھ سکیں، ونیا کی نبض پر اولیاء الشیطان کی بجائے عبادالرحمٰن كا ہاتھ ہو۔ آل انڈیا اہل حدیث كانفرنس كى تاسیس بھى اضى مقاصد كے ليے تھی جن کا تذکرہ او پر ہوا، سو کانفرنس نے پروگرام کی تیسری شق کے متعلق بہت تھوڑا کام کیا اور شاید آئندہ بھی بہت ہی تھوڑا کام کر سکے لیکن اعیانِ اہل حدیث نے مختلف طریقوں سے اپنی کوششیں جاری رکھیں۔مجلس خلافت، کانگرس، احرار میں ہے لوگ سابقین میں رہے، حضرت مولا نا عبدالقا در قصوری اطلقہ نے اتنا کام کیا کہ جس کی نظیر ملنا مشکل ہے، بلکہ خاکسارتحریک جیسی لا وینی تحریک میں ہمارے دوست اس جوہر کی تلاش میں گئے، ایک معقول طبقہ نے کانفرنس سے اس لیے بے اعتنائی برتی کہ اس کے لائحة عمل میں مذہب کے اس شعبہ کواہم حیثیت نہیں دی گئی تھی، اور یہاں میہ چیز خمیر میں

سموئی گئی تھی کہ خدا ورسول کے سوا کوئی اطاعت قبول نہیں کی جائے گ

نگارشات (صدول) کا گراشات (صدول) کا گراشات (صدول) کا توجديده

أتظن سلمى أنني أبغي بها بدلا أراها في الضلال تهيم

اس وفت بھی کانفرنس اگر پوری جماعت کی نمائندگی کرنا چاہتی ہے تو اسے اپنے پروگرام میں اتنی وسعت کرنا پڑے گی کہ وہ زندگی کے تمام شعبوں میں جماعت کی راہنمائی کرے، وعظ ومناظرات سے جو فائدہ ہوا ہے اس کے شحفظ کے لیے بیاز بس ضروری ہے۔

#### اصلاحِ حال کی دو ناکام راہیں:

استبداد نے اس راہ میں مشکلات کا ایک سمندر پیدا کر دیا، اس لیے بعض مصلحین نے استبداد نے اس راہ میں مشکلات کا ایک سمندر پیدا کر دیا، اس لیے بعض مصلحین نے بیعت تو بہ اور عرفی تصوف کے ذریعہ اصلاح حال کی کوشش کی۔ خیال تھا کہ شاید اطاعت وانقیاد کی روح اس طریق سے محفوظ رہ سکے لیکن تجربہ نے بتایا کہ اس کی حیثیت بھی کرامت نمائی اور تعویذ گنڈوں کی دکان سے زیادہ نہیں بلکہ وقت کے تقاضوں کا پورا ہونا تو اپنی جگہ پر رہا اس سے شرک کے وہی جراثیم پیدا ہونے گئے جن کی تباہی نبوت کے اہم مقاصد سے ہوار ہندوستان میں تحریک توحید کا سب سے برواشا ہکار!

دوسری راہ بیعتِ امارت کی تھی، چونکہ حفظ نظم کے لیے جس قوت کی ضرورت تھی وہ یہاں بالکل ناپیر تھی، اس کا تجربہ مولانا رہم آبادی نے زیادہ تر بنگال میں کیا گر یہ نظام مقصد کے لحاظ سے چندال مفید ثابت نہ ہوسکا۔ پنجاب اور دبلی میں بیر تجربہ اور بھی ناکام ثابت ہوا، یہاں امارت نے ایک پیشہ کی حیثیت اختیار کر لی، بعض نو جوانوں نے اسے زکوۃ خوری کے لیے ایک بہانہ بنالیا، ستحقین سے چھین کرغیر ستحق اسے اپی شہوات کا ذرایعہ بنا رہے ہیں، جولوگ وعظ فروثی سے روئی نہ کما سکے وہ امیر المؤمنین بن کر آرام سے گزر کرنے ہیں، جولوگ وعظ فروثی سے روئی نہ کما سکے وہ امیر المؤمنین رکھ لینے سے شرعا امارت کا منشا کرنے کور نہیں جانتا کہ سی شخص کا نام امیر المؤمنین رکھ لینے سے شرعا امارت کا منشا پورانہیں ہوسکتا اور نہ بی اس بہانہ سے موت جاہلیت کی وعید سے بچاجا سکتا ہے!

● کیاسلی گمان کرتی ہے کہ یس ا ں کا بدل چا ہتا ہوں، میرے خیال میں تو وہ گمرائی میں بھٹک رہی ہے۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدادل) کا در محمد الله المحديث اور تح الماس المحديث اور تح الماس المحديث اور تح الماست جديده

#### امارت خاصه:

بعض ہارے سادہ لوح دوستوں نے ایسی اختراعی امارتوں کو امارت خاصہ کا نام عطا فر مایا ہے اور اس سے استدلال کے گھوڑ ہے دوڑائے جا رہے ہیں۔حضرت ا بومویٰ ڈاٹیؤ؛ کی روایت خواہشِ ملازمت اور حضرت جعفر کی جحرتِ حبشہ کی قیادت سے اگر شرعی امارت ثابت ہو سکے تو شاید کل کوئی من جلاحضرت معاذ ڈٹاٹٹؤ کی رسالتِ یمن ہے" رسالتِ خاصہ" کی اصطلاح بھی وضع کرے تو کیا تعجب ہے؟ ولا مشاحة فیہ! لیکن غرض مقصد سے ہے نہ کہ الفاظ ومصطلحات کے اطلاق سے۔استدلال کی سخاوت کا یہ عالم ہوتو استرجاع کے سواکیا چارہ ہے؟ میری دانست میں اصلاح کی بدراہ بھی تا حال ناكام بــ لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا.

### ہارے اسلاف اور ان کا طریقِ کار:

سیری نواب صدیق حسن خال صاحب مرحوم کے ترجمان وہابیہ ابکار المنن، المقالة الفصيحه وغيره كے مطالعہ ہے معلوم ہوتا ہے كہ ان كے دل كى كيفيت كيا ہے اور ان کے ماحول کے مقتضیات کیا ہیں؟ کہیں دل کی کہنے کی کوشش فرماتے اور کہیں ماحول سے مجبور ہوجاتے ہیں لیکن مولانا محمد حسین صاحب مرحوم بٹالوی ماحول سے پورے متأثر ہیں، وہ اپنی کمزور پالیسی کی دعوت پوری قوت سے دیتے ہیں۔حضرت مولانا ثناء الله صاحب \_زيد محده \_'' المحديث' كصفحات مين سنجيرگي سے بہت مجھ کہہ جاتے ہیں کیکن اس جماعت منجمدہ کے لیے بیمسہل کافی نہیں، قوی مسہل جاہیے۔ جنگ عظیم اور سیاس تحریکات:

جنگ عظیم کے بعد حکومت کی ساس مصالح کی وجہ سے ملک میں ایک جیجان سا پیدا ہوا، رولٹ ایکٹ مارشل لاء کی وجہ سے ملک کی آئمسی کھلیں، جو چیزیں مھپ چھیا کر کہی جاتی تھیں کھلے عام کہی جانے لگیں۔فرق اتنا ہوا کہ جس چیز کے لیے بیرون

<sup>●</sup> وكيمين:صحيح البخاري، رقم الحديث (٦٥٦٥) صحيح مسلم، رقم الحديث (١٧٣٣)

اس مخلصانہ تک و دو سے ہمارے اہل حدیث نوجوانوں میں بے تدبر بھاگ دوڑ طبیعت ثانیہ بن گئی ہے، کوئی تحریک شروع ہو یہ حضرات اس کے لیے چیثم براہ ہوتے ہیں، ادھر تحریک شروع ہوئی ادھر یہ حضرات اس میں کود پڑے میرے تجب کی کوئی حد بندری جب میں نے دیکھا کہ بعض مخلص اہل حدیث خاکسار تحریک میں شامل ہوئے اور چپ وراست کا دظیفہ کرنے گئے، حالانکہ بہتحریک لادینی ہونے کے علاوہ اس میں اساسی طور پرکوئی ایس چیز نہیں جوایک اہل حدیث کے لیے جاذب ہوسکے۔ مجھے اپنے نوجوان دوستوں کے خلوص اور حسن نیت پرکوئی شبہ نہیں، مجھے ان کی قوت عمل پر بھی پچھ اعتراض ضرف ان کی قوت فکر پر ہے۔ رنج صرف یہ ہے کہ ان تازہ دماغوں میں عاقبت اندیش کا مادہ کیوں نہیں، وہ کام کرنے کے بعد کیوں سوچنا شروع کرتے ہیں؟ کام سے پہلے کیوں نہیں سوچتے؟

#### لا مور احرار كانفرنس:

لاہور کی احرار کا نفرنس میں چونیاں اور علاقہ فیروز پورکی اہل حدیث جماعتیں جو مولوی عبدالرحیم صاحب وغیرہ کی قیادت میں شریکِ اجلاس ہوئیں، صدر کا جلوں فوجی مولوی عبدالرحیم صاحب وغیرہ کی قیادت میں شریکِ اجلاس ہوئیں، صدر کا جلوں فوجی بینڈ کی تانوں میں نکل رہا تھا۔ ہمارے اہل حدیث نوجوانوں کے جنود جھوم جھوم کر بھی جلسہ کے انتظامات کو سرانجام دیتے تھے اور بھی مطبخ کی خدمت کرتے تھے، اور ہم جیسے قدامت پہند ندامت سے زمین میں دھننے کی سوچ رہے تھے، اور ہمارے بینوجوان

نگارشات (صداول) المحال ( 369 ) بھی المحال المحدیث اور ترین المحدیث ال

خواب تھا جو کچھ کہ دیکھا جو سنا افسانہ تھا

اس کے بعد یہ نامی مجاہدین اپنے گھروں کو واپس چلے گئے، اپنے کاروبار میں مشغول ہوگئے، اور پچھ عرصہ بعد حضرت مولانا محمد علی تکھوی نے مدینہ منورہ کی راہ لی، مولانا محمد داود صاحب غزنوی احرار سے الگ ہوگئے۔ ع

آن قدح بشکست و آن ساقی نماند

مخلص دوستوں کے نظم واطاعت کے تمام جوہر دوسرے اداروں میں جا کر ظاہر ہوئے اورا پی جماعت میں کارکن مفقود! اپنے اداردں میں ہم لوگ یوں برگانہ ہوگئے، اور جس کان نمک میں ہم گئے وہاں بھی نمک بننا نصیب نہ ہوا۔ یہ عجیب بات ہے کہ دوسری جماعتوں میں ہم بہتر کارکن ثابت ہوتے، مالی اور جانی ایثار کے لیے ہم بے نظیر سمجھے جاتے ہیں لیکن اپنے معاملہ میں بخل، بزدلی، سوء ظن، عدم اطاعت ہمارے وہ خواص ہیں جن میں ہمارا کوئی شریک نہیں۔ یہاں گوجرانوالہ میں میرے ایک مخلص دوست ہیں جن میں ہمارا کوئی شریک نہیں۔ یہاں گوجرانوالہ میں میرے ایک مخلص دوست ہیں جن کے حسنِ نیت اور صحتِ عقیدہ پر مجھے کوئی شہنہیں لیکن ان کا بیمال ہے دوست ہیں جن کے حسنِ نیت اور صحتِ عقیدہ پر مجھے کوئی شہنہیں لیکن ان کا بیمال ہے کہ وہ ہم ہماری کو وہ اتن کے عاشق غرض کندھے ہے بھی بستر رکھتے نہیں اور دومتضاد عقیدوں سے ہرایک کو وہ اتن جلدی تبول کرتے ہیں جے عقل قریباً ناممکن سمجھتی ہے۔ اپنے نوجوان دوستوں سے جمالیک کو وہ اتن جلدی تبول کرتے ہیں جے عقل قریباً ناممکن سمجھتی ہے۔ اپنے نوجوان دوستوں سے جمالیک کو دہ اتن گزارش ہے کہ حریتِ فکر کا بیر واقعی تقاضا ہے کہ آپ ہرتح کیک پر خور کریں لیکن رخت

وہ پیالہ ٹوٹ گیا اور وہ بلانے والا نہ رہا۔

www.KitaboSunnat.com

الكارشات (صداول) المحالي المحديث اورتريكات جديده علي المحديث اورتريكات جديده

سفر باندھتے ہوئے اور ہم سے جدا ہوتے ہوئے ذرا اپنا موقف دیکھیں اور انجام پر سیجے غور کریں، غالبًا جس گوہر نایاب کی تلاش میں آپ خانہ بدوش ہورہے ہیں وہ آپ کو اپنی جماعت میں بھی مل سکے گا اور شاید زیادہ آبرو ہے!

#### جماعت ِ اسلامی اور اہل حدیث:

خاکسارتح یک کی جگه اس وقت بتدریج اسلامی تحریک لے رہی ہے۔ کانگرس، لیگ، سوشلزم کے متعلق مولانا ابوالاعلیٰ نے اچھا اور مفیدلٹریچرشائع کیا ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ اب جمارے دوست پٹھان کوٹ کے لیے یا برکاب ہیں بلکہ بہت سے حضرات وہاں بہنچ کیے ہیں۔مولانانے رجب تاشوال کے ترجمان میں غالبًا بہت مگ آ کر فرمایا: " بجائے اس کے کہ آپ مجھے اپنے طریق پر کھینچیں، میں یہ حیاہتا ہوں کہ آپ لوگ خودا پی جگه بہت مصندے دل سے تحقیق کرلیں که آیا فی الواقع سنت کی بیروی کی وہی شکل صحیح ہے جواہل حدیث حضرات نے اختیار کی ہے؟'' معلوم نہیں مولانا مودودی صاحب س خاص شکل کی طرف اشارہ فرمارہے ہیں؟ جہاں تک دیانت کا تعلق ہے ہم لوگ کوئی دکا نداری نہیں کر رہے بلکہ سنت کی جو سیح صورت سجھتے ہیں اس پڑمل کرتے ہیں اور اس کی دعوت دیتے ہیں۔ بلکہ ''رسائل ومسائل'' کے باب میں مولانا نے جو پھے تقلید وعدم تقلید کی بجث میں فرمایا ہے قریباً وہی اہل حدیث کا مسلک ہے۔ اپنی انفرادی حیثیت کو قائم رکھنے اور اس کے لیے پروپیگنڈا كرنے كے ليے جس لب ولہجه كى ضرورت ہے اسے عليحدہ كرنے كے بعد مجھے اہل حديث کے دیرینہ خادم ہوتے ہوئے اس سے کوئی اختلاف نہیں۔ بلکہ تعجب ہور ہا ہے کہ جب خیالات کی بیر کیفیت تھی تو الگ جماعت بنانے سے کون سی مصلحت پیش نظر رکھی گئی ہے؟ جہاں تک میری رائے ہے اگر مولانا غور فرماتے تو بوی آسانی سے المحدیث میں م سکتے تھے مگر مصالح کا تقاضا یمی ہوا کہ الگ حلقہ بی کام کے لیے زیادہ مناسب

الگارشات (صاول) و المحالی الم

آل انڈیا اہل حدیث کانفرنس میں آپ کی توجہ سے بہت کچھ اصلاح ہو مکتی ہے، تعطل کی صورت جو اس وقت بظاہر نظر آرہی ہے اس کی ذمہ داری بہت حد تک خلص کارکنوں کے فقدان پر ہے، ہرصوبہ میں کام کے لیے بڑا وسیع میدان ہے، اس لیے میں کوئی وجہ نہیں دیکھتا کہ آپ دوسری تحریکات کی طرف بھا گیں، وہاں جاکر ڈیڈ لاک میدا کرنے کی کوشش کریں۔

اہل حدیث کی حرکت کا پہلا ہے اثر ہوا تھا کہ رسمی احناف اور اہل حدیث کے درمیان ایک قریبی برزخ پیدا ہوا جس کی قیادت دارالعلوم دیوبند کے ہاتھ بیل تھی، اب دیوبندی جمود اور اہل حدیث کے درمیان ہے ایک دوسرا قریبی برزخ پیدا ہوا ہے جس کی قیادت مولانا ابو الاعلیٰ فرما رہے ہیں، ایسے وقت میں جب تحریک اپنی کامیا بی کے مراحل طے کر رہی ہوتو ہوشمندی سے اس کی گہداشت ہونی چا ہے لیکن میں دیکھتا ہوں آپ خود سراسیمہ ہو رہے ہیں! عمل کی راہیں پیدا کرنا اور نامناسب عناصر کی اصلاح کرنا ہونہارنو جوانوں کا کام ہے۔ سیج طریق پرکام کر کے بعض غلط نہیوں کو رفع کرنا ہمارا فرض ہے۔

مولانا ابوالاعلى صاحب نے ايك مقام برفرمايا ہے:

''میں مسلک اہل حدیث کو اس کی تفصیلات کے ساتھ سیجھتا ہوں اور میں حنفیہ یا شافعیہ کا پابند'' (گارشات (مداول) کھی حوال میں مولانا کی لفظ '' تفصیلات' سے کیا مراد ہے؟ جہاں تک وثوق کے ساتھ کہا جا سکتا ہے اہل حدیث نے اپنی فروگی تفصیلات کے لیے پابندی کی بھی دعوت نہیں دی، جا سکتا ہے اہل حدیث نے اپنی فروگی تفصیلات کے لیے پابندی کی بھی دعوت نہیں دی، دیاتنا جو سمجھ میں آیا اس پر عمل کرنے سے جو شورش و ہیجان کی صورت پیدا ہوئی تو مدافعت ضرور کی گئی اور اس مدافعت سے شاید کوئی تحریک بھی محفوظ ندرہ سکے مناظرات سے کتنا ہی ہوئی نہ کوئی ضورت سامنے ضرور آ جائے گی، بلکہ مخصوص اجتہادی مسائل میں تنگ ظرفی کے خلاف اہل حدیث نے ہندوستان میں بہت حد تک کوشش کی۔ اور میں تنگ ظرفی کے خلاف اہل حدیث نے ہندوستان میں بہت حد تک کوشش کی۔ اور مولانا سے زیادہ اسے کون جانتا ہوگا؟ معلوم نہیں مولانا کو اس کے اظہار کی ضرورت ہی کیوں محسوس ہوئی جبکہ جماعت کا پیمتھمد ہی نہیں اور نہ اس کے لیے دعوت؟!

#### موجوده پروگرام:

جماعت اسلامی کے موجودہ پروگرام کا اس وقت جہاں تک علم ہوسکا ہے ایجے سلجے ہوئے دماغوں اور پاکیزہ روحوں کی تلاش کے سوا پجھنہیں، ارواح وادمغہ کے لیے ایک موزوں اکتثافی ادارہ ہے، اگر اچھے دماغ اور پاکیزہ روحیں اسی مقدار میں مہیا ہوگئیں جو نظام باطل کے ساتھ کھر لے سکیں تو شاید ایسا کسی وقت ہوجائے، ورنہ وہ نہایت اچھا لٹریج شائع فرما رہے ہیں، اور اگر وہ اسی قدر پر کفایت فرما دیں تو یہی ضرورت کی چیز ہوادر بہت کافی ۔ تو حید وسنت کے متعلق جو پچھ مولانا شائع فرما رہے ہیں اس ہے کہیں زیادہ برسوں پہلے اہل حدیث کہہ چکے ہیں، اور نظام باطل کے ساتھ لڑنے کے لیے نہ ان کے پاس کوئی خاص سامان ہے نہ اہل حدیث کے بیس، اور نظام باطل کے ساتھ لڑنے کے لیے نہ ان کے پاس کوئی خاص سامان ہے نہ اہل حدیث کے پاس، البتہ طریق کار اور پرو پیگنڈ ا میں ایس کے باس وئی خاہے ۔ میں ایس کے باس، البتہ طریق کار اور پرو پیگنڈ ا میں ایس کے باس کوئی خاص سامان ہے جس سے خواہ مخواہ عناد کی روح پائی جائے ۔ میں ایس کوئی خاص مون دیموں کہتے میں اشرف صاحب ویرو والی کا ایک مضمون ''مولوی

فاضل کی تیاری'' کے عنوان سے شائع ہوا ہے، مضمون کے الفاظ اور ظاہری مطلب سے اختلاف نہیں، جس ذہنیت کی بو اس میں پائی جاتی ہے وہ "کلمۃ حق أريد بھا (گارشات (صادل) المحال المحال

"موجودہ دور میں اہل حدیث حضرات نے خدا اور رسول سے کچھ فیصدی پر سمجھوتہ کر لیا ہے کہ اتن فیصدی کتاب وسنت کے لیے اور باتی نظام باطل کے لیے۔"

خدائی جانتا ہے کہ ہم نے نظام باطل کے ساتھ کہاں تک سمجھوتہ کیا ہے اور نظام باطل کہاں تک سمجھوتہ کیا ہے اور نظام باطل کہاں تک ہم پرخوش ہے؟ البتہ نظام باطل کو اتنا تھکا یا ضرور ہے کہ آئندہ سمجھوتہ کرنے والوں کے لیے راستہ صاف ہوجائے، حالانکہ حضرت عزیز نے بھی نظام باطل سے تاحال''کوژ'' کے ڈکلریشن اور''کوژ'' کے لیے تکٹوں ہی پر سمجھوتہ کیا ہے، تو پیں ابھی وہاں بھی نہیں داغی گئیں۔

صحیح مسلم، رقم الحدیث (۲۰،۱۱) دراصل بید حفرت علی النظ کا قول ہے جو انھوں نے خوارج کے حق میں کہا تھا جب انھوں نے قرآن مجید ہی کو حاکم بنانے کا حیلہ ظاہر کیا۔

<sup>🛭 [</sup>المائدة: ٢٠٦]

نہ پیدا ہو۔ ورنہ عزیز صاحب یقین فرما کیں دل ان کے ہاتھ نہیں ہیں وہ صرف قلم کے

ما لک ہیں۔ والسلام

لَكُارِشَات (حدول) كالمن المحديث اورتم يكات جديده ( 375)

# حافظ محدز کریا اور مولانا حکیم عبدالرحیم اشرف کے جواب میں

چند دن ہوئے میں نے ایک مضمون اس سراسیمگی سے متاثر ہو کر لکھا تھا جو
نوجوانوں میں جدید تر یکات کے متعلق پائی جاتی ہے۔ یہ چیرت آ میزاور غیر فکری گل و دو
عام مسلمانوں میں بھی پائی جاتی ہے لیکن میں نے صرف اہل حدیث نو جوانوں کو مخاطب
کیا تھا، میرا خیال تھا ان لوگوں میں قبول حق کے لیے فکری صلاحیتیں نسبتاً بہتر ہیں شخصی
افکار کے لیے ان کے خمیر میں چونکہ عصبیت اور ضد نہیں اس لیے ان کے دماغ ایک حد
تک صاف ہیں۔ اپنے طبی رجحانات کے لحاظ سے بھی مجھے چونکہ جماعت اہل حدیث
میں سے تعلق ہے اس لیے میں نے سمجھا کہ اپنے بھائیوں پر حرف گیری کا مجھے پچھوتی
ہی سے تعلق ہے اس لیے میں نے سمجھا کہ اپنے بھائیوں پر حرف گیری کا مجھے پچھوتی
ہی مسلمان امید ہے کہ "العاقل من اتعظ بغیرہ " پڑمل کریں گے۔
مقصد یہ تھا کہ قبول حق کے لیے آ مادگی اچھی چیز ہے لین عواقب سے برفکری اور
مقصد یہ تھا کہ قبول حق کے لیے آ مادگی اچھی چیز ہے لین عواقب سے برفکری اور

معصد میں خیر شعوری آمد ورفت متقبل میں اس کے نتائج اچھے نہ ہول گے، اس لیے تو نے فکر کے استعمال کی عادت سیکھنی جا ہیں۔
لیے توت فکر کے استعمال کی عادت سیکھنی جا ہیں۔

لین عقل مندوہ ہے جو دوسروں کو دیکھ کر ہی تصیحت حاصل کر لے۔

نگارشات (صدادل) 🗫 📢 ( 376 ) 🗫 🗘 مسلكِ الجعديث اور تحريكات جديده

اظہارِ خیال میں جس شرافت اور سنجیدگی کا ثبوت دیا گیا ہے اس کے لیے اپنے محتر م مخاطب کی فطری صلاحیتوں کا اعتراف کرتے ہوئے اس ماحول کا بھی شکر گزار ہوں جس میں ان کی تربیت ہوئی،میرے سطحی خیالات پرانھوں نے پوری دفت ِنظر سےغور فر مایا۔

# تحریکات کے متعلق میرا خیال:

اصل مقصد خدمتِ اسلام ہے، اصلاحی تحریکات ذیلی اور شمنی سفر ہیں جنھیں نا گزیر حالات میں اختیار کرنا پڑتا ہے۔ ان کا ظہور اور عروج بلکہ نشو و نمامحض الله تعالیٰ کی مشیعت اور توجه پر موقوف ہے، جب زمین میں مفاسد بر صنے لگتے ہیں تو حق تعالیٰ بعض نیک دل لوگوں کے دل میں ڈال دیتا ہے، وہ اصلاح کے لیے میدان میں آ جاتے ہیں ، نجد میں وہابی تحریک، الجزائر اور تینس میں سنوی تحریک، جمال الدین افغانی کے سنہری کارنامے اور ہندوستان میں سیدشہید کے اعمال صالح اس کے کھلے نظائر ہیں کہ الله تعالی نے کیسے کمزور آ دمیوں کو کن ناخوشگوار حالات میں کام کی توفیق عطا فرمائی؟ تحریک مجھی اپنا پروگرام مکمل کرنے کے بعد خود بخو دختم ہوجاتی ہے، مبھی اس کے پروگرام کی جامعیت اس کومستقل حیثیت عطا کر دیتی ہے، بھی ناخوشگوار حالات اس کی راہ کو روک دیتے ہیں ، ان میں وہ عوارض بھی شامل کیے جا سکتے ہیں جن کا ذکر محترم نقاد نے اینے ارشادات میں فرمایا ہے۔ ہرتحریک کا ہمیشہ زندہ رہنا ضروری نہیں کیکن اس کی قبل از وفت موت ناخوشگوارخطرات کا پیش خیمه ہوسکتی ہے، اس لیے اگر حواد یے روز گار تسمی تحریک کوقبل از وفت ختم کرنا جاہیں تو ہمارا فرض ہے کہ ہم ان ناہموار حوادث کا مقابلہ کریں اورتح کیک کو کامیاب بنانے کی کوشش کریں۔ یہ میرے ذاتی خیالات ہیں معلوم نہیں کہ فلسفہ اجتماع کا اس کے متعلق کیا فیصلہ ہے؟

میرا پختہ یقین ہے کہ حوادثِ زمانہ تحریک اہل حدیث کوقبل از وقت ختم کر دینا چاہتے ہیں، میرے اہل حدیث دوست اس غلطی میں زمانے کی اعانت فرما رہے ہیں، میں چاہتا ہوں کہ زمانے سے بنگ کی جائے، زمانہ اس کے خلاف جن سازشوں سے محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ نگارشات (صراول) کی او یا جائے ، وقت کو مجبور کیا جائے کہ وہ ہمارا ساتھ دے ،
کام لے رہا ہے انہیں ناکام بنا دیا جائے ، وقت کو مجبور کیا جائے کہ وہ ہمارا ساتھ دے ،
فلفہ اجتماع کے قوانین اگر ہمارے حق میں نہیں ہیں تو ہم نظیر قائم کریں کہ بیہ قوانین ،
جب حق سے متصادم ہوں تو انھیں بدلا جا سکتا ہے، ہمیں ایک نجومی کی موت نہیں مرنا جو ستاروں کی حرکات کو اپنے خلاف د کھے کر قبل از وقت مرنا شروع کر دیتا ہے!

### اہل حدیث سے کیا مراد ہے؟

اس عنوان کے ماتحت حافظ زکریا صاحب نے جو تعریف فرمائی ہے اگر وہ طباعت کی اغلاط سے محفوظ ہے تو وہ معنی خیز تعریف نہیں یا کم از کم میں اسے نہیں سمجھ سکا۔ مسلک کی تعریف میں افراد کا کامل نظرید، سواس کی تشریح عمل بالحدیث کے ساتھ، نہ یہ منطقی تعریف ہے، نہ عرفی، نہ یہاں پر کسی فئی تعریف کی ضرورت ہی ہے۔ حضرت مولانا ابوالاعلی فرماتے ہیں 'المحدیث نے اچھا کام کیا'' آپ بھی فرماتے ہیں کہ فقد اور حدیث کی کتابوں میں ''اہل حدیث' کے لفظ موجود ہیں، میں بھی ای موہوم چیز کی جمایت میں گزارش کررہا ہوں۔ اب آپ فرماتے ہیں کہ 'اہل حدیث سے کیا مراد ہے؟'' سع گزارش کررہا ہوں۔ اب آپ فرماتے ہیں کہ 'اہل حدیث سے کیا مراد ہے؟'' سع کوئی ہتلائے کہ ہم بتلائیں کیا

واقعی اگر جناب خالص اہل حدیث "ماحول میں پرورش" پانے کے باوجود اہل حدیث کونہیں سمجھ سکے تو حجة الله البالغة (۱/ ۱۵۷ - ۱۵۲ باب الفرق بین الهل حدیث کونہیں سمجھ سکے تو حجة الله البالغة (۱/ ۱۵۷ - ۱۰ باب الفرق بین الهل الرأي و اهل الحدیث) کا مطالعہ فرما کیں - ابن حزم کی احکام میں سنت کی بحث پڑھیں، شخ الاسلام ابن قتیبہ وینوری کی کتاب "تأویل مختلف الحدیث فی الرد علی اعداء اهل الحدیث کا ابتدائی حصہ ملاحظہ فرما کیں، ابن عبدالبرکی "جامع بیان العلم و فضله" کے بعض ابواب دیکھیں، الموافقات کی جلد الث سے استفادہ کیا جا سکتا ہے، اگر کوئی مانع نہ ہوتو والدخود حضرت مولانا نیک محمد صاحب کی طرف مراجعت فرما کیں -

نگارشات (صادل) کی ایس استنباط مسائل کے لحاظ سے نصوص کتاب وسنت مختصر بیہ ہے کہ مسلک اہل حدیث میں استنباط مسائل کے لحاظ سے نصوص کتاب وسنت کو اولی مرتبہ حاصل ہے، فہم نصوص میں سلف یعنی صحابہ کے طریق کا التزام ضروری ہے، اشخاص اور افرادِ امت کے طریق فہم کو یہاں کوئی اساسی حیثیت حاصل نہیں، اس کا لازی نتیجہ بیہ ہے کہ نہ یہاں تقلیدی جمود ہوگا اور نہ کسی بڑی سے بڑی شخصیت کے لیے عصبیت، نتیجہ بیہ ہے کہ نہ یہاں تقلیدی جمود ہوگا اور نہ کسی بڑی سے بڑی شخصیت کے لیے عصبیت، عوام علا کی طرف اسی فکتہ سے رجوع کریں گے اور علما کا طمح نظر نصوص کتاب وسنت ہوگا، اب آب خود فیصلہ فرمالیں کہ بیتح یک قائم بالغرات ہے یا قائم بالغیر؟

همینت بنیاد تحریک و بس

اس تجزیہ کے بعد ناممکن ہے کہ کوئی باطل نظام تحریک کے ساتھ ساز گار ہو سکے
بلکہ ہراہیا آ کمین جو کتاب وسنت کی روشی میں نہ بنایا گیا ہواسے درست کرنا یا بدلنا
قطعی طور پرضروری ہوگا، جیسے تحریک کا ماضی اس کا کھلا ہوا ثبوت ہے، اور جب تک
جود اور شخصی عصبیت دنیا میں موجود ہے نظام باطل اپنی سیاہ کاریوں کے ساتھ دنیا پر
مسلط ہے، تحریک کونییں مُنا چاہیے اور نہ ان شاء اللہ مٹے گی، اور قدرت اسے بے وقت
ناپید نہیں ہونے دے گی۔ اس لیے میں نے اپنے نوجوان دوستوں سے اپیل کی تھی کہ
کود بھاند کی عادت سے تحریک کا خون ناحق اپنے سر پر نہ لیس اور نہ ہر روزنی قیاد تیں
پیدا کرنے کی کوشش ہی کریں بلک جزوی اختلافات کے باوجود پہلی بنیادوں پر تعمیری
کوشش کریں۔

﴿ لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوٰى مِنْ أَوَّلَ يَوْمِ أَحَقُّ أَنْ تَقُوْمَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُجِبُّونَ أَنْ يَّتَطَهَّرُوا وَ اللهُ يُجِبُّ الْمُطَّهِّرِيْنَ ﴾ [التوبة: ١٠٨] اس وقت آب كي يَامالت ہے:

> إذا ما رأية رفعت لقوم تلقاها عرابة باليمين

صرف اور صرف یکی تحریک کی بنیاد ہے۔
 محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدول) کھی (379) جماع کا ساکِ الجدیٹ اور تریکا ہے جدیدہ ''کوئی قوم جھنڈا جب کھڑا کر بے تو عرابہ اس کی حمایت کے لیے تیار ہوجا تا ہے۔'' بیداس چیز کی دلیل ہے کہ د ماغی تو از ن صحیح نہیں۔

## محرکات اورمهیجات کا فقدان:

اگر واقعی تحریک ان مہیجات اور محرکات سے خالی ہو پچک ہے جو کسی جماعت کو مضبوط اور وحدت کی حیثیت سے قائم رکھ سکتے ہیں تو اس آڑے وقت میں ہمیں پوری وفاواری سے جماعت میں ان خصائص کو پیدا کرنا چاہیے جو اسے سوسائٹی میں ایک معزز رکن یا اہم عضر کی حیثیت سے قائم رکھ سکیں۔نو جوان دماغ جس بھاگ دوڑ کے عادی ہورہے ہیں ان کی مثال اس ناشکر گزار پرندے کی ہوگی جوموسم بہار میں ورخت کے بچلوں اور سایہ سے فائدہ اٹھائے کیکن خزاں ہوتے ہی آشیانہ کے لیے مرسخ ہنیوں کی تلاش میں بھاگنا شروع کردے۔

جماعتی ذہن دراصل افراد کے ذہن کی ترقی یافتہ اور ممتزج شکل ہے، اگر افراد وہنی پریشانی میں مبتلا ہوں تو جماعتی ذہن کی شکایت اپنی شکایت ہی کے مترادف ہوگ، اس لیے آپ جیسے شلص احباب سے یہ امید بے جانہ ہوگی کہ جماعتی ذہن کو پیدا کرنے اور ان محرکات کو واپس لانے میں اپنی کوششوں کو صرف کریں جن کے زائل ہونے سے یہ خرابی پیدا ہورہی ہے۔ یہ گزارش جناب کے مفروضہ کوتسلیم کرنے کے بعد کر رہا ہوں ورنہ میں وثوق سے کہ سکتا ہوں کہ حالات کے جائزے میں وقت نظر کا شوت نہیں دیا گیا، حالات اس قدر مایوں کن نہیں جیسے ظاہر کیا جا رہا ہے، اور نہ یہ تجزیر ہی صحیح ہے جس پر مفروضہ کی بنیا در کھی گئی ہے۔

#### وقت کی اسپرٹ:

میں ہے کہ وقت کی اسپرٹ سے ناواتفیت اور متصادم قوتوں سے بے خبری کی موجودگی میں صرف اصول کی گرمی کوئی اہمیت نہیں رکھتی لیکن سوال میہ ہے کہ آیا میہ

نگارشات (صداول) 💸 🛠 ( 380 ) کانتو جديده صورت حال ہے بھی؟ پیشِ نظر گزارشات متصادم قو توں کومحسوں کرتے ہوئے سپر دقلم ہوئی ہیں، اور ان پر جہاں جناب نے تنقید کی ضرورت محسوس فر مائی وہاں سینکڑوں درد منداحباب نے اسے پسند بھی فرمایا، لیکن اگریہ خیال سیح نہیں ہے کہ جماعت کی موت ا فراد کی موت کی طرح ہے اور اس میں اعادہ حیات کی کوئی صورت نہیں تو میں آپ کے مفروضہ کی بنا پر آپ سے اتفاق کروں گا کہ اصلاح کی کوششوں کو یکسرختم کر کے نئی جماعت كى تفكيل كا سوال سامنے آجانا جا ہے اور ﴿ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ ﴾ كى یا داش کے لیے تیار ہوجانا چاہیے، لیکن میں ادب سے گزارش کروں گا کہ حالات کی نوعیت اس طرح نہیں۔قوم یونس مَلِیًا کی تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ اس لحاظ ہے جماعت اور قوم کا معاملہ افراد سے بالکل جدا ہے، مایوس اور بے امید حضرات سے صرف اتنی گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ وہ پاس اور بے امیدی کا وعظ کہنا حچھوڑ دیں۔ آنخضرت مَّاثِیْمُ نے فرمایا ہے: "من قال هلك الناس فهو أهلكهم." (مسلم: ٢/ ٣٢٩)

يبهمي آپ كا احسان موگا اور جماعت كى اجم خدمت!

حالات کی ناخوشگواری کومحسوں کرتے ہوئے یہی ایک داعیہ تھا جس کی بنا پر آل انڈیا اہل حدیث کانفرنس میں ایک خوشگوار تبدیلی کی کوشش کی گئی، اور کئی مخلص دوست ان مساعي مين پيهم مصروف بين ـ شكر الله مساعيهم.

حافظ ابن قتيبه دينوري رئالك (٢٧٦ه) نے اپنے زمانے كے متعلق فرمايا تھا: "الناس أسراب طير يتبع بعضها بعضا، ولو ظهر لهم من يدعي النبوة مع معرفتهم بأن رسول الله \_صلى الله عليه وسلم\_ حاتم الأنبياء أو من يدعي الربوبية لوجد على ذلك أتباعا وأشياعا." (تأويل مختلف الحديث، ص: ١٣)

''لوگ برندوں کےغول کی مانند ہیں جوایک دوسرے کے پیچھےاڑنا شروع كر دينة بين، اگر كوئى نبوت اور خدائى كا مدى بھى آ جائے تو اسے بھى كچھ

جس شنے کھا کہ لوگ ہلاک ہو گئے تو وہ خود سب سے بڑھ کر ہلاک ہونے والا ہے۔

نگار شات (صداول) 💸 🛠 ( 381 ) 🗫 🐧 ملك الجحديث اورتم يكات جديده

نہ کچھ رفیق اور ساتھی مل جائیں گے۔''

یہ حقیقت آج ہمارے نوجوانوں میں کس قدر نمایاں ہے؟!

## موجوده اہل حدیث پرایک نظر:

حافظ ذکریا صاحب فرماتے ہیں:

"اب جب ہم ہندوستان کی جماعت اہل حدیث کی طرف نظر اٹھاتے ہیں تو
ہماری خواہشات کے علی الرغم جماعتی حیثیت سے ایک بے اثر و بے روح بلکہ
معاف کیجے ایک بے مقصد اور بے شعور انسانوں کی بھیٹر دکھائی دیتی ہے۔"
حقائق کے بیان میں حافظ صاحب نے جس صاف گوئی سے کام لیا ہے اس کے
لیے وہ مبارک باد کے مستحق ہیں، ان کے غواص قلم نے دل کی گہرائیوں سے جس طرح
موتیوں کو نکال کر صنحی قرطاس پر بھیرا ہے اور دل کے گوشوں میں جو چیز مستورتی اس
کے اظہار میں ان کی جرائت ہزار تحسین کی سزا وار ہے، اسے کتنا ہی تلخ سمجھا جائے لیکن
میسے ہے اور ایک مخلص دوست کی در دمندانہ آ واز، جس کی بنیا دخلوص پر ہے، نیک نیتی
پر ہے، اس کے خلاف میں ایک حرف بھی نہیں کہنا چاہتا، بلکہ امرت سر کے ارباب
قیادت کی توجہ دلانا چاہتا ہوں کہ ہمارے ماضی پر ایک تبھرہ ہے جو شقیھِ مَن شَاهِ مَن قَنْ

اَھْلِھَا ﴾ کی حیثیت رکھتا ہے۔ ع چیست یاران طریقہ بعد ازیں تدبیر ما

پیسٹ کاران سربیل کے اس کریفہ جمعہ ارین سربیر ، گرفتاران تفسیر سلف و خلف فرما کمیں کہ کیا ہے ہماری ہی تصویر ہے؟ میں اس کوضیح سمجھتا ہوں اور اس کا جواب آپ حضرات پر چھوڑتا ہوں، اور حافظ ذکریا صاحب سے گزارش کروں گا کہ بیصورت حال ہر جگہنہیں۔میرا اپنا خیال یہی تھالیکن آل انڈیا اہل حدیث کانفرس کے اجلاس وہلی پرمختلف احباب سے ملنے کے بعد میں محسوس کرتا ہوں کہ

احباب گرای!اس کے بعد ہاری تدبیر کیا ہے؟

نگارشات (حدادل) 😂 📢 ( 382 ) کارشات (حدادل) 🕏 🖒 ملک الجود بیث اورتح یکات جدیده

حالات بحد الله قابل اصلاح ہیں، اس لیے آپ کے ارشادات کو کلیتًا پوری جماعت کے متعلق تسلیم کرنے میں مجھے تا مل ہے، بعض جگہ حالات واقعتاً ناخوشگوار ہیں۔

# ابلِ حدیث کی سرکاری تصدیق:

حافظ صاحب فرماتے ہیں:

''میرے خیال میں تو جماعت اپنے مقصد کو اسی دن بھلانے میں مشغول ہوگئی تھی جس دن اس نے سرکار انگاشیہ سے اپنے نئے نام اہل حدیث کی تصدیق کرا دی تھی۔''

میں تسلیم کرتا ہوں کہ اس راہ میں حکومت سے جو اعانت چاہی گئی وہ بالکل غیر مستحسن تھی اور موجودہ حالات تو الی مساعی کے لیے قطعاً ناساز گار ہیں۔ میں حافظ

صاحب سے عرض کروں گا کہ وہ مندرجہ ذیل گزارشات برغور فرما کیں:

ی کوشش جماعت کی طرف سے نہیں تھی بلکہ یہ مولانا محمد حسین صاحب بٹالوی کی کوشش تھی، جو انبالہ کیس اور پٹنہ کیس کے تا ترات سے جیب زدہ ہورہے تھے، جبہ انبالہ کیس کے ملزم جزیرہ انڈیمان کی''سیر'' کے لیے بھیج دیے گئے تھے اور باقی ''وہابیوں'' کی تلاش حکومت کے پیش نظر تھی، جناب کی نگاہ نے صرف ایک عیب کی بنایر باقی محاس نظر انداز فرما دیے۔

ولكن عين السخط تبدي المساويا

مولانا بٹالوی کی بیکوشش "المجتهد یخطئ ویصیب" کے اصول پر تجی جانی جانی چاہیں۔ اللہ نہ کرے کہ "اسلامی تحریک" پرید دور آئے، اگر ایسا ہوا تو دنیا دیکھے گی کہ جماعت کے اربابِ فکر کہاں تک سوچ سکتے ہیں؟

🕏 پیلفظ اہل حدیث کی تصدیق نہ تھی بلکہ لفظ وہانی سے بریت کے لیے تھی ۔ حکومت

کونکہ غصے کی آ نکھ تو عیوب ہی نمایاں کرتی ہے۔

نگارشات (حسادل) کی کورفع کرنا اخلاقی فرض تھا جو مولانا بٹالوی رشلی المحدیث اور تریکات جدیدہ
کی اس غلطی کو رفع کرنا اخلاقی فرض تھا جو مولانا بٹالوی رشاشند نے انجام دیا، ورنہ
لفظ المحدیث تو پہلے ہی موجودتھا، جو غلطی رفع ہونے کے بعد باقی رہا۔ تعجب ہے
کہ حافظ صاحب ''خالص اہل حدیث' ماحول میں تربیت یانے کے باوجود اپنی

تاریخ سے استے ناآشنا کیوں ہیں؟

ای تصدیق کے بعد بھی نظام باطل کی تابی کے لیے اندرون اور بیرون ہند میں جو بچھ ہوا اس کی نظیر جدید تح یکات شاید پوری صدی میں بھی پیدا نہ کرسکیں۔مولانا مرحیم آبادی،حضرت مولانا غازی پوری،مولانا عبدالاول غرنوی،مولانا عبدالواحد غرنوی،مولوی عبدالرحیم صاحب لا ہوری،مولوی فضل الیٰی صاحب وزیرآ بادی،مولوی سید اکبرشاہ،مولوی ولی محمد و دیگر حریت پند بزرگوں کی کوششیں ہمارے لیے صدیوں تک سرماید افتخار رہیں گی ب

أولئك آبائي فجئني بمثلهم وإذا جمعتنا يا جرير المحامع

آپ نے قلم کی ایک جنبش ہے اس ساری خونی داستان پر پانی پھیر دیا، یہ ایسا قصہ بیں جس کی تفصیلات قلم کی زبان پر آسکیں۔ ع

تمبھی فرصت میں سن لینا بڑی ہے داستاں میری

مجھے انسوں تھا کہ مصنف' علماءِ ہند کا شاندار ماضی' نے تاریخِ ہند پر بواظلم کیا کہ تحریکِ ہند کے اصل محرکین کو محض دیو بندی عصبیت کی بنا پر قریباً نظر انداز کر دیا، مگر آپ حضرات سے کیا عرض کروں کہ آپ بے خبری میں ایک غلط شہادت دے رہے ہیں۔ ع

جو چاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ اس تصدیق کے باوجود جماعت کے عملی اقدامات پر

یہ بین میرے آباء واجداداے جریرا کوئی ان جیسا محفل میں لاکرتو دکھا!

(نگارشات (حسادل) ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ 384 ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ مَلَكِ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ الْحَدَيْنَ الْحَدُيْنَ الْحَدَيْنَ الْحَدَيْنَ الْحَدَيْنَ الْحَدَيْنَ الْحَدَيْنَ الْمَالِ اللَّهِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ اللَّهُ الْحَدِيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدِيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ الْحَدَيْنَ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ الْمَالِمِي الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمِي الْمَالِمُ الْمَالِ

#### نقار خانه میں طوطی:

مجھے معلوم ہے کہ میری حیثیت بقول جناب نقار خانہ میں طوطی کی ہے گراس میں میں مراکیا قصور؟ آپ حضرات آنے والے خطرات کی بنا پر مجھے اکیلا چھوڑ گئے ہیں اور اپنے لیے نئے ماحول کے انتخاب میں مشغول ہو گئے تو کیا میں بھی بولنا چھوڑ دوں؟ میں جناب کے اس مشورہ کو قبول نہیں کرسکتا۔

کیا پورے اسلامی پرلیس میں ''کوش'' کی حیثیت طوطی کی نہیں؟ کیا ان حالات میں اپنے فرائض چھوڑ دیے جا کیں؟ کیا اسلامی تحریکات کے نقارخانہ میں آپ کی تحریک طوطی سے زیادہ حیثیت رکھتی ہے؟ تو کیا پھر مولانا مودودی اور عزیز صاحب اپنامشن اس لیے چھوڑ دیں کہ نقارخانہ ان کا ساتھ نہیں دے رہا؟ سے پوچھے تو اکیلا بولنے ہی میں لطف آتا ہے، مگر میں نے امسال اہل حدیث کانفرنس کے اجلاس میں بہتوں کو بولنے پرآ مادہ کرلیا۔

#### متضاد جذبات:

میں اعتراف کرتا ہول کہ ضعف قیادت کے علاوہ اور بھی نقائص ہیں جن کی وجہ سے بعض حضرات کی فطری قو تیں جماعت کے اندررہ کرظہور کا موقع نہیں پاسکتیں لیکن میں اس ارشاد کے قبول سے انکار کرتا ہول کہ صرف ان نقائص ہی کی وجہ سے بعض حضرات دوسری تحریکات میں جانے پر مجبور ہو گئے بلکہ ان نقائص کے ساتھ ان حضرات کی وجہ کی وجہ کی عاوت کی وجہ کی دہنی شکست بھی اس کی ذمہ دار ہے۔ "نزع الدخف قبل رؤیة الماء" کی عاوت کی وی وی دی کے بہتے ہی موزے اتار لینا۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدول) المحالی المحدیث ( 385 ) کھا المحدیث اور تر یکات جدید المحدیث المحدیث المحدیث کی طرف لے جا رہی ہے اور "کل جدید لذیذ" کا چسکا بھی انھیں پابرکاب رہنے پر مجبور کرتا ہے۔

آپغورفرہائیں کہ تحریک اسلامی کی اس مختصری عربی آمد ورفت کا سلسلہ کس طرح بندھ رہا ہے؟ حضرت مولانا منظور نعمانی ،محترم مجمد شاہ صاحب ،محترم سید ابوالحن علی صاحب ندوی ، مولانا جعفر صاحب ندوی کیور تھلہ۔ ان میں بعض حضرات تقوی ، صلاح اور حسن عمل کے لحاظ ہے کسی تعارف کے مختاج نہیں لیکن وہ ''جماعت اسلامی'' کے نظام سے مطمئن نہ ہو سکے ، ادر اس وقت وہ بعض دوسری جماعتوں میں اچھا کام کر رہے ہیں۔ کیا یہ بحولیا جائے کہ ''جماعت اسلامی'' کے نظام میں ان کی فطری قوتوں کی نشو و نما کے لیے کوئی موقع نہ تھا؟ بلکہ اصل معاملہ یہ ہے کہ بعض لوگ اپنی افحاد طبیعت کے لحاظ سے ایک نظام میں نہیں ساستے ، وہ یہ گوارانہیں کرتے کہ اچھی روحوں اور بہتر کے لحاظ سے ایک نظام میں نہیں ساستے ، وہ یہ گوارانہیں کرتے کہ اچھی روحوں اور بہتر منافوں کے میاسر آنے تک اپنی عملی قوتوں کو تعطل کی نذر کیے رکھیں ، اس لیے وہ پورے خطرات کو خلوص کے ساتھ دوسرے اداروں میں کام کر رہے ہیں ، جیسے ہم آپ جیسے حضرات کو دوراع کرنے پر مجبور ہیں۔ ع

سلامت روی و باز آئی

اس لیے تنہا جماعت کا نظام ہی اس کا ذمہ دار نہیں چیکنے کی عادت بھی اس تقلب کا موجب ہوسکتی ہے۔

ہجرتِ مدینہ کے بعد ایک بزرگ نے آنخضرت مَالَّيْنِم سے کہا تھا: "محمد! أقلني بیعتی" میری بیعت واپس دے وو۔ اور به کهه کر چلا گیا تو آنخضرت مَالِیْنِم نے بھی فرمایا تھا: "المدینة کا لکیرینفی الخبٹ" مدینہ بھٹی ہے، اس میں میل کی تخبائش نہیں۔ (بخاری مع الفتح: ٤/ ٩٨، ٢٠١/١٣ وغیرہ)

<sup>🛈</sup> سلامتی کے ساتھ جاؤاور واپس آؤ۔

صحيح البخاري، رقم الحديث (٦٧٨٣) صحيح مسلم، رقم الحديث (١٣٨٣)

نگارشات (صداول) كالم ( 386 ) المحال المحديث اورتريكات جديده

جماعت میں نقائص ہیں لیکن یہ تحریک پیا حصرات بھی معصوم نہیں ہیں، شکایت بھی دراصل ان حصرات ہی سے ہے ورنہ حریت ِفکر پر پابندی اہل صدیث کی فطرت کے خلاف ہے۔

### حامليت جديده اورامل حديث:

جماعت کے متعلق میرے مفروضہ کو قبول فرما کر محترم حافظ صاحب فرماتے ہیں: ''جاہلیت ِ جدیدہ کے متعلق اہل حدیث نے بچاس سال میں کون سالٹر پچر شائع کیا ہے؟''

میں اس فروگزاشت کو مانتا ہوں کہ پورپین تہذیب کے بعض حصوں کے متعلق جماعت اہل حدیث نے اصلاحی توجہ نہیں کی لیکن اگر آپ جماعت کے پروگرام کی نوعیت پرغور فرمائیں تو یفلطی اس قدراہم نہ ہوگی جس پر آپ اس قدر ناراض ہوں۔ جماعت کا پہلا پروگرام بیتھا کہ جاہلیت جدیدہ کو یکسر رخصت ہی کر دیا جائے، چنانچہ جماعت کا پہلا پروگرام کی حصت یا غلطی پر کھا ہے گئے کہ آج تک بید پروگرام پیش نظر رہا، میں پروگرام کی صحت یا غلطی پر بحث نہیں کرنا چاہتا، میں اس راہ کی ناکامیوں کو مانتا ہوں لیکن عشق کی ان سرشار یوں بحث نیوکرا نکار کروں کہ آج بھی ان میں سے بعض مخلص پراگندہ حال اس امید میں جی رہے ہیں کہ ہم اس جاہلی نظام کو جڑوں سے اکھیڑویں گے۔

حافظ صاحب! ان مجانین کے سامنے لٹریچر کا سوال کیونکر آئے گا؟ ابتداءً یہ کوشش اخوانِ دیو بند کے ساتھ مشترک تھی، بعد میں اس کی ذمہ داریاں تمام تر ان لوگوں پر آئیس جن کے وجود سے جناب کو فلسفیا نہ انکار بھی ہے اور انھیں آ پ مخلصا نہ ملامت بھی فرما رہے ہیں۔ اس جنون کے بعد لٹریچر کی تاجرا نہ دانشمندیوں کو ہم نہیں سمجھ سکے تو ہمیں معذور سمجھا جائے گا۔ لٹریچر میں آ پ زیادہ اعتاد نہ فرما کیں، تحریکات کے مدو جزر میں معذور سمجھا جائے گا۔ لٹریچر میں آ پ زیادہ اعتاد نہ فرما کیں، تحریکات کے مدو جزر میں جلسے، تقاریر، سیا ہیا نہ زندگی، مصنوعی جنگ ، ساری چیزیں وقتی اہمیت کے بعد اپنا وقار کھو چکی ہیں، یہ موسی لٹریچر جسے جناب آج وقت کی آ واز فرما رہے ہیں میرا خیال

www.KitaboSunnat.com

نگارشات (صداول) ( 387 ) 386 اسلک الجدیث اور تر یکات جدیده جو نقر یب اپنا وقار کھو دے گا۔ اس کے بعد ہم اور آپ پرانے لٹر پچر کی طرف رجوع کریں گے جہاں نواب صدیق حسن خان، مولانا مشس الحق ڈیانوی، مولانا عبدالرحمٰن مبارک پوری، مولانا عبدالاول غزنوی، مولانا تلطف حسین مرحوم، فتح البیان، فتح

الباری،عون المعبود، تخفۃ الاحوذی جیسا پاکیزہ لٹریچر لیے آپ کا استقبال فرمائیں گے۔ اس وقت جناب کواس موسی لٹریچر اور ہمارے لٹریچر کی اہمیت معلوم ہوگی ۔ ۔

فسوف ترى إذ انكشف الغبار أ فرس تحت رجلك أم حمار

دوسرا پروگرام کتاب وسنت کی علمی اورعملی اشاعت کا تھا، جس کی ابتدا دہلی میں ان لوگوں نے کی جوسابقہ ہنگاموں کے بعد بقیۃ السیف کا حکم رکھتے تھے۔ وہلی کی اس درسگاہ کی شاخیں نجد، شام، عراق، مراکش تک پھیل گئیں۔ آپ کے سامنے امرتسر، لا ہور، وزیر آباد، بیثاور، راولپنڈی، آرہ، در بھنگ، سیالکوٹ وغیرہ میں اس کے کھنڈر اس کی رفعت کا پیتہ دے رہے ہیں۔اس کے بالقابل سرسید مرحوم نے اس جاہلیت جدیدہ کو دعوت دی، آھیں کے زیر سابیہ وہ برگ و بار لائی، وہ اور جن لوگوں نے ان کی آ واز بر لبیک کبی وہی اس کے فوائد اور نقائص کو زیادہ جان کتے تھے۔ ہمیں تو اتنامحسوں ہوا کہ لمت کے اچھے دماغ قریباً اس طرف چلے گئے، اسلامی درسگایں اس بے سروسامانی میں اپنی بساط کے موافق کام کرتی رہیں، ہم ان کو بے دین سجھتے رہے وہ ہمیں احمق بتاتے رہے، آپ جیسے مشفق ہمیں فرماتے رہے کہ علا اب سوسائٹی میں مفید عضر کی حیثیت میں نہیں رہ سکیں گے۔اس وقت کے نتائج پہتہ دے رہے ہیں کہ دونوں فریق سس قدر غلطی پر تھے؟ وہاں بھی دفتروں کے لیے ٹائپ رائٹروں ہی کی بھرتی مل سکی یهاں بھی ائمہ مساجد پیدا ہو سکے، نہ یہاں ابن تیمیہ پٹلٹند اور غزالی پٹلٹند پیدا ہو سکے نہ

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

و باں کوئی نیٹے پیدا ہوسکا۔ آپس کے بُعد کی وجہ سے وہاں خرابیوں کا پتہ نہ لگ سکا۔

جب غبار حیث جائے گا تو عقریب شمیس معلوم ہوگا کہ تمھارے نیچ گھوڑا ہے کہ گدھا؟!

الكارشات (صداول) المجاهزي المحالي المحديث اورتريكات جديده

چند سال سے مولانا ابوالاعلی نے اس کا احساس کیا، ان کا لفریج اس باب میں یقینا مفید ہے، وہ بھی اگر نظامِ باطل سے بی۔ اے کی ڈگری نہ پاتے تو شاید ہماری طرح ان کو بھی احساس نہ ہوتا۔ بہر حال بید تی بھی اضی کا تھا، اہل صدیث کی راہ بی دوسری تھی، جو بیماری لائے شے علاج کی ذمہ داری بھی ان پر عائد ہونی چاہیے، جماعت اس وقت بھی ان کی اعانت کر رہی ہے۔ جس قدر لفریج بک رہا ہے اس میں جماعت کا بہت زیادہ حصہ ہے۔ آئندہ آپ ویکھیں گے کہ اس شم کا لفریج جماعت کی طرف سے بھی شائع ہونا شروع ہوجائے گا، دو چارسال کے پس و پیش سے طعن و تشنیع کی صورت نہیں ہونی چاہیے۔ یہی گزارش تھی جو میں نے سابقہ گزارشات "جماعت کی صورت نہیں ہونی چاہیے۔ یہی گزارش تھی جو میں نے سابقہ گزارشات "جماعت کی صورت نہیں ہونی چاہیے۔ یہی گزارش تھی جو میں نے سابقہ گزارشات "جماعت کی صورت نہیں ہونی چاہیے۔ یہی گزارش تھی جو میں نے سابقہ گزارشات "جماعت اسلامی" کے ارباب بست و کشاد سے کی تھیں۔

آپ مولانا ابو الاعلیٰ کے ممنون ہیں کہ انھوں نے '' جاہلیتِ جدیدہ' سے آپ کو بھایا، میں جماعتِ اہل حدیث کا ممنون ہوں کہ میں جاہلیت جدیدہ سے متأثر ہی نہیں ہوالیکن میں اس ضرورت کو محسول کرتا ہوں کہ اس وقت اس لٹریچ کی ضرورت واقعی ہوالیکن میں اس ضرورت کو محسول کرتا ہوں کہ اس وقت اس لٹریچ کی ضرورت واقعی ہی سے لین جھے جناب کے ارشاد سے قطعی انکار ہے کہ تمام ائمہ تجدید نے آغاز کارلٹریچ شاکع کیا ہی سے کیا، سید شہید کی تح کیک آپ کے سامنے ہے، ابتدا میں کون سالٹریچ شاکع کیا گیا؟ خود اسلام ہی کو دیکھیے ابتدا میں کون سالٹریچ تھا؟ اور اس کی اشاعت کے ذرائع کہاں تک موجود تھے؟ آج کل کے تجارتی ماحول میں ابتداء لٹریچ مفید ہے، چندوں کی بدنامی اور وعظ فروثی سے لٹریچ کی بدولت بچا جا سکتا ہے، ورنہ تح یکات صححہ اور ائم تجدید بدنامی اور وعظ فروثی سے نیادہ اور اہم توجہ تحصی اور جماعتی اخلاق کی طرف ہوتی تھی، اور بہی اصل چیز ہے، قائد کی عزیمت اور عمل کی پختگی تح یک کامیابی کی کلید ہوسکتی اور بہی اصل چیز ہے، قائد کی عزیمت اور عمل کی پختگی تح یک کامیابی کی کلید ہوسکتی ہو جو جدید تح یکات میں عموما تا پید ہے۔

#### مناظرات:

مناظرات کو جو اہمیت جماعت میں حاصل رہی ہے اس کی حیثیت واقعی سلبی ہے، محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

( نگارشات (صدادل) 🗫 📢 ( 389 ) 🗫 🖎 مسلك المحديث اورتح يكات جديده ایجانی اور تغمیری نہیں ، لیکن جماعت نے اس راہ میں جو پھھ کیا اس میں عموماً ماحول کی مجبوریاں کار فر ماتھیں، مخالفین نے ایسی صورت حال پیدا کر دی جس کاحل مناظرہ کے سوانہ ہوسکا، جس طرح آپ کومیری گزارشات کے خلاف لکھنا پڑا۔ تاہم میا عادت کم ہونی چاہیے، دوا کوغذا کا مرتبہ ہیں ملنا چاہیے۔

#### دوب انصافیان:

جہاں حافظ صاحب کی اس مخلصانہ نقید سے مجھے خوشی ہے وہاں مجھے برادرانہ شکوہ بھی ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ''میں جماعت اسلامی پر تبصرہ کرتے ہوئے اہل حدیث کی محبت کی وجہ سے دہنی مشکش میں مبتلا ہوں۔'' میں جماعت کے لٹریچر کا دریہ سے مطالعہ کر ر ما ہوں، مولانا مودودی کی تینوں ہجرتیں حیدر آباد، پٹھا تکوٹ، لاہور میری نظر میں ہیں، ان مختلف تبدیلیوں اور واقعات کے مدو جزر اور مولا تا کے تأثرات اور مولا نا کے لب ولہجہ میں ان حوادث کی وجہ سے جو تغیرات رونما ہوئے میں اپنی بساط کے موافق انعیں سجھتا رہا،لیکن کشکش کی صورت بحمداللہ بھی نہیں ہوئی تحریب کے محاس اور اس کی كمزوريان جهان تك ميرا تاقص ذبن فيصله كرتا ربا مجھے اس ميں تشويش نہيں ہوئی، نه اس کی تقید میں چکیاہٹ ہے نہاس کی تعریف سے گریز، البتہ اتی فرصت نہیں مل سکی کہ اس كے متعلق كوئى تفصيلى كزارش كرسكوں۔اب خيال كر رہا ہوں كەتحرىك كے بعض اساس پہلوؤں پر کچھ کھوں یا براہ راست مولانا سے عرض کروں۔ نظام باطل کے ساتھ ہارے تعلقات کی تشریح جس نقط نگاہ ہے'' کوژ'' اور''تر جمان' میں اس کا تذکرہ ہو رہا ہے میرے ناقص علم میں شرعامحل نظر ہے۔ میں منتظر ہوں کہ مجھ سے بہتر آدمی موجود ہیں وہ اس پر ککھیں، تا کہ تحریک کواپنا موقف معلوم کرنے میں سہولت ہو۔ حافظ صاحب نے جماعت میں جوخوبی تھی اسے شخصی قرار دیدیا ہے، حتی کہ مجھ

جیے کم سواد آ دمی نے اگر کسی اچھے خیال کا اظہار کر دیا تو حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ

( نگارشات (حدادل) 🗫 📢 ( 390 ) 💝 📢 مسلك الجمديث اورتر يكات جديده میرے خیال میں اسے یوں کہنا چاہیے که روح تو باقی ہے کیکن جماعت میں نہیں بلکہ بعض افراد میں ۔لیکن امرتسر کے کسی تنگ ظرف عالم کا ذکر فرماتے ہوئے اس کا الزام جماعت پر عائد فرماتے ہیں حالانکہ وہ بالکل ذاتی اور تخصی عادات ہیں، ان کی تخلیق میں جماعت کا کوئی وخل نہیں۔ یہ میرے خیال میں بے انصافی ہے جس کا مجھے شکوہ ہے۔ جماعت کے افعال اور شخصی افعال میں بے شک فرق تو ہے لیکن آج کل جن اداروں کے اعمال کو جماعتی اعمال سمجھا جا رہا ہے ان کی حقیقت عموماً اس قدر ہے کہ بعض سمجھ دار آ دمی اینے ارد گرد کچھ آ دمی جمع کر لیتے ہیں اور بصورتِ ادارہ مطبوعات کی اشاعت شروع ہوجاتی ہے، ان کی آ مدنی عموماً اشخاص کی ملکیت ہوتی ہے، البنة بعض کتب بطور عطیہ یا صدقہ تحریک کو دے دی جاتی ہیں، ادارہ ممنونیت کے ساتھ مستقل اشتہاری صورت اختیار کر لیتا ہے۔ احمدی جماعت کے اداروں کی جہاں تک مجھے علم ہے بیصورت ہے، میں تو اسے پروپیگنڈا کا ایک حیلہ مجھتا ہوں، ماسرعنایت الله صاحب مشرقی کا'' تذکرہ''ای حیلہ سے بکا۔ مجھے اس قتم کے ادارے سے کوئی ہمدردی نہیں اور نہ جماعت میں ان کے فقدان سے کوئی رنج۔ کانفرنس اہل حدیث نے کتب کی اشاعت اورتقتیم میں بہت کام کیا ہے، ممکن ہے وہ آپ کے نداق کی نہ ہوں! حافظ صاحب کے سارے ارشادات میں بی تقص نمایاں ہے، وہ مثالب کا

انتساب پوری جرأت سے جماعت کی طرف فرماتے ہیں اور محاسن کے انتساب میں اٹھیں تاً مل ہوتا ہے

و إذا تكون كريهة أدعى لها

و إذا يحاس الحيس يدعى جندب

مناظرات جن کو جناب نے سلبی پروگرام سے تعبیر فرمایا ہے دہ یہی شخصی اعمال ہیں، اور ان کے فوائد کا تعلق بھی اشخاص سے ہے۔ بہت سے اہل علم اب بھی اپنی ذاتی

• جب یخی کا موقع ہوتو مجھے بلایا جاتا ہے اور جب حلوہ بنایا جائے تب جندب کوآ واز دی جاتی ہے۔

www.KitaboSunnat.con

نگارشات (حدادل) المحال ( 391 ) المحال المحديث اورتح يكات جديده

زمہ داری پر مناظرات کرتے ہیں، یہ الگ بات ہے کہ ان کی ان خدمات سے جماعت ہی متاثر ہوتی ہے کیاں خدمات سے جماعت ہی متاثر ہوتی ہے کین یہ واقعہ ہے کہ یہ مساعی من حیث الجماعت نہیں ہیں البتہ جماعت نے بعض اوقات ضرور تا ان مساعی سے استفادہ کیا۔ ولا بد من ذلك! آخر میں آپ نے پورے امتنان کے ساتھ فرمایا ہے:

"فالص اہل حدیث ماحول میں پرورش پانے کے باوجود آپ کو سیح اسلامیت صرف مولانا مودودی کے لٹریچر سے حاصل ہوئی۔"

یہ بالکل صحیح ہے، لیکن میں دریافت کرسکتا ہوں کہ کیا جناب نے اس سے پہلے کمسی اسلامیات کے مطالعہ کی کوشش بھی فرمائی یا کالج کی سرگرمیاں ہی مطح نظر رہیں؟ آخر اسلام کوئی انجیکٹن تو نہیں، آپ کی توجہ ضروری ہے۔ مولانا ابوالاعلیٰ کے لڑیجر سے آپ ہی نے کیوں استفادہ فرمایا؟ آپ جیسے پڑھے لکھے اور بھی ملک میں موجود ہیں، مولانا مودودی کالٹریچر ان کے لیے کیوں مفید نہیں ہور ہا؟ ''خالص اہل حدیث ماحول' سے زیادہ کی توجہ کی تھی، جب آپ نے توجہ فرمائی مولانا مودودی آپ کی دیگیری کے لیے موجود تھے، اس لیے مولانا کی شکر گزاری تو صحیح ہے لیکن دوسروں سے ناراضی صحیح نہیں۔ آخر مولانا نے یہ حقائق الہام سے تو نہیں پائے، انھوں نے جس لٹریچر سے استفادہ فرمایا وہ اس سے پہلے موجود تھا، اور اتنا مفید کہ اس نے مولانا مودودی جیسے نکتہ رس بزرگ بیدا کیے۔ آپ خور فرما کمیں گے تو آپ کو بہت حد تک اس میں اہل حدیث لئریچر طعے گا، آپ نے توجہ نہیں فرمائی۔ آپ کے استفادہ کی وجہ بھی وہی '' خالص اہل حدیث ماحول' ہے جے آپ حقارت کی نگاہ سے د کھر رہے ہیں!

آخری گزارش میہ ہے کہ اگر آپ لوگ کوئی کام کر سکتے ہیں تو کریں ، محض لٹر پچر پڑھنا اور اس پر چند حروف لکھ دینا بہت معمولی کام ہے۔ مجھے امید ہے کہ ان گزارشات کومناظرہ کا رنگ نہیں دیا جائے گا، میرا مقصد میہ ہے کہ پراگندہ خیال سے بچا جائے، جہاں تک مقاصد متحد ہوں اتفاق سے کام کرنے کی کوشش کی جائے، وقتی تحریکات سے عصبیت نہ بیدا کی جائے، اور جو ہو وہ خلوص اور نیک دل سے ہو۔ لْكَارِشَات (صداول) ١٩٤٥ كي ١٩٤٠ كي ١٩٤٠ كي المحديث اورتم يكات جديده

## مولوی عبدالرحیم صاحب اشرف ویرو وال سے خطاب:

میں نے ''کور'' میں ارشادات گرامی کو پورے غور سے پڑھا، جناب نے جس خوبی سے میری گزارشات کا تجزیہ فرمایا میں اس کے لیے شکر گزار ہوں، اور جس مہارت فنی کے ساتھ جناب نے میرے حقیر خیالات پڑھل جراحی فرمایا اس کے لیے میری ہمدردیاں جناب کے ساتھ ہیں۔ جناب نے اس کیمیاوی تحلیل کے بعد جو نتا کج میری ہمدردیاں جناب کے ساتھ تھا اور ہوں، کیکن سوال یہ ہے کہ آیا این مشکلات کا حل یہ جو آپ نے پیش کیا یا وہ جو میں عرض کر رہا ہوں؟ آپ مشکلات سے نگ آ کر بے صبری سے بھاگ رہے ہیں، میں مریض کے سربالیس کھڑا ہوکر علاج کی جبتو میں ہوں۔ آپ اسے بد پر ہیزی کا طعن دے کر الگ ہو جانا چاہتے ہوں۔ میں جا ہوں کہ تاصحت اس کی تیار داری کی جائے۔ آپ مایوں ہیں، میں مریض کو قابلِ علاج سجھتا ہوں، اس کے تیار داری کی جائے۔ آپ مایوں ہیں، میں مریض کو قابلِ علاج سجھتا ہوں، اس لیے میں نے ارشادات گرامی کے متعلق مفصل جواب کی ضرورت نہیں بھی۔

میں اس وقت بھی آپ کی مخلصانہ مسائی اور تکلیف دہ مصائب سے بے خبر نہیں ہوں۔ آپ کے پٹھان کوٹ کے اجتماع میں داڑھی کے مسئلہ پر حضرت مولانا مودودی کے تخاطب سے جو تخی پیدا ہوئی، آپ کا طویل تخلیہ، حضرت مولانا عبدالتواب صاحب ملکانی مدظلہ کا طویل ناصحانہ خط ساری چیزیں معلوم ہیں، تسکین قلب کے لیے جس مجتمدانہ اصول کی آپ حضرات پناہ لے رہے ہیں وہ آپ کی تکلیف اور درد مندی دونوں کا پید دیتا ہے لیکن مجھے جیسے کم سواد یہ بچھنے پر مجبور ہیں کہ آپ حضرات بجمر ایسے دونوں کا پید دیتا ہے لیکن مجھے جیسے کم سواد یہ بھی پر مجبور ہیں کہ آپ حضرات بجمر ایسے قالب میں فٹ ہونے کی کوشش فرما رہے ہیں جو ہزار خوبی کے باوجود آپ کے لیے نہیں ہے یا آپ خود گرئیں گے یا قالب کوتوڑ دیں گے۔

جناب کے ارشادات پر انتہائی غور کے باوجود میں یہ نہیں سمجھ سکا کہ جناب کا

www.KitaboSunnat.com

نگار شات (حدادل) المحالی المحالی المحالی المحالی المحدیث اور تریات جدیده موقف کیا ہے؟ اگر آ ب میرے دفیق ہیں تو صاف فرما ہے! میں پنجان کوٹ کے سفر میں وداع کے لیے اسٹیشن تک پارکاب چلوں گا اور استقبال کے لیے بھی جھے آپ گیٹ پر کھڑا یا کیں گے۔ جھے آپ کی اس عارضی مفارقت پر چندال ملال نہ ہوگا لیکن اگر آپ میرے رفیق سفر نہیں تو مضامین کی اتنی لمبی چاوریں اوڑھنے کی کوشش نہ فرما کیں، کھل کر علیحدگی کا اعلان فرما کیں۔ کفر و نفاق کا اختال نہیں صرف اتحادِ طریق اور مقامیت نہ ہو۔ اور مقامات سفر کا خیال ہے، جب بیتو قع نہ ہوتو زحمت انتظار میں وقت ضائع نہ ہو۔ میری گزارش پہلے بھی بہی تھی، اب بھی یہی ہے۔ جناب کے طویل ارشادات نے میری اس تشکی کو پورانہیں کیا۔

لَكَارِثَات (حداول) ١٤٥٥ كي ١٤٥٠ كي ١٤٥٠ كي المحديث اور تريكات جديده

# مسلک ِاہلحدیث اور فریضہ اقامتِ دین جدید تحریکات اور ہمارا موقف

گزشتہ چندمہینوں میں بعض ناگزیر حالات اور تا کڑات کی بنا پر میں نے ایک مخضر سا سلسلہ مضامین لکھا جس میں مسلک اہل حدیث اور اس کے تاریخی مدو جزر کا ذکر تھا، اور مخضراً ان حوادث کا ذکر بھی آیا تھا جو تیرہ سوسال کے عرصہ میں اس مسلک کے متبعین کو پیش آئے، جن کی روشیٰ میں میری ناقص رائے ہے کہ اس مسلک کے حامیوں نے ایک جماعتی اور انقلابی تحریک کی صورت اختیار کر لی۔ بیگز ارشات توقع حامیوں نے ایک جماعتی اور انقلابی تحریک کی صورت اختیار کر لی۔ بیگز ارشات توقع سے زیادہ قبولیت کی نگاہ سے دیکھی گئیں، اور جس سراسیمگی اور پریشانی سے متاثر ہوکر سے گزارشات کی گئی تھیں اس میں بحد اللہ اب کافی سکون ہے۔

ان دنوں کی ڈاک سے محسوں ہوتا ہے کہ ایسے مضامین کے لیے جماعت میں کافی تشنگی موجود تھی، جماعت کے درد مند حضرات ایسے مضامین کی ضرورت محسوس فرما رہے تھے، یہی سبب ہے مجھے جیسے قلم کے ناآشنا کی گزارشات کو ادارہ اہلحدیث نے شرف اشاعت بخشا۔

ایک طبقہ نے اسے نا پیند بھی فرمایا جواس سرائیمگی اور پریشانی کوطبعی اور فطری سیجھتے تھے۔ ان کے خیال میں اس تگ و تاز کا جاری رہنا ضروری ہے تا کہ جمود و تعطل نہ ہو، ان کے خیال میں حرکت ہونی جا ہے، جا ہے وہ پریشانی وسرائیمگی کا بتیجہ ہی کیوں نہ ہو؟

میں اس اختلاف و تخالف کو بھی قبولیت کی دلیل سمجھتا ہوں۔ جس چیز کو نہ دوستوں کی حمایت حاصل ہونہ مخالفین کی تنقبد سے سابقہ پڑے سمجھ لینا چاہیے کہ وہ وقت کی چیز نہیں۔ نگارشات (حدادل) 45 ( 395 ) 395 مسلك المحديث اورتح يكات جديده

چونکہ یہ مضامین نقید و تعقب کی نظر سے لکھے گئے تھے اس لیے میں محسوں کرتا ہوں کہ بعض گوشے ہنوز تفصیل طلب ہیں، جہاں مناظر اور متعاقب کو اس اجمال میں اشتباہ ہوسکتا ہے۔ مخلص اہل فکر کے لیے بھی ممکن ہے کہ بعض مواقع پریشانی کے موجب ہوں، اس لیے زیر قلم گزارشات کی ضرورت محسوں ہوئی۔

﴿إِنْ أُرِيْدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَ مَا تَوْفِيْقِي ٓ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾

### ابل حديث بلحاظ طريقٍ فكر:

اس میں شک نہیں کہ اہل حدیث کا طریق فکر متاز ہے، قیاس کی ضرورت کومحسوس کرنے اور نظائر سے نظائر کے احکام میں استفادہ کے باوجود اس میں زیادہ تر انحصار نصوص صریحہ اور قضایا صحابہ پر رکھا گیا ہے۔ قیاس کو یہاں وہ اہمیت حاصل نہیں جواس کو بعد میں حاصل ہوئی۔ بعد کے افکار میں بعض لوگوں نے یونانی نکتہ نظر سے سمجھا، صفات باری اور جزا وسزا کے مسائل کو بینانی فلاسفہ کے اصولوں کی روشنی میں سوچا گیا، جہاں سنت صحیحہ اور فلا سفہ کے افکار میں تصادم ہوا سنت کوظنی کہہ کرٹال دیا گیا۔ بعض حضرات نے مخصوص اہل علم کے طریق فہم وفکر کو زیادہ اہمیت دی، تمام مسائل میں ان مخصوص ائمہ کے اصول وضوابط ان کے پیش نظر رہے، اُنھی کی روشنی میں جوسوچناتھا سوچا گیا، فرطِ عقیدت سے مدہب کی نسبت ان کی طرف کی گئی بلکہ ان کے نام پر کھلی دعوت دی گئی، پھران تخصی نسبتوں پر باہمی مخاصمت تک نوبت پینچی۔ اہل حدیث کے ہاں بید دونوں چیزیں ناپید ہیں، نہ یہاں یونان سے دابستگی ہےاور نشخصی اصولوں کی بنا پر کوئی انتساب۔ یہاں اسلام کا تصور فقہات اور صفات کی مخصوص تاویلات سے زیادہ وسیع ہے۔طہارت،صلوق، جہاد، زہد ورقاق، احکام اہل الذمد، اقضیہ وغیرہ تمام مائل کواپی اپی جگہ کیسال حیثیت حاصل ہے، جیسے ائمہ حدیث کی تصانف سے واضح ہے۔ ان علمی ذخائر کی موجودگی میں حقائق و واقعات پرسب سے بڑاظلم ہوگا کہ اس

میں اسے تصور ساذج کی طرح سمجھتا ہوں جوشر وط مندرجہ کے باوجود بھی تصور اور تصدیق کے مقسم بن سکتا ہے، ساذج کی قید کا اس پر کوئی اثر نہیں۔ اس طرح میرا خیال ہے کہ اہل حدیث اسلام کی اصل تعبیر ہے اور اس کے سوا سب فرقے ہیں جو اس جماعت سے الگ ہوئے۔ صراط متعقیم کے ساتھ جہاں ایسے خطوط اور پگ ڈیڈیاں بن سکتی ہیں جو اس سے بھٹکانے کا موجب ہوں، وہاں ایسے خطوط بھی ضرور تا بنائے جا سکتی ہیں جو صراط متعقیم سے بہت دور نہیں جا رہے بلکہ تھوڑے فاصلے پر اس سے ل جاتے ہیں ہیں جو صراط متعقیم سے بہت دور نہیں جا رہے بلکہ تھوڑے فاصلے پر اس سے ل جاتے ہیں چو سے کی اجازت دی جا سکتی اور نہ اس کے پہنے جاتے ہیں۔ بعض حالات میں ایسے خمنی راستوں پر چلنے کی اجازت دی جا سکتی ہے لیکن انہیں صراط متعقیم نہیں کہا جا سکتی اور نہ اس کے مہت مساوی۔ اس طرح مسلک المحدیث اسلام کی صحیح تعبیر سے لحاظ سے صراط متعقیم ہے، باتی مساوی۔ اس طرح مسلک المحدیث اسلام کی صحیح تعبیر سے لحاظ سے صراط متعقیم ہے، باتی مساوی۔ اس طرح مسلک المحدیث اسلام کی صحیح تعبیر سے لحاظ سے صراط متعقیم ہے، باتی قریب اور قابل برداشت ہیں لیکن تفرق کی ذمہ داری ان پر ہے اہل صدیث پر نہیں۔

الل مديث بلحاظ تحريك

صورت حال کے اس واقعی تصور کے بعد، جس کا میں سنے اور ذکر کیا ہے، ان

الکارشات (حدادل) المحالی المحالی المحالی المحدیث اور تریکات جدیده المحدیث اور تریکات جدیده المحدیث حوادث برخور فرمایئے جن سے اس طریقِ فکر کو سابقہ برنا۔ جب ایک جماعت نے دین کو اس طریق برسوچا اور اس کی ذمہ داریوں برخور کیا، اس کے نتائج اور عواقب برامر بالمعروف اور نہی عن الممکر کے فریضہ کی روشی میں سوچا تو اضیں یقین ہوگیا کہ زندگی کا بیموقع اپنی مکمل ذمہ داریوں کے لحاظ سے صرف مداری اور ادارہ ہائے تالیف وتصنیف سے کامیاب نہیں ہوگا جب تک اسے ایک تحریک کی صورت نہ دی جائے، قانونِ اللی کے مطابق جہاں مادی طاقت کی ضرورت ہواسے مہیا کیا جائے، اگر لٹریچر مفید ہو سکے تو اسے بہم پہنچایا جائے، اور اگر حکومتِ وقت زندگی کے ان اسالیب سے مفید ہو سکے تو اسے بہم پہنچایا جائے، اور اگر حکومتِ وقت زندگی کے ان اسالیب سے تصادم کر رہی ہوتو اسے بہم پہنچایا جائے، اور اگر کامیائی کی راہ قید و بند کے فارستان سے گزر رہی ہوتو اسے پوری کشادہ دلی سے برداشت کر لیا جائے، غرض کامرانی کی راہ گیں کوئی صعوبت بھی سامنے آئے اسے لیک کہا جائے۔

آپ تاریخ کے اوراق الٹ کر ملاحظہ فرمائیں کہ اس طریق فکر کے حامی کس کس محاذ پراڑے؟ حضرت امام ابوحنیفہ رٹالٹ کو بغاوت یا خلافت کے صحیح مستحق کی جمایت میں جیل جانا پڑا۔ امام مالک کا امتحان طلاق بالاکراہ پرلیا گیا۔ امام شافعی رٹرلٹ کا سفر بغداد بھی کچھ ایسے ہی مسائل کا رہین منت تھا۔ امام احمد رٹرلٹ اور ان کے رفیق، مامون کے زمانے سے لے کر واثق باللہ تک علی الاعلان پٹے رہے۔ امام عبدالعزیز کتانی نے بشر مریسی کے سامنے "حسبہ قبح وجہہ" جیسے شنیع فقرات سنے۔ شیخ الاسلام ابن بشر مریسی کے سامنے "حسبہ قبح وجہہ" جیسے شنیع فقرات سنے۔ شیخ الاسلام ابن جمید رٹرلٹ طلاق مثلاث مثلاث، مسئلہ سفر زیارت اور بدعتی صوفیوں کی پردہ دری پر آزمائش میں دالے گئے، اصول و فروع کی اشاعت میں جہاں رکاوٹ ہوئی یہ دھڑ او ہیں رک گیا، اوراس وقت تک رکا رہا کہ ختم ہوگیا یا وشن کوختم کر دیا۔

تاتاریوں کی جنگ میں وہی نیخ الاسلام ابن تیمیہ جو حکومت سے عقائد کی جنگ الاستے جہاد اللہ علیہ جنگ کا جنگ کی جنگ کا وعظ کر ہے سامنے جہاد کا وعظ کر رہے ہیں۔ فرحمهم الله ورضی عنهم.

نگارشات (صداول) کی کی کی ایک الجدید اور ان میل الجدید اور تریکات جدیده اس شدید مدافعت اور ان صبر آزما حوادث کے باوجود اگر اہل حدیث تحریک نہیں تو آج تک دنیا میں نہ کوئی تحریک ہوئی ہے نہ آئندہ شاید ہی ہوگی ۔ اگر بیشہید النِ ملت اسلام کو بطور نظام زندگی نہیں سمجھ سکے تو آئندہ کے لیے یہ امید بھی مت رکھے کہ اسے سمجھی میں موگا۔

آج کی تحریکات جن کا ماید ناز کارنامه چند رسائل کی اشاعت ہے، اور چند مناظرات اور خطبات اور بچھ وقتی اجتماعات ان کی زندگی کا شاہکار، بیتو اجتماعی اور انتقلابی تحریکات تصور کی جائیں اور جہاں موت و حیات کی تشکش کا بید حال ہے اور امتحانِ صبر کا بیدعالم وہ صرف طریقِ فکر!

فلیس یصح فی الأذهان شیء اذا احتاج النهار إلی دلیل پس میں اس منطق کے سجھنے سے بالکل قاصر ہوں، میں اس اکتثاف اور مثورہ

"اس طریقِ فکر کے لیے جب تک کوئی ایک مدرسه موجود مو، اور ایک دو مصنف اس انداز پر لکھنے والے دنیا میں موجود رہیں اہل حدیث کو مطمئن رہنا جا ہے وہ ابھی زندہ ہیں۔"

مخضراً کیا عرض کروں؟ میں اس شکست خوردہ ذہنیت سے مطمئن نہیں ہوں اور نہ اس احساس کمتری کی عادت ہی ہے، میں تو پورے وثوق سے کہدسکتا ہوں کدا قامت دین کی حرکت کی کوئی تعریف کریں اور اس خاکہ میں کوئی بھی موزوں رنگ بھر دیں، اہل حدیث صحیح معنی میں اس کے حق دار ہوں گے۔

## طریق فکر اور تحریک:

ایک فکر کے لیے ضروری نہیں کہ بیتح یک کی صورت اختیار کرے لیکن ایک تح یک • اگر دن کوچھی دلیل کی ضرورت ہوتو پھر ذہنوں میں (موجود) کوئی چیز بھی صحیح نہیں۔

محكمہ دلائل وبراہیں سے مزین متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

نگارشات (صداول) المحالی المحالی المحدیث المحدیث اور ترکیات جدیده

کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی زندگی کے لیے مخصوص طریق پر سوچ، اس لیے مجھے
اس سے انکارنہیں اہل حدیث ایک طریق فکر ہے، مجھے انکار اس سے ہے کہ وہ صرف
طریق فکر ہواور بس بعض اصلاحی تحریکات میں فردی مباحث اس لیے نظر انداز کیے جاتے
ہیں کہ تحریک بدنام نہ ہو، تحریک پر وہابیت یا مرزائیت کا اشتباہ نہ ہونے لگے۔ اہل حدیث
کا یہ جرم ہے کہ انھوں نے اصول وفروع میں بلا خطرا پی رائے کا اظہار کیا، ان کی نگاہ میں
اصول وفروع دونوں کا منہاج سنت پر ہونا ضروری ہے، ہمارے بعض دوست اس سے یہ
سمجھ رہے ہیں کہ اہل حدیث صرف ایک فقہی طریق فکر ہے جیسے حنی اور شافعی!

سيدشهيد رُخلتُ كَيْ تَحْرِيكِ:

مجیلی صدی میں سید شہید رشالشہ کی تحریک کی بھی یہی نوعیت ہے، انھوں نے "نقوية الإيمان، تنوير العينين في إثبات سنية رفع اليدين" مين اصول اور فروع دونوں کی اصلاح فرمائی اور اس کے ساتھ دعوت جہاد بھی دی۔ فروع میں اعتدال اس وتت تحریک کے پروگرام کا اہم حصہ تھا، اس لیے اس ونت جماعت کی ہیئت ترکیبی اس ک عملی شہادت ہے، اور آج کل بھی مساجد اہل حدیث میں یہ اعتدال نمایاں ہے، وہاں کسی کونماز سے نہیں روکا جاتا اور نہ ان فروی مسائل کے لیے بھی ہنگامہ بیا کیا جاتا ہے۔ تعجب ہے کہ اس اعتدال سے بھی یہی سمجھا جارہا ہے کہ اہل حدیث صرف طریق فکر کا نام ہے حالانکہ تحریک سید شہید اس اعتدال کا کامیاب عملی تجربہ ہے، آج بھی جو لوگ صرف ان فروع پر ہنگاہے ہیا کرتے ہیں انھوں نے مسلک اہل حدیث کو سیحے نہیں سمجھالیکن جب کسی مسلک سے نگاہیں بدل جاتی ہیں تو اس کےمحاس کی ایک ایک چیز فتیج معلوم ہونے لگتی ہے۔ میں نے جہال تک غور کیا ہے تحریک اقامت دین اور اہل حدیث کے مزاج میں کوئی جو ہری فرق نہیں، ضرورت عمل کی ہے اور تھیج قیادت کی۔

نگارشات (صداول) المحال ( 400 ) المحال المحديث اور تحريكات جديده

مذهب، دين اورتحريك:

نہ ہب اور دین کوتح یک سے تعبیر کرنے میں مجھے تو تا مل ہے لیکن اگر یہ تح یک تھوڑی دیر کے لیے تھے مان کی جائے اور مدینہ کی سوسائٹ کو ایک تح یک انتیجہ تصور کر لیا جائے تو اس کے مزاج میں اصول و فروع کی اصلاح کا جو حکیمانہ امتزاج موجود ہے تھیک تح یک اہل حدیث میں وہ چیز پائی جاتی ہے۔ اگر فقہی مسائل میں گفتگو اور طریق فہم واستدلال میں کی خصوص طرز فکر کا التزام الل حدیث کے لیے ایک فقہی کمتب فکر ہے تو اس کی تجدید و احیا کے لیے مصطلح تح ریکات بے سود ہیں، فقہی کمتب ہی اس کی تجدید کر سے تو ہیں، مصطلح تح ریکات اور محرکین کو اپنے لیے کوئی اور میدانِ عمل تلاش کرنا چاہیے۔

# طبعی تحریکات:

ہر چیز کی خرابی کے بعد اصلاح کی مختلف صورتیں ہیدا ہوجاتی ہیں، دین اوراس کا نظام بھی اس کلید ہے مشتنی نہیں۔ بیہ خیال مشتبہ ہی نہیں بلکہ غلط ہوگا کہ'' دین بلحاظ نظام زندگی یکسرنا پید ہے۔'' آنمخضرت نگاٹیا نے فرمایا:

"لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين لا يضرهم من حدلهم."

اس لیے ایسا تو ممکن نہیں کہ دین اپنی خصوصیات کے لحاظ سے بالکل ناپید ہوجائے، بقینا ایک جماعت الی دنیا میں رہے گی۔ جو ظاہر علی الحق ہوگی، ان کی تذکیل اور تخریب کی تمام کوششیں بالکل بے کار ہوں گی، ضعف و اضمحلال پیدا ہوسکتا ہے، تعداد کم ہوسکتی ہے، دین کے ساتھ محبت و شیفتگی میں فقور آسکتا ہے، دین کے فیوش سے محرومی پر فخر کیا جا سکتا ہے۔ ایسے حالات میں اصلاح کی کوششیں مختلف نتائج سے اس کی طرف متوجہ ہوتی ہیں، ان تحریکات کو طبعی کہنا توضیح ہے لیکن بیضروری نہیں کہ طبیعت کی سے ہر فعل مقتضائے فطرت بھی ہو، تمام امراض کا منبع طبیعت ہی ہے لیکن چونکہ طبیعت کی سے حالت فطرت کے خلاف ہے اس لیے ان طبیعت کی عالمت فطرت کے خلاف ہے اس لیے ان طبعی حرکات کا علاج عرفا اور شرعاً ضروری ہے۔

صحیح. سنن الترمذي، رقم الحدیث (۲۲۲۹) وقال: هذا حدیث حسن صحیح.
محکمه دلائل وبراین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبه

# لْكَارِثَات (صداول) كالمع المحالي المحديث اورتح يكات جديده

## تحريكات ميں تنوع:

اصلاح کے طریقوں کا استقصاتو مشکل ہے لیکن اس کی مختلف صورتیں قریباً چار ہیں:

ادی طاقتیں اپنی حاکمانہ قوتوں کو اصلاحِ مفاسد کی طرف متوجہ کریں۔ اربابِ
سیاست کی توجہ سے برسوں کا راستہ گھنٹوں میں طے ہوسکتا ہے۔

"كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء، كلما هلك نبي خلفه نبي، ولا نبي بعدي، وستكون الخلفاء فتكثر، قالوا: فما تأمرنا؟ قال: فوا بيعة الأول فالأول"، الحديث أو كما قال. (صحيح مسلم: ١٢٦/٢) يعنى اس امت مي اصلاح كاكام انبياكى بجائے خلفا كے سيرد ہوگا اور وہ بہت ہوں گے۔

#### 🕏 تجديد واحياءِ دين:

"عن أبي هريرة فيما أعلم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يحدد لها دينها. (أبو داود: ٤/ ١٧٨ مع العون وغيره)

لینی ہر صدی کے بعد اللہ تعالی ایسے آ دمی پیدا فرماتا رہے گا جو نقائص کی اصلاح فرماتے رہیں گے۔

بلاشبہ احیاء وتجدید کا تعلق بحثیت مجموعی پورے دین کے ساتھ ہے کیکن سلسلہ مجددین اور ان کے اصلاحی اعمال پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا طریق نبوت کے طریق سے کس قدر مماثل ہے؟ پیغیبر کی بالغ نظر بیک وقت تمام نقائص کا جائزہ لیتی ہے، اور اس قدر ممل پروگرام مرتب فرما دیا جاتا ہے کہ برسوں نقائص اس کی طرف راہ نہیں پاسکتے اور کوئی بہلو پیغیبر کی نظر وقت

صحیح مسلم، رقم الحدیث (۱۸٤۲)

<sup>🗨</sup> صحيح. سنن أبي داود، رقم الحديث (٢٩١)

تگارشات (صداول) کی طرف ہوتی ہے اور نقائص کا جائزہ محدود طور پر لیا جاتا ہے، اور پروگرام کی نوعیت بھی اس مناسبت ہے ہوتی ہے، نہ پروگرام کی شکیل کا دعویٰ ہوتا ہے اور نقائص کا جائزہ محدود طور پر لیا جاتا ہے، اور پروگرام کی نوعیت بھی اس مناسبت ہے ہوتی ہے، نہ پروگرام کی شکیل کا دعویٰ ہوتا ہے اور نہ عصمت عن الحظا کی ذمہ داری۔ امام شافعی اور عمر بن عبدالعزیز مسلمہ مجدد ہیں۔ عمر بن عبدالعزیز کی توجہ ان مظالم کی طرف رہی جو اموی خلفا ہے سرز دہوئے اور جمع و تحرینِ حدیث کا کام ان کے وقت میں بہت حد تک مکمل ہوگیا۔ امام شافعی شرائے کی تجدید کا اثر اصول فقہ کی تدوین کی صورت میں ہوا اور اصولِ حدیث میں ایسی اصلاحات فرمائیں جو وقت کے لحاظ سے ضروری تھیں، چنانچہ مرسل کی علی الاطلاق جیت میں جو خطرات پیدا ہو تھے ان کی وضاحت فرمائی۔

غرض تجدید واصلاح کے پروگرام میں توجہ مخصوص شعبوں کی طرف ہوتی ہے، اس لیے مختلف ممالک میں بیک وقت متعدد مجدد ہوتے رہے۔ جہاں کسی نے کسی ایک زاوید کی اصلاح فرما دی وہی مجدد کہلایا۔ تجدید ایک علمی اور اصلاحی مقام تھا، اے دکان داری کی حیثیت غالبًا سب سے پہلے اربابِ قادیان نے دی، ورنہ پہلے مجددین کا توبہ حال تھا کہ ان کومعلوم بھی نہیں ہوا کہ وہ مجدد ہیں۔ آنے والی نسلوں نے ان کے اعمال کا جائزہ لے کر انھیں مجدد تصور فرمایا۔ جزاهم الله عن المسلمین أحسن الجزاء.

کا جائزہ لے کر انھیں مجدد تصور فرمایا۔ جزاهم الله عن المسلمین أحسن الجزاء.

یہ کہنا تو مشکل ہے کہ مجدد تمام نقائص پر حاوی ہواور اس کا پروگرام کل اصلاح کا کفیل
ہو، دنیا میں وہی مجدد کامیاب سمجھے گئے ہیں جن کا پروگرام اپنے ماحول تک محدود رہا، شوخ
مزاج اور رفعت پسند مجددین کی بے اعتدالیوں کا حال آپ قادیان میں دیکھ رہے ہیں۔
جہاں تک قول و دعویٰ کا تعلق ہے مقام نبوت بھی ان کی ادعائی رفعتوں کو نہیں پاسکتا، جہاں
تک فہم اور عمل کی سنجیدگی کا تعلق ہے ان کا مقام ایک معمولی مسلمان سے بھی فروتر ہے۔
تک فہم اور عمل کی سنجیدگی کا تعلق ہر زمانے میں مخلص اہل علم اپنے وقت میں تبلیغ دین حق و

اصلاحِ مفاسد کا فریضہ ادا کرتے رہے۔

<sup>●</sup> ويكيس: الرسالة للشافعي (ص: ٤٦١)

نگارشات (حداول) في الله علي المحديث اور قريكات جديده

"يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين و تأويل المجاهلين." (البيهةي مشكوة كتاب العلم)

لعنى امانت علم كوظف، سلف سے ليتے رئيں گے، اور تحريف و تبديل كواس سے دور

كرتے رئيں گے، باطل پرستوں كے انتحال وابتدع كى اصلاح فرمائيں گے۔

يبى وہ كام ہے جسے ائمه حديث نے ہر زمانے ميں كيا، تقيدِ احاديث كے قواعد مضبط فرمائے، وضع و انتحال كى اس طرح زيخ كنى فرمائى كه دوده ها دوده اور پانى كا پانى مضبط فرمائے، وضع و انتحال كى اس طرح زيخ كنى فرمائى كه دوده ها دوده اور پانى كا پانى مضبط نظر آنے لگا۔ اسى طرح اصول فقد كى تدوين عمل ميں آئى تا كه روايت كى طرح درايت كے مہالك اور خطرات سے اطمينان حاصل ہو ۔

أهل الحديث هم أهل النبي وإن لم يصحبوا نفسه أنفاسه صحبوا

یہ اپنے وقت کی طبعی اور فطری حرکتیں ہیں جن کی وجہ سے آج ہم دین کو ایک حد کلی محفوظ پاتے ہیں، جہال طبعی طور پر بیحرکات ضرورتِ وقت کے لحاظ سے پیدا ہوتی رہیں وہاں اس سے بھی اٹکارنہیں کیا جاسکتا کہ ایسے لوگ بھی پیدا ہوئے جن کی حیثیت ایک شکاری سے بہتر نہیں۔ان کے اعمال کی حیثیت ایک جال سے زیادہ نہیں جو ہمرنگ زمین پر بچھایا گیا۔سنتِ اللی کے نام پرتمام مجزات کا اٹکار، اشاعتِ اسلام کے نام پر انگلتان تک بھاگ دوڑ، لیکن مقصد اور نتیجہ کے لحاظ سے ان کی مجددانہ کار روائیوں کا انگلتان تک بھاگ دوڑ، لیکن مقصد اور نتیجہ کے لحاظ سے ان کی مجددانہ کار روائیوں کا ماصل صرف ای قدر ہے کہ ہزاروں سادہ لوح مسلمانوں کے اعتقادات کی تخریب کی سے چشم براہ تھے کہ چونکہ دین حق بطور نظام زندگی کے عرصہ گئی جو پوری نیک نیٹن سے چشم براہ تھے کہ چونکہ دین حق بطور نظام زندگی کے عرصہ

السنن الكبرى للبيهقي (١٠/ ٢٠٩) مشكاة المصابيح (١/ ٥٣) بي حديث البي مختلف طرق كل بنا ير ثابت ب، چنانچ فضيلة الشيخ سليم بن عيدالهلالى في اس حديث كالضيح وتو يتن برايك مستقل كتاب بنام "إرشاد الفحول إلى تحرير النقول في تصحيح حديث العدول "كلمى ب- مال حديث بى نبى ظاهيم كه حقدار بين، اگر چه أهيس آب ظاهيم كي ذات كي صحبت حاصل نهيس موتى، الكري وأهيس كو حاصل موتى با تاليم كي مانسول (فرايين) كي صحبت تو أهيس كو حاصل موتى به الكين آب ظاهيم كي مانسول (فرايين) كي صحبت تو أهيس كو حاصل موتى به الله المنسول المنسول (فرايين) كي صحبت تو أهيس كو حاصل موتى به المنسول (فرايين)

لْكَارِشَات (صدادل) كالمحالي المحديث اورتم يكات جديده \_\_\_\_\_\_ سے ناپید ہے اور اقامت دین مسلمانوں کی زندگی کا واحد مقصد بن گیا ہے، اس مقصد کے لیے تحریکوں کا پیدا ہونا اور مٹتے رہنا ایک طبعی امر ہے، اور جب تک پیمقصد حاصل نہیں ہوجا تامشیت اللی یہی معلوم ہوتی ہے کہ اقامت دین کی تحریکیں پیدا ہوتی اور متی رہیں، جدوجہد جاری رکھی جائے، ہرتح یک پر ہمارے ان تحریک پرور تخلصین نے پورے اخلاص کے ساتھ غور کیا لیکن مشکل بیہ تھا کہ ہمارے بی<sup>مخلص</sup> اور تحریک پیشہ حفرات شرح صدر کی سیح کیفیت سے ناآشنا تھے، وہ شرح صدر کے لطف اور انقباض كى الم انگيزيوں سے يكسال ناواقف تھے، ايسے شكار ہوئے كەكسى ايك كوشه كى اصلاح کے طلبگار ایمان وابقان کی بوری عمارت انہدام کی نظر کر بیٹے اور اس کے باوجود وہ خوش ہیں کہ تغیرِ ملت کا فریضہ انجام دے رہے ہیں! اور اس پر بیغلو ہوا کہ جولوگ اس سراسیمکی میں ان کا ساتھ نہ دیں وہ خارج از اسلام پائم از کم گمراہ اور غلط کار! قادیانی تحریک اس غلوکی زندہ مثال آپ کے سامنے موجود ہے۔

### هوس قيادت:

یہ ساری مصیبت ان حضرات کی پیدا کی ہوئی تھی جو دین کی اصلاح تو بورے خلوص سے جاہتے تھے لیکن اینے لیے قیادت سے کم کسی چیز پر قانع نہ تھے، اس لیے انھیں پہلی صالح اور معتدل تح ایکات سے الگ نئے دشت ِ جنوں کی ضرورت محسوں ہوئی، صالح تحریکات کی حدود سے الگ اٹھیں نئی دنیا بسانا پڑی، ان کی نگاہ میں پہلے مجانین محمل کیلی کی تلاش میں اس لیے ناکام ہوئے کہ ان کے جنون میں وہ کمال نہ تھا جوان حضرات كوعطا فرمايا گيا۔ ب

وأخرني دهري و قدم معشرا على أنهم لا يعلمون وأعلم  $^{f 0}$ غلطیوں سے کون محفوظ ہے؟ ائمہ سلف کی بعض مسامحات کو اس طرح بسط سے • بھے مرے زمانے نے بچھے کرویا اور ایک جماعت کوآ گے کرویا کیونکہ وہ جائے نہیں اور میں جانتا ہول۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (ساول) المحال المحال المحدیده المحدیده

"من كان مستنا فليستن بمن قد مات أولئك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم. " (مشكوة)

"جو پیروی کرنا جاہتاہے وہ وفات پانے والے صحابہ کرام ٹی گٹریم کی پیروی کرے۔"
اس میں شک نہیں کہ ملک میں الیی تحریکات موجود ہیں جن کا مزاج بحثیت مجموعی لادین نہیں، لیکن ائمہ سلف اور دوسری صالح تحریکات پرغیر معتدل تقید کی وجہ ہے" زنندلشکر یائش ہزار مرغ سے "کا معاملہ ہوجانے کا خطرہ ہے۔ میرے دوستوں کو ہے کہ ان نفس الامری اور واقعی گزارشات کو" جذبات میں ڈونی ہوئی گئن" سے بہتر ہوتا ہے کہ ان نفس الامری اور واقعی گزارشات کو" جذبات میں ڈونی ہوئی گئن" سے

تعبیر فرمائیں مگریں بھی اس جمام کے مستورین سے ناواقف نہیں۔اوراس شرح صدر کو بھی ایک حد تک جانتا ہوں جو جدید تحریکات کے طبعی تقاضوں کے متعلق ان کو حاصل

ہوتا ہے،اس لیے یہ غیرطبعی طریقہ شاید میرے لیے موجب تسکین نہ ہو۔ پر زیروں نے بیان کے سروار میں میں میں میں میں ایک کا میں میں ہوں۔

کور (ج: ۵، نمبر: ۴۵، ۴۵) میں بضمن ''اخبار و اذکار'' جو کچھ شاکع ہوا ہے، مولانا مجلواروی نے ان ارشادات میں اپنی تحقیقات کے جوموتی بھیرے ہیں وہ غیر معتدل تقید کی بہترین مثال ہیں۔مولانا نے حدیث کے متعلق جن خیالات کی نسبت اہل حدیث کی طرف فرمائی ہے وہ اگر نام کی صراحت کے بغیر فرماتے تو مجھے باوجود اہل حدیث

<sup>●</sup> حلية الأوليا. (١/ ٣٠٥) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ١٣٤)

اشکریوں نے ہزار پرندے سے پر چڑھائے۔

لكارشات (صدادل) كالمحرية ( 406 ) كالمحافظ مسلك المحديث اور تحريكات جديده ہونے کے احساس بھی نہ ہوتا کہ مولا ناکس جماعت کا عقیدہ ارشاد فر مارہے ہیں؟ جو م انھوں نے فرمایا ہے غالبًا جماعت الل حدیث اس سے ناآ شنا ہے۔مولانا نے حدیث "أوتیت القرآن و مثله معه " ہے انکار کی جو حکیمانة تلقین فرمائی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مولا تا کی نگاہ میں یہاں تطبیق کی کوئی صورت نہیں رہی، ان کے خیال مبارک میں اس حدیث کو مان لینے کی کوئی صورت نہیں۔ اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ مولانا کے ارشادات اس باب میں بہت سطی ہیں، ان کی نقاد نگاہیں اس مبحث کی مرائیوں سے کافی ناآشنا ہیں، مولانا مودودی صاحب جیسے معتدل مزاج کی طویل مصاحبت بھی مولانا مچلواروی برکوئی اثر نہیں کرسکی۔ میں اس وقت مولانا کے ارشادات بر تقید نہیں کرنا جا ہتا بلکہ امید رکھتا ہوں کہ مولوی فاضل کی تیاری والے حکیم اشرف اور مولوی عبدالغفار حسن صاحب حق گوئی کا فرض ادا فرمانے کی کوشش فرمائیں گے۔ مجھے یقین ہے کہ جماعت اسلامی کی ہمدر دیاں انھیں اظہار حق سے نہیں روکیں گی۔ ہ ہم اگر کہیں گے تو شکایت ہوگی اگریپر حضرات خاموش رہے تو کسی اہل حدیث کوقلم اٹھانا پڑے گا۔

مولانا کھواروی ہے اتنا عرض کرنا چاہتا ہوں کہ دوسری جماعت کے معتقدات نقل کرنے میں احتیاط یہ ہے کہ ان کے متندات سے نقل کرنے میں احتیاط یہ ہے کہ ان کے متندات سے نقل کرنے جا کیں، اس معالمے میں روایت بالمعنی کی طغیانی بسا اوقات سچائی کو بہا لے جاسکتی ہے۔ ایک مخصوص خیال ذہن میں رکھ لینے کے بعد مخالف کے ساتھ انصاف کرنا بیجد مشکل ہے۔ مولانا کھواروی نے میزان تو ہاتھ میں لی ہے گرمحتر م کا ہاتھ لسان المیز ان پرنہیں پڑا، اس لیے وزن قریبا سارا ہی غلط ہوا ہے۔ مولانا نے حدیث کی حمایت میں جو کچھ لکھا ہے اس میں بھی نہ تو وجہ جمیت کی صراحت ہے اور نہ ان خیالات میں تحقیق و رسوخ کا اثر۔ اور نصویر کے دسرے رخ میں جس انصاف کا دعوی فرمایا گیا ہے وہ بھی بے انصافی کے مترادف دوسرے رخ میں جس انصاف کا دعوی فرمایا گیا ہے وہ بھی بے انصافی کے مترادف

O صحیح. مسند أحمد (۱۳۰/٤)

نگارشات (صداول) کی در اول کی کی اسلی الحدیث اور تریکات جدیده به اسلی الحدیث اور تریکات جدیده به اس کی اشاعت کا تو هر ایک کوحق حاصل ہے اس کیے اپنے خیالات کی نسبت غیر کی طرف ہوان میں کافی احتیاط ہونی چاہیے۔

تحريكات مين آنا اور نكلنا:

میں اگر اہل حدیث کو فقہی تحریک سمجھتا تو اس کے ساتھ لزوم کو تقلید سمجھتا، اسی خیال کی موجود گی میں مجھے حق بھی نہیں کہ میں تقلید سے اختلاف کروں۔ میں اس مسلک کو ترک کرنے والوں کی تعریف کرتا لیکن میری نگاہ میں اس حرکت کی نوعیت ہی دوسری ہے۔ اس لیے میں نے احباب کومشورہ دیا تھا کہ وہ اہل حدیث کو چھوڑتے وقت غور كريں كه ان كا يدسفر مفيد بھى ہوگا يانہيں؟ جن مقاصد كى يحيل كے ليے وہ دوسرى تحریک میں جارہے ہیں وہمکن ہے تھوڑی سی توجہ سے یہاں بھی میسر آ جائیں، بلکہ بی بھی ممکن ہے کہ بیقل وحرکت مزید نقصان کا موجب ہو، وہ مقاصد بھی مفقود ہونے لگیں جو حاصل ہو چکے ہیں۔میرا تجربہ یمی ہے کہ ہمارے دوست کچھ لینے کی بجائے یا جو پچھٹل چکا ہے اس سے بھی وست بردار ہوجاتے ہیں۔ وہ دوسرے اداروں میں جاکر احساس ممتری کے عادی ہوجاتے ہیں،سنن برعمل کوترک ہی نہیں کرتے بلکہ اس میں حقارت محسوس كرتے ہيں۔ قرآن رعبور ےمعلوم ہوتا ہے كه ﴿قَالُوا بَلُ وَجَدُنا اَبَائَنَا كَذَٰلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٤] كا نظريد داء الامم كاتهم ركفتا ب، مريبال عد آباكي تقليدكا نام حقیق رکھ لیا جاتا ہے، تنقید کے لیے تختہ مشق صرف اسلاف کرام رہ جاتے ہیں۔ میں ایسے دوستوں کو جانتا ہوں جو پہلے کانگری،سوشلسٹ، خاکسار اور کیگی تھے اور اس کے بعد وہ ایک زقند لگا کر جماعت اسلامی میں آ گئے، اور انھیں محسوں بھی نہیں ہوا کہ انھوں نے کتنے تھوڑ ہے عرصہ میں کس قدر متضاد سمتوں کا سفر طے کیا؟ اور عجیب یہ ہے کہ انھیں ہر جگہ شرح صدر حاصل تھا۔ حال ہی میں تھوڑ اعرصہ ہوا بمبئی سے ایک مخلص دوست تشریف لائے، وہ سخت کیگی تھے، چند دنوں کے بعد تشریف لائے تو انھوں نے پورے اخلاص اور جوش کے ساتھ مجھے خاکسارتحریک کی دعوت دی، قریباً

(نگارشات (صدول) ( 408 ) ( 408 ) کا الحدیث اور تحریکات جدیده کا پندره بیس دن کے بعد تشریف لائے، پھر یہ پختہ خاکسار نہ تھے بلکه اس فکر میں تھے کہ لیگ کے شجرہ طیبہ کی شاخوں میں انھیں آشیانہ بنانے کی جگہ مل جائے، اور اس کے ساتھ بحد اللہ پختہ اور مخلص اہل حدیث بھی تھے، حالا تکہ میں یقین رکھتا ہوں کہ خاکساریت کا پیوند اہل حدیث کے ساتھ قطعاً نہیں لگ سکتا۔

ایک اہل حدیث یا حنفی ، احرار میں ، کانگرس وغیرہ میں کام کرسکتا ہے کیونکہ وہاں ان مقاصد سے تصادم نہیں جو تحریک اہل حدیث، حفیت میں جو ہری حیثیت رکھتے ہیں کیکن ایک حنفی کے لیے مشکل ہے کہ وہ نجد کی تحریک کے قالب میں فٹ آ سکے حالانکہ وہ اجماع تحریک ہے۔ ایک بریلوی کے لیے مشکل ہے کہ سید شہید رات کی تحریک میں کام کر سکے حالانکہ وہ تحریک بھی اجتماعی ہے۔ احرار، کانگرس، جمعیۃ العلماءمل کر کام کرتی رہیں حالانکہ متنوں کا مزاج بظاہر اجتماعی ہے۔اس لیے اشتراکی عمل اور اس کے ترک میں اصل چیز مقاصد ہیں ،تحریک کی اجھاعی حیثیت کواس میں چنداں دخل نہیں۔اگر لا دینی تحریک کا مطلب سے ہے کہ دین اس میں بطور ذاتی کے داخل نہیں، دین کی مخالفت اور موافقت دونوں اس کے پروگرام سے خارج ہیں تو ایسی تحریک میں اہل حدیث حنفی سب كام كريكت بين، كيونكه وبان ظاهراً تصادم نهين، اور اگر لا دينيت جز وتح يك موجيك اشتراکیت، اس میں کوئی مسلمان کامنہیں کرسکتا، اس کاتعلق جاہے کسی دینی جماعت سے ہو۔ اصل چیز مقاصد میں تصادم یا عدم تصادم ہے، تحریک کی اجماعیت یا لا اجماعیت کا اس میں کوئی وخل نہیں۔اختلاف مقاصد کے باوجوداگر بیقل وحرکت جاری رہے گی تو ہم کہیں یا نہ کہیں ونیا ہمیں "کل جدید لذیذ" کی تھبتی سے معاف نہیں کرے گا۔ میں امید کرتا ہوں کہ اب اس موضوع پریہ آخری گزارشات ہوں گی۔

ابوالخیرمحمراساعیل سلفی گوجرانواله مسلک اہلحدیث کے بارے میں چنداہم سوالات اور ان کے جوابات

ملک المحدیث کے بارے میں جناب عبدالحق صاحب بی- اے- ایلایل ۔ بی نے چنداہم استفسارات شیخ الحدیث مولانا محمد اساعیل صاحب سلفی
امیر مرکزی جمعیت المحدیث کی خدمت میں ارسال کیے تھے، آپ نے ان
کے نہایت سلی بخش جوابات دیے ہیں، جنہیں ہم افادہ قار کین کی خاطر شاکع

اداره ہفت روز ہ الاعتصام لا ہور سار جون ۱۹۲۲ء نگارشات (مصداول) 🗫 📞 ( 410 ) 💝 💸 ( سلک المحدیث کے بارے بھی چند سوالات اور جوابات

#### سوالات

- مسلک المحدیث کی (بحثیت ِفقهی مدہب) تعریف کیا ہے؟ مخضر ادر جامع الفاظ
   میں تحریر فرما ہے۔
- مسلک المحدیث کی''اصول فقہ'' کی کتاب کونی ہے؟ کتاب کا نام اور مصنف کا
   نام تحریر فرمایئے۔
  - الل مدیث کے اصول فقہ کو نسے ہیں؟
- نہب المحدیث کے مجتہدین کون سے میں جن کی فقہ المحدیث میں جامع تصانیف موجود ہوں؟
- ندہب اہلحدیث میں مجہدین کے کتنے اقسام ہیں اور ہر قتم کے لیے کون سے اوصاف ضروری ولازی ہیں؟
  - 6 ندہب اہلحدیث میں مفتی کے لیے کیا شرائط ہیں؟ کیا مجتد ہونا ضروری ہے؟
- ت ہندو پاکستان میں ایسے کتنے علاء موجود ہیں جن کومسلک المحدیث کا مجتهد مانا جاتا ہو؟ نام اور پیة تحریر فرمائیں۔
- کیا مسلک اہلحدیث کی فقہ مدون اور مرتب صورت میں موجود ہے؟ اگر ہے تو اس فقہ کی تدوین کن حضرات نے کی اور کب ہوئی؟ فقہ اہل حدیث کی کوئی جامع کتاب موجود ہوتو اس کا نام اور مصنف کا نام تحریر فرما کیں۔
- ایک مرتب اور مدون فقد اہلحدیث پر ہمیشہ مل کرتے رہنا عامی کے لیے حفی شافعی بین کیا انہی مترادف نہیں ہے؟ ایسے مقلد اور حفی شافعی میں کیا فرق ہے؟

الک ملک المحدیث کی فقہ اگر مرتب و مدون نہیں ہے تو علاءِ المحدیث اجتہادی مسائل میں، جن کی فقہ اگر مرتب و مدون نہیں ہے، کیے فتو کی دیتے ہیں؟ یا کسی مسائل میں، جن کی تعداد لاکھوں تک پہنچ سکتی ہے، کیے فتو کی دیتے ہیں؟ یا کسی امام فقہ کے قول و اجتہاد پر فتو کی دیتے ہیں؟ اگر دوسری صورت ہے تو کیا ایہ اس امام فقہ کی تقلید کروانی نہیں ہے؟ اگر پہلی صورت ہے تو کیا ایبا کرنے سے امت میں وہ نظم اور سیج بی قائم رہ سکتی ہے جو ایک مسلک معین کی اتباع میں نصیب ہوتی ہیں وہ نظم اور سیج بی قائم رہ سکتی ہے جو ایک مسلک معین کی اتباع میں نصیب ہوتی ہے؟ کیونکہ مختلف علاءِ المحدیث کا ذاتی اجتہاد باہم دگر مختلف ہوسکتا ہے۔ کیا ایسا کرنے سے اختلاف اور تفرقہ بڑھ تو نہیں جائے گا؟

الک المحدیث عالم دین کے ذاتی اجتہاد اور امام ابو حنیفہ برطشہ، امام شافعی برطشہ وغیرہم کی مدون اور مرتب فقہ میں سے کوئی چیز عمل کرنے کے لیے افضل ہے؟ اگر عامی اجتہادی مسائل میں ان ائمہ میں سے کسی ایک امام فقہ کی اتباع کرتا ہے تو کیا ایسا آ دمی عامل بالحدیث نہیں ہے؟ خصوصاً جبکہ وہ اپنے امام کے خلاف قرآن وحدیث مسائل کوچھوڑ دینے کے لیے بھی تیارہو؟

نوت: کتاب معیار الحق مصنفه سیدنذ رجسین محدث دہلوی میں مندرجہ تقلید کے جار اقسام نظر میں رکھیں۔

﴿ كَيَا عَلَاءِ الْمُحدِيثِ بِرَفَقَهِي مُسَلِّهِ كَ لِي قُرْ آن مجيدِ يَا حديث شريف سے نَفِ صريح پيش كرتے بيں جيسا كه ابن حزم ظاہرى كامعمول بتايا جاتا ہے؟ نيز الل حديث اور ظاہريوں كے مسلك ميں كيا فرق ہے؟

(3) اگر مذکورہ بالا سوال کا جواب اثبات میں ہے تو براہ کرم ہر فقہی مسئلہ کے لیے صریح آیات واحادیث پیش کرنے کا اعلان فرمائیں تا کہ خالفین کو اعتراض کی سخبائش باقی ندرہے۔

﴿ الرَّجُوابُ نَنِي مِيں جُوتُو پُھرا ٓپ کوفقہی مسائل کے بارے میں ایسا اجتہادی فتو کی علی ایسا اجتہادی فتو کی علی منقول نہ ہو۔ نیز قر آن و علی نین کرنا ہوگا جو ائمہ اربعہ میں سے کسی سے منقول نہ ہو۔ نیز قر آن و

نگارشات (صداول) کا الحرال الحال الحدیث کے بارے میں چند موالات اور جوابات

حدیث کے خلاف نہ ہواور علماءِ اہلحدیث کامفتیٰ بہ قول بھی ہو۔ اگر آپ ائمہ مجہدین کے کسی قول کو موافق قرآن واحادیث پاکراس پرفتویٰ دیں گے تو پھر آپ کو اس قول کا ماخذ قرآن وحدیث سے ضرور پیش کرنا ہوگا، ورنہ اس مسئلہ میں اس امام کی اندھی تقلید ہوگ۔ (بخلاف اتباع کے) جوآپ کے نزدیک خود ان ائمہ مجہدین کے قول کہ''دلیل کے بغیر ہمارے قول پرفتویٰ دینا حرام ہے وغیرہ' کے مطابق جائز ہیں۔

والسلام عبدالخالق کنده کوٹ نگارشات (حصراول) کا الحراث علی المحدیث کے بارے یش چند سوالات اور جوابات

## جوابات

محترم! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، كمتوب كرامي سے مسرت مولى كه آپ قانون کے ساتھ شغف کے باوجود مذہب سے لگاؤر کھتے ہیں۔سوالات سے ظاہر ہے کہ ان فقہی اختلافیات میں بھی آپ کے مطالعہ کا انداز مناظرانہ ہے، آپ نے سوالات کی ترتیب میں قانون اور مناظرہ دونوں کوملحوظ رکھا ہے، نیز سوالات اس ذہن کی غمازی کرتے ہیں کہ اہلحدیث کو آپ ایک ایبا فرقہ سمجھتے ہیں جو ائمہ اجتہاد کی ضد ہے، اور شاید ہرمسئلے میں ان ہے الگ ہے۔ آج کل دیو بنداور بریلی ہے جس طرح جمود کی دعوت دی جا رہی ہے اور متاخرین شوافع بھی قریباً اسی انداز سے دعوت دیتے ہیں اس سے تو اہلحدیث کو کلی اختلاف ہے، ہم اس جمود کو واقعی قطعاً پسند نہیں کرتے بلکہ اس جمود کو اسلام کی دعوت عام کے بھی خلاف سمجھتے ہیں۔ ایک انصاف پیند طالب علم ان حفزات کی اس تعصب آمیز دعوت سے یہی نتیجہ اخذ کرے گاجو جناب نے اخذ کیا ہے۔ لیکن فی الحقیقت اہلحدیث کی دعوت عام اور جامع ہے، اس میں مذاہب اربعہ اور دیگر ائمکہ اجتہا دکی فقہی مساعی بھی شامل ہیں ، اس دعوت کا مقصد رہیہ ہے کہ ان مقدس مساعی کا تحقیق جائزہ لیا جائے اور انھیں کتاب اللہ اور سنت کی روشنی میں سیجھنے کی کوشش کی جائے، اور ان اختلافات کی تطبیق اور ترجیح کے وقت ائمہ سلف پہلٹنم کی روش کو سامنے رکھا جائے۔ مروجہ فقہوں سے المحدیث کو جزوی طور پر یقیناً اختلاف ہے لیکن ائمہ اجتہاد کے علوم و آثار سے تحقیق استفادہ تحریک کا اساس مقصد ہے، یعنی فقہی جزئیات یا اختیارعلم وبصیرت کی بنا پرعمل میں آئے ، اس کے باوجود ان مختلف نظریات محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کھی ہو طلاق اور ایس اللہ کا کہ کھی سک البعدیث کے بارے میں جند سوالات اور جوابات کو گوار اکرنا اور ائم کہ کے علوم کا احتر ام اور ان سے استفادہ اس تحریک کی روح ہے۔ اس بنیادی اور اجمالی گزارش کے بعد استفسارات کے جواب ملاحظہ فرمائیں:

سلک المحدیث ایک ایسی دعوت ہے جس کی بنیاد اصول اور فروع بعنی عقائد اور ا اعمال میں ظاہر کتاب وسنت اور ائمہ سلف بعنی صحابہ کرام کی روش پر ہے، جس میں آنخضرت مُلْاَیْنِ کے بعد کسی شخصیت کے نام پر دعوت کی بنیا دنہیں رکھی گئی۔

(2) اصول فقه مين الرساله للإمام الشافعي، روضة الناظر ابن قدامه، إرشاد الفحول شوكاني، حصول المأمول لصديق حسن، الإحكام لابن حزم، الإحكام للآمدي، التوضيح والتلويح تفتازاني، كشف الأسرار، شرح أصول بزدوي، قواعد الأحكام لعز بن عبد السلام، القواعد لابن رجب، القواعد والفوائد الأصولية لعلي بن عباس البعلي (١٩٠٨هـ) القواعد النورانية لابن تيمية، موافقات شاطبي وغيره قدما احناف كى كابول مين اصول كي حيثيت سے بيان ہوئے ہيں، جيے مسلم الثبوت وغيره، متاخرين حفيه ملاجيون، شاشي وغيره كي تصانيف محققان نہيں۔ كاتب جيلي حنفي نے كشف المظنون مين فرمايا:

"سب سے پہلے اصول فقہ پر معتزلہ اور المجدیث نے لکھا، لیکن ان کی کتابوں پر اعتاد نہیں کرنا چاہیے، اس لیے کہ معتزلہ عقائد میں ہمارے مخالف ہیں اور المجدیث فروع میں۔

اصولِ فقہ میں اختلاف خاص نوعیت کا ہے، فن کے ماہراس سے غلطی نہیں کھا سکتے۔ اس کے علاوہ بھی المحدیث نے اصول فقہ میں کافی ذخیرہ جمع فرمایا، ہر حق پسند آدمی کو اس میں دفت محسوس ہوتی ہے، اس لیے کہ امام صاحب پڑلٹ اور امام ابو پوسف

نگارشات (حدادل) کا و ( 415 ) کا الحدیث کے بارے عمل چند سوالات اور جوایات

میں چندال غلط نہیں، اس موضوع میں تفصیلاً لکھنا وقت چاہتا ہے، نیز یہ مسلم تدریسی ہے اخباری نہیں۔

- ﴿ نبر (٢) ہے اس كا جواب كافى حد تك سمجھا جا سكتا ہے، اس كا مقصد پہلے جواب ميں آچكا ہے۔
- ﴿ جَہَدین میں کوئی بؤارہ نہیں، نداہب اربعہ کے جہدین اہلحدیث کے بھی امام اور جُہَدین میں کوئی بؤارہ نہیں، نداہب اربعہ کے جہدین اہلحدیث کے بھی امام طری، ابوعبدالرحمٰن اوزاعی، ابویوسف، محمد، بیسب اہلحدیث کے مجہد ہیں، البت حق کسی میں محصور نہیں، نہ کسی کو مقام نبوت ملا ہے نہ مقام عصمت حاصل ہے غزارتِ علم کے باوجود غلطی ممکن بھی ہے اور واقع بھی، اس لیے کسی کے اجہادات واجب القبول نہیں ہوسکتے اور نہ واجب الا تباع۔
- آ مجتدین کی تقسیم کوئی شرعی مسکلتهیں۔ ﴿ وَفَوْقَ کُلِّ دِیْ عِلْمِ عَلِیْم ﴾ [بوسف: ٢٦] کے مطابق اصطلاحی الفاظ وضع کر لیے گئے ہیں، تقلید کی حفاظت کے لیے یہ اغلال وسلاسل بنائے گئے ہیں تاکہ ان کے محققانہ اختلافات کو ترک تقلید کا نام نہ دیا جا سکے، ورنہ یہ سب اساتذہ اور تلانہ ولائل کی بنا پر باہم اختلاف فرماتے سے اور ایک دوسرے کی تقلید سے بے نیاز تھے۔ رحمة الله علیهم
- مفتی کے لیے ضروری ہے وہ کم از کم آیات احکام اور احادیثِ احکام کو جانتا ہو،
   ندا ہبِ علما پراس کی نظر ہو، عربیت سے آشنا ہو، اصول فقد، اصول حدیث پراس
   کی نی الجملہ نظر اور اس کے ساتھ باعمل اور متقی ہو، اجتہاد ضروری نہیں۔
- ہجہدین کی مردم شاری نہ پہلے بھی ہوئی نہ اب اس کی ضرورت ۔ علمی فیوض، تدریس و تذکیر سے خود بخو دمقام متعین ہوجا تا ہے، مسلمہ مجہدین کو ان کی زندگ میں ان کے اقران اسٹے بڑے نہیں سمجھتے تھے جس قدر مقام اب ان کو حاصل ہے، المجدیث علماء کا بھی یہی حال ہے۔ مولانا سید نذر حسین، مولانا شمس الحق،

نگارشات (معداول) المحال ( 416 ) المحال المحديث كے بارے ش چند سوالات اور جوابات

مولانا شرف الحق ڈیانوی، مولانا حافظ عبداللہ غازی بوری، مولانا عبدالعزیز رحیم آبادی، مولانا حافظ عبدالمنان صاحب وزیر آبادی، مولانا عبدالجبار صاحب فزنوی کوشاید آنے والے لوگ امام مجھیں اور مجہد مانے لگیں، میں اس معاملہ میں قطعاً مردم شاری یا مجہدشاری کی ضرورت نہیں سمجھتا۔

آپ قانون کے طالب علم ہیں، مجتهد شاری سے پہلے اس اصطلاح کے مفہوم پر غور فرما ئیں، مجتهد کو اصطلاحاً جن علوم کا مکلّف قرار دیا گیا ہے اس لحاظ سے تو صحابہ میں کوئی مجتهد معلوم نہیں ہوتا بلکہ تابعین میں بھی کسی کو مجتهد کہنا مشکل ہے، حتی کہ مسلمہ ائمہ اجتهاد ان مصطلح راہوں سے مقام اجتهاد پر فائز نہیں ہوئے۔ عجیب سے ہے کہ یہ اصطلاحی پابندیاں ائمہ اجتهاد پر وہ حضرات عائد فرما رہے ہیں جوخود مجتهز نہیں! آنخضرت مُالِیْظِ نے سے فرمایا:

"إن من أشراط الساعة أن تلد الأمة ربتها"

اربابِ تقليد ائمه اجتهاد كى لي اجتهاد كى رابين تجويز فرماتے بين، پهر كميم محرم امهم بجرى سے اجتهاد كوكليتًا بند فرماتے بين حالا تكه علوم اجتهاد اب بھى موجود بين!! "ولكن من عصر أربع مائة من الهجرة النبوية على صاحبها أزكى الصلوة والسلام قال العلماء الأعلام كما ينقل عن علماء الحنفية أن باب الاجتهاد قد انسد من ذلك التاريخ."

(رساله حميديه، ص: ٣٢٨)

علاء حنفیہ نے فرمایا کہ چوتھی صدی کے ختم ہوتے ہی اجتہاد کا دروازہ مقفل ہو گیا۔ ہم جب مجتہد کی تقلید ہی پند نہیں کرتے ہم مجتہد شاری کی سردردی کیوں کریں؟ ہمیں قرونِ خبر کا ایک غریب مسلمان تصور فرمائے جواپنے وقت کے علاسے بلاتعیینِ فخص مسائل دریافت کرتا ہے اور اپنے فہم اور بساط کے مطابق ان پرعمل کرتا

● ویکھیں: صحیح البخاری (۰۰) صحیح مسلم (۹) مسند الشامیین (۳/ ۳٤۰) لینی قیامت کی ایک نشانی یہ ہے کہ لوٹڑی اپنی ما لکہ کوجنم دے گی۔

محکمہ دلائل وبراہیں سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حساول) کی در ( 417 ) کی در اسک الحریث کے بارے میں چند موالات اور جوابات کے انہ وہ تقلید کو واجب سمجھے نہ مجتبد کی تلاش میں نکلے۔

(8) مروجہ نداہب کی تھہیں ہماری ہیں، ہم بلا تخصیص وقت کے تقاضوں اور اپنے فہم کے مطابق قرآن وسنت کی رہنمائی میں ان پرعمل کرتے ہیں، ان سے مسائل استخاب کرتے ہیں۔ ایک فقہ کا تعین اصل مرض ہے جس نے تقلید کی بند شوں کو مضبوط کیا اور فکر ونظر، فہم وشعور کے دروازوں کو مقفل کیا۔ زاد المعاد، نیل الأوطار، فتح الباری، بدور الأهلة، دلیل الطالب إلی أرجح المصالب، فتاوی وغیرہ کافی کتابیں اس فقہی نیج پر کھی گئیں لیکن تقلید نہ ہونے المصالب، فتاوی وغیرہ کافی کتابیں اس فقہی نیج پر کھی گئیں لیکن تقلید نہ ہونے کی وجہ سے وہ مروجہ فقہوں کا مقام حاصل نہیں کرسکیس، نہ حاصل ہی ہونا چاہیے، علم کے مطابق تحقیق کرنی چاہیے، عوام کو بلا تخصیص علما کی طرف رجوع کرنا چاہیے، جس طرح قرونِ خیر میں لوگ کرتے رہے۔

کرنا چاہیے، جس طرح قرونِ خیر میں لوگ کرتے رہے۔

شاہ ولی اللہ صاحب نے بی تذکرہ اس طرح قرمایا ہے:

"وبعد القرنين حدث فيهم شيء من التخريج غير أن أهل المائة الرابعة لم يكونوا مجتمعين على التقليد الخالص على مذهب واحد و التفقه له، والحكاية لقوله، كما يظهر من التتبع، بل كان فيهم العلماء والعامة، وكان من خبر العامة أنهم كانوا في المسائل الإجماعية التي لا اختلاف فيها بين المسلمين، أو جمهور المجتهدين لا يقلدون إلا صاحب الشرع، وكانوا يتعلمون صفة الوضوء، والغسل والصلوة، والزكوة، من آبائهم ومعلمي بلدانهم فيمشون حسب ذلك، وإذا وقعت لهم واقعة استفتوا فيها أي مفت وجدوا من غير تعيين مذهب، وكان من خبر الخاصة أنه كان من أهل الحديث منهم يشتغلون بالحديث فيتخلص إليهم من أحاديث النبي على الله عليه بالحديث فيتخلص إليهم من أحاديث النبي حملي الله عليه

نگارشات (صداول) کا الله الله الله الله الله الله يث كم بارك على چدوالات اور جوابات

وسلم وآثار الصحابة ما لا يحتاجون معه إلى شيء آخر... الخ" (حجة الله البالغة: ١٢٢/١)

یعنی دوسری صدی کے بعد تخ تئے کا سلسلہ شروع ہوگیا تھا، لیکن چوتھی صدی تک لوگ تقلید پر جمع نہیں ہوئے تھے، نہ ایک ندہب کی تقلید اور اس پر تفقہ کا خیال اور چرچا ہوا تھا، اس وقت علما بھی تھے اور عوام بھی ۔عوام کا بیہ حال تھا کہ اتفاقی مسائل اپنی بزرگوں اور اپنے شہر کے علما سے دریافت کرتے اور صرف آنخضرت مُنالیٰ کا اتباع فرماتے، جیسے وضو، نماز، زکو ہ کے متفقہ مسائل، اور جب کوئی خاص حادثہ ہوجاتا تو بلاتعین ندہب کسی مفتی سے دریافت فرمالیتے، خواص کا بیہ حال تھا، وہ یعنی المحدیث کو حدیث میں غور وفکر کے بعد ایسی احادیث و آثار ان کوئل جاتے جس کی وجہ سے کسی دوسری چیز کی انھیں ضرورت ہی نہ رہتی۔

یے صحیح اسلام کی صورت ہے، اس کے ہوتے کسی جدید نقد کی تدوین کی ضرورت ہی محسوس نہیں ہوتی ۔ موجودہ فقہوں پر بلاتعیین عمل کیا جائے، لوگوں کو ایک ندہب کی پابندی پرخواہ مخواہ شک نہ کیا جائے تو مسلک ِ المحدیث کا مقصد حاصلِ ہوجا تا ہے۔

اى في يرحافظ ابن قيم المن ( 200 م ) كا ارشاد ملاحظ قرما كين:

"فإنا نعلم بالضرورة أنه لم يكن في عصر الصحابة رجل واحد اتخذ رجلا منهم يقلده في جميع أقواله، فلم يسقط منها شيئا، وأسقط أقوال غيره فلم يأخذ منها شيئا، ونعلم بالضرورة أن هذا لم يكن في عصر التابعين، ولا تابعي التابعين، فليكذبنا المقلدون برجل واحد سلك سبيلهم الوخيمة في القرون الفضيلة على لسان رسول الله عملى الله عليه وسلم وإنما حدثت هذه البدعة في القرن الرابع المذموم على لسانه حصلى الله عليه وسلم. (إعلام الموقعين: ١/ ٢٢٢)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حصداول) کی در اول کی کی اسک الجدیث کے بارے بی چند موالات اور جوابات

"جم یقینا جانے ہیں کہ ایک آ دی بھی اس وقت اس طرح کا مقلد نہیں تھا جو ایک ہی تھی اس وقت اس طرح کا مقلد نہیں تھا جو ایک ہی تھام مسائل کو قبول کرے اور باقی علما کے فتووں کورد کر دے، اور ہمیں یقینا معلوم ہے کہ تابعین اور تبع تابعین کے زمانے کا بھی یہی حال تھا۔ ایک ایسے آ دمی کا پہتہ دے کر حضرات مقلدین ہماری تکذیب کریں جو اس ناہموار راہ پر چل رہا ہو، یہ بدعت چھی صدی کی پیدا وار ہے، جس کی آ مخضرت تا اللہ نے فدمت فرمائی ہے۔"

ان گزارشات سے آپ پوری طرح سوچ لیں کہ مجتمدین کی تقسیم، اصول فقد کی تقسیم کا تصور کہاں سے پیدا ہوا؟ بیصرف تاریخکبوت کا ایک حصار ہے جو تقلید شخص کی کمزور عمارت کو بچانے کے لیے بنایا گیا، جس سے آپ جیسا قانون کا طالب بھی متاثر ہونے سے نہیں نے سکا۔ مجھے تعجب ہے آپ کا ذہن اس سوال کی طرف منتقل کیونکر ہوا؟

- اس کا جواب قریباً نمبر (۸) میں ہو چکا ہے، واقعی اگر ان مخصوص فقہوں کی طرح
   فقہ المحدیث کی پابندی واجب قرار دی جاتی تو یہ بھی تقلید ہی ہوتی۔
- سے اہل علم ان سب پر بلا تخصیص عمل کریں گے، فروی اختلافات کو گوارہ کرنے کی عادت ڈالیس گے، اس سے قرونِ خیر کی وصدت قائم ہوگی، یہ نزاع تقلید کی عادت ڈالیس گے، اس سے قرونِ خیر کی وصدت قائم ہوگی، یہ نزاع تقلید کی یہ یہ اوار ہے جس کی وجہ سے تک نظری اذبان پر محیط ہو چکی ہے، یماری کا نام صحت سمجھ لیا گیا ہے، آ ب اس جا مداختلاف کا نام بجہتی فرماتے ہیں۔ عجیب ہے؟! جب چاروں غداہب ''حق پر ہیں'' اور دنیا میں موجود ہیں تو یجہتی جناب نے ہمال سے مجھی؟ بلکہ چارجہتی کو تو حق سمجھ کر گوارا کیا گیا ہے، اگر اس میں مسلک ہمال سے مجھی؟ بلکہ چارجہتی کو تو حق سمجھ کر گوارا کیا گیا ہے، اگر اس میں مسلک المحدیث کو بھی اسی طرح گوارا کرلیا جائے تو یہ صطلح یجہتی پھر بھی قائم رہے گی، ذرا اس میں وسعت ہوجائے گی۔ کاش حضرات علماء کرام اسے گوارا کریں! پہلی بیاری محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لَكَارِشَات (حداول) كالمحرور ( 420 ) كالمحال الجديث كي بار على چندموالات اورجوابات مروج تقلید ہے، دوسری بیاری گوارا نہ کرنے کی عادت۔ غرض اس وجوب اور یابندی کوآپ ختم کردیں ساری دقتیں دور ہوجا کیں گی۔بعض نظریاتی دقتیں عمل ہے خود بخو د دور ہوجا کیں گی، بلکہ اس صدی کے سفر میں بہت کچھ درست ہو چکا ہے۔ اختلاف رائے کو گوارا فرمایے تفرقہ خود بخو دختم ہوجائے گا، اختلاف اور تفرقه میں الف تفسیری نہیں بلک فقہی اختلاف رہنا جا ہے اور تفرقد کے لیے کوئی مخبائش نہیں۔ 🛈 اجتهاد کسی عالم کا ہواہے کتاب وسنت پر پیش ہونا چاہیے، اگر کتاب وسنت میں صراحت موجود نہ ہوتو عوام کوکسی کے اجتہاد کا پابند نہ کیجیے، جس پرحسب مصالح عمل کرے اس برکوئی ملامت اور شیق نہ ہونی جا ہیے، عوام بہر حال علا کی طرف رجوع كريں گے۔ انھيں عادت ڈالني جائيے كەمشہور مجتہدين يا متعارف فقہوں کی بجائے شریعت یا کتاب و سنت کے نام سے مسائل دریافت کریں اور علما انھیں اپنی صوابدید کے مطابق جواب دیں۔ اگر مقلد قرآن وحدیث کے خلاف ماکل چھوڑنے برآ مادہ موجائے تو بہتلیدی قابل برداشت اور مناسب ترین صورت ہے۔میاں صاحب راس نے اور حافظ ابن قیم راس نے اسے گوارا فرمایا ہے، تجربہ کی بنا پر بیضروری استفتامخصوص فقہوں کی بجائے شریعت کی بنایر ہونا  $^{f Q}$ چاہیے۔میاں صاحب نے''معیار'' کے اس مقام میں اصلاح فرما دی تھی 🐵 ابن حزم قیاس کے بالکل منکر ہیں، اہلحدیث قیاس کو مانتے ہیں، نظائر کے حکم میں مساوات کو مانتے ہیں لیکن اگر قیاس کہیں قرآن اور سنت سے متصادم ہوجائے تو المحديث نصوص كومقدم سجحت ہيں۔ مدت رضاع احناف كے نزديك وهائى

سال اور خمر کا سر کہ بنانا نصوص کے خلاف ہے۔ اس میں نصوص مقدم ہوگی۔ آس کا جواب نمبر (۱۲) میں آچکا ہے، قیاس نصوص کے تابع ہوتو قابل قبول ہے،

тыш - الله المحمد المال الم

ويكيس: [البقرة: ٣٣٣] صحيح مسلم، رقم الحديث (١٩٨٣)

اس لیے ہرپیش آمدہ مسئلہ کے متعلق کسی نئے اعلان کی ضرورت نہیں۔ برین تاریخ میں مناز میں مناز کو میں انہیں ہوتا فرضی شقیس جنار کی

کوشش تو یہی ہے کہ ائمہ کرام کے جو اقوال اختیار کیے جائیں حضرات ائمہ کے ارشاد کے مطابق ان کے ماخذ پر نظر ہو، اس کے باوجود قصورِ نظر کا اعتراف ہے، فہم میں غلطی بھی ہو کتی ہے، ممکن ہے ماخذ نہ ملے تو کوئی اور راہ اختیار کرنا پڑے۔

قلتِ فرصت کے باوجود انتہائی اختصار سے جوالی گزارشات آپ کے حسب الحکم "الاعتصام" میں بھیج رہا ہوں، امید ہے بعد ملاحظ اپنی رائے سے مطلع فرمائیں گے۔ یہ ملحوظ رہے کہ مناظرانہ انداز سے ان مباحث کو طول نہیں دینا جا ہتا نہ اتنی

ید توظ رہے کہ مناظرانہ الدار سے ان مباست و عول میں ویا جوہا ہے ال مباست و عول میں ویا جوہا ہے الفرضت ہی ہے، ورنہ آپ جانے ہیں کہ ان مباحث میں کوئی چیز بھی حرف آخر نہیں سمجی جاسکتی، اور مزید در مزید بسط اسی طرح ہوسکتا ہے۔ اعلام الموقعین مترجم مل جائے تو ملاحظہ فرمالیں، اگر عربی زبان پرعبور ہوتو اعلام، ابن عبدالبرکی کتاب جامع بیان انعلم و فضلہ، احکام ابن حزم وغیرہ کتب ملاحظہ فرمائیں۔

والسلام محمر اساعیل گوجرانواله (الاعتصام، شاره: ۱۲، جلد: ۳۳، ۳۳ر جون ۱۹۲۹) www.KitaboSunnat.com

المحديث كى كى افترا

ابوالخیرات جناب محمود احمد صاحب رضوی بربلوی رضا خوانی کے جواب میں 🕸 ( المحديث كي اقتدا

)**\$P\$**\${[\_424\_

**)}>&**<{(

نگارشات (حصداول)



## المحديث كي اقتدا:

رضوان لاہور (مؤرخہ ۲۸ مارچ ۱۹۵۱ء) کے ''نماز نمبر'' میں بعض اختلافی مسائل کا تذکرہ مزاحیہ انداز میں''گُل وخار'' کے عنوان سے کیا گیا۔ سنجیدہ مزاح بُری چیز نہیں لیکن دینی مسائل میں بیطریق کیوں اختیار کیا گیا ہے؟

"رضوان" رضا خانی احداف کا ترجمان ہے۔ بید حضرات فہم مسائل میں فقد خفی ہے۔ ہیں زیادہ اعتاد مولوی احمد رضا خان صاحب بریلوی کے طریق فکر پر رکھتے ہیں۔ فقہ حفی کے ساتھ ان کا تعلق محض عوام کے ساتھ رابطے کی بنا پر ہے، ورنہ حضرت امام والا مقام کے علم و تفقہ سے انھیں چندال دلچیں نہیں۔ جہال اجتہاد کی طغیانی کا بی عالم ہو کہ عقا کد کے اثبات میں قیاس سے کام لیا جاتا ہو بلکہ نصوص قطعیہ کونظر انداز کرنے میں بھی پر ہیز نہ ہو وہاں حضرت امام کے طریق ِ فکر کی کیا وقعت ہے؟ جہال اثبات عقا کد میں طنیات سے لبریز اور اخبار آ حادجیتی واجب انتھیل نصوص میں بھی احتیاط کا دامن چھوٹے نہ پایا ہے۔ رحمہ الله ورضی الله عنه و عن سائر الائمة دام کے المحدثین الذین هم قادة الدین۔ وہاں مقابیس اور المحدثین الذین هم قادة الدین۔ وہاں مقابیس اور اوہام کی اس بے اعتدالی اور طغیائی کا بیوند کے وکر لگ سکتا ہے؟

اکلِ حلال میں جہاں اس قدر پابندی ہو کہ مقروض کی دیوار کے سامیہ سے استفادہ کرنے میں احتیاط پیشِ نظر رہی ہو وہاں اس حقیت کا جوڑ کیونکر گئے گا جس سے جمعرات کی صبح ہی سے مسجد کے درو دیوار پڑسکٹی بندھ جائے کہ حلال وحرام سے پیٹ کا دوزخ بھرلیا جائے، جہاں بھینس اور اس کی کٹیا کی بیاری پرعُرس ومیلاو کی نذریں ماننے کی تلقین ہوتی ہو، پیٹ کی بہنائی شب ججر سے میلوں دراز ہو امام ابو

نگارشات (صداول) المحديث كي اقد ا

حنیفہ جیسے بے طع آ دمی سے ان کا تعلق کہاں تک قائم رہ سکتا ہے؟ کہاں جیل کی صبر آزما موت، کہاں قوالیوں کے طواف؟ لیکن چونکہ اہل حق پر طعن کے لیے فقہ حفی کی آز کی گئی ہے اور فقہی فروع کو بہانہ کے طور پر استعال کیا گیا ہے اس لیے ارباب توحید ہمیں اس طریق گفتگو میں معذور تصور فرما ئیں۔ مقصود اس طریق فکر کی وضاحت ہے جسے المجدیث اور دوسر نے ائمہ سلف نے ترجیح دی ہے لیکن ادارہ ''رضوان' نے اسے فداق میں ٹالنے کی کوشش کی ہے، کسی پر طعن مقصود ہے نہ تنقیص باللے کی کوشش کی ہے، کسی پر طعن مقصود ہے نہ تنقیص بالیے رب گفتگوئے عاشقاں در باب رب جنت اور باب ورب المحذبہ عشق است نے ترک ادب و اد

وماني:

مررضوان نے اہل حدیث اور اہل حق کے لیے وہابی کا لقب اختیار کیا ہے۔
اللّٰہ کا شکر ہے کہ اس سب وشتم کا پورا دھارا خود بخو دہی کسی اور طرف پھر گیا ہے اور
اہل حق اس بے مودہ گوئی سے محفوظ ہوگئے۔ کما قال علیه السلام والصلوة:
"کیف یصرف اللّٰه عنی شتم قریش ولعنهم یسبون مذمماً وأنا محمد."

نی الجمله نسبتے تو کانی بود مرا بلبل ہمیں کہ قافیہ بود و بس است

یہاں بحمراللہ نہ کوئی وہائی نہ نجدی نہ حقی ہے نہ سہروردی۔ ان وقتی اور اختر اعی
نبتوں سے نہ محبت ہے نہ نفرت، نہ کسی سے عشق ہے نہ بغض۔ حقیقت اسی قدر ہے
کہ کتاب اللہ اور سنت سے وابستگی ہے۔ وہ بھی اس انداز سے کہ اس کے رو و قبول
میں کسی غیر نبی کوکوئی معیاری اہلیت حاصل نہیں ہے، کوئی طریق فکر ذہن پر محیط نہیں

- فدا کے بارے میں عاشقوں کی تفتگو جذب عثق ہے نہ کہ ترک ادب ہے۔
  - صحيح البخاري، رقم الحديث (٣٥٣٣) مسند أحمد (٢/ ٣٤٠)
- بالجملة تمارى ميرے ساتھ اتى نسبت بى كانى ہے كہ قافیے كے تحت بلبل آ كيا اور بس -

جس کی بابندی کتاب و سنت کے فہم میں حائل ہو۔ آنخضرت ٹاٹیٹا اور ان کے ارشادات گرامی سے تعلق کی نوعیت ایسی ہے کہ اس میں کسی ایسے واسطے کی گنجائش نہیں جے فسق وتقویٰ یا کفرو اسلام کا معیار قرار دیا جائے۔ فکر ونظر، استنباط و استدلال کے لحاظ سے تمام ائمہ بدی اور اسلاف امت سے استفادہ خدا تعالی کی نعت ہے جس ہے بھی ا نکارنہیں ہوا۔ آج جس قدرعلوم ومعارف موجود ہیں تمام ائمہ فقہ و حدیث کا فیضان ہے، جس کا شکریہ ہم پر فرض ہے، اور ہر وقت دعا ہے کہ الله تعالی ان پاکباز اور مقدس بزرگوں کی قبروں کو رحمت سے بھر دے۔ مدیر رضوان نے بڑا کرم فربایا کہ جس قدر کفر کا ذخیرہ ان کے دل میں موجود تھا اسے ظاہر نہیں فرمایا بلکہ اہل سنت و الحديث كي اقتداسے روكنے يركفايت فرمائي۔ الله تعالى انھيں اس كتمانِ كفركى جزا عنایت فرمائے لیکن یہاں ان کے تفر سے گھبراہٹ نہیں بلکدان کے مصنوعی ایمان ے ہے کیونکہ بریلوی اور رضائی ایمان سے کفرشاید حقیقت ایمان ہے!!

مدر رضوان کی حفیت کا آغاز قریباً مولوی احد رضا خال صاحب بربلوی سے ہوا، اور ہمارے ایمان کا آغاز آنخضرت مُلَقِيْمُ فداہ ابی و امی، سے ہوا۔ اگر ایسے حضرات ہماری مساجد میں تشریف نہ لائیں تو ہمیں کوئی شکایت نہ ہوگی، اور ہم سے حلف مؤكد ليجيے كه بم آپ كواپن افتدا كے ليے بھى دعوت نہيں ديں گے، اور شايد گزشتہ سالوں میں بھی بھی نہ دی ہوگا۔ جاری مساجد بحداللہ اس گئے گزرے دور میں بھی آپ کی اکثر مساجد سے زیادہ آباد ہیں۔ یہاں اہل توحید کی بھراللہ اتی کثرت ہے کہ حضرات اہل بدعت اور عباد القبور کی ضرورت ہی نہیں۔ بول بھی اہل سنت جس طمانیت سے نماز ادا فرماتے ہیں آپ کوان کی افتدا ویسے ہی گراں پڑے گی۔ اس لیے ہاری بدرائے ہی نہیں بلکہ خلصانہ معورہ ہے کہ آ ب کسی اہل سنت کی افتدانه فرما كيل - آتخضرت مَالِينُ كا ارشاد كرامي ب: نگارشات (حدادل) کی کارشات (حدادل) کارشات (حدادل

"لا يقبل الله لصاحب بدعة صرفا ولا عدلا" لعني برعتي ك فرض اورنفل دونول الله تعالى منظور نهيس فرما تا-

ینی بدی کے طرف اور ک دووں اللہ تھاں کر دیاں رہائے۔ آپ ہی فرمائے! ایک غیر مقبول نماز کی امامت سے ہمیں کیا حاصل ہے؟ اس لیے آپ اگر اہل تو حید کی افتد انہیں فرماتے تو اطمینان رکھیے یہاں سے بھی کوئی

اس کیے آپ اگر اہل تو حید کی افتد انہیں فرمائے کو اسمینان رکھیے یہاں پیغام بھیجنے کی کوشش نہیں کی جائے گا۔ ع پیش آں کس برو کہ خریدار تست

دلائل:

رن بی البتہ ان دلائل کے متعلق گزارش کرنا، جن سے عوام کو مغالطہ ہوسکتا ہے، ہارا البتہ ان دلائل کے متعلق گزارش کرنا، جن سے عوام کو مغالطہ ہوسکتا ہے، ہارا فرض ہے۔ محترم رضوانی صاحب نے الجحدیث کی اقتدا کے ناجائز ہونے میں پانچے

ورض ہے۔ محترم رصوای صاحب نے المحدیث کی استدائے کا بالات کا پات مسائل کا تذکرہ کیا ہے۔ مسائل کا تذکرہ کیا ہے۔

(1) حفرت مجدد الوقت مجتهد العصر مولانا الشيخ سيد نواب صديق حسن خال صاحب كى حاب "الروضة الندية" كسى أردوتر جمه سے استفاده كيا كيا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

" پانى كتنا بى كم ہونجاست برئے سے ناپاكنہيں ہوتا، جب تك رنگ يا مزه يا بونه بدلے."

نوی <u>سنیے</u>:

''سوچے! یہ لوگ ایک لوٹے پانی میں ایک قطرہ پیٹاب گر جائے تو اس کو پاک کہتے ہیں اور اس سے وضو کر کے نماز پڑھ لیتے ہیں۔ بتائے! ہماری نماز ایسے پانی سے وضو کے ساتھ ہو کتی ہے!''

اب ماری گزارشات سنے:

• موضوع سنن ابن ماجه، رقم الحدیث (٤٩) اس کی سند میں "محمد بن محصن

العکاشی" راوی کذاب اور متهم ہے۔ ● اس کے سامنے پیش کرو جو تمھاراخریدار ہے۔

نَّارِشَات (صداول) المحالي المعالي المعالية المعال

در بہیہ کے نام سے نواب صدیق حسن خال صاحب رطنت کی کوئی کتاب نہیں، البتہ امام شوکانی رطنت کی اس نام کی ایک کتاب ہے جس کی نواب صاحب مرحوم نے شرح کھی ہے۔

ائمہ متفق ہیں کہ رنگ، بو، مزا، اگر نجاست کی وجہ سے بدلے تو پانی پلید ہوجائے گا، پانی کم ہو یا زیادہ، بہر حال ایسا پانی پلید ہوجائے گا۔ امام شافعی فرماتے ہیں: اگر پانی قلتین ہو یا اس سے زیادہ، اس میں اگر نجاست گرے تو جب تک اوصاف ثلاثہ: رنگ، بو، مزہ نہ بدلے پانی پاک ہوگا، کیونکہ یہ کثیر پانی ہے نجاست کے اثر کو قبول نہیں کرتا۔

احناف کا مسلک میہ ہے کہ اگر عشر در عشر ہو، یعنی دہ در دہ، وہ ماء جاری ہے، یا ماء کثیر کے حکم میں ہے، اس میں نجاست کا اثر نہیں ہوگا، پانی پاک رہے گا جب تک نجاست رنگ، بو، مزہ کونہ بدل دے۔

امام مالک فرماتے ہیں: تھوڑے یا زیادہ پانی کی کوئی قید نہیں، اصل چیز اوصاف کا تغیر ہے، جب تک رنگ، بو اور مزہ نہ بدلے پانی کم ہو یا زیادہ اس پر نجاست کا کوئی اثر نہیں ہوگا۔
نجاست کا کوئی اثر نہیں ہوگا۔

"قال محي السنة: التقدير لعشر في العشر لا يرجع إلى أصل شرعى يعتمد عليه." (شرح الوقاية: ١/ ٨٧)

''محی السنه فرماتے ہیں: دہ در دہ کی کوئی شرعی دلیل نہیں ہے۔'' مولا نا عبدالحی رشانشہ فرماتے ہیں:

"والتقدير الذي ذكره الحنفية في عدم سراية النجاسة إلى العشر في العشر ليس له أصل شرعي بخلاف تقدير الشافعية بالقلتين فإنه ثابت بالحديث الصحيح، وكذا تقدير المالكية بالتغير." (عمدة الرعاية، ص: ٨٧)

 صنعانی (١/ ١٧) نيل الأوطار (١/ ٣٧)

نگارثات (حداول) المحديث كي اقدّ ا

"حفیہ نے جو دہ در دہ کا اندازہ ماء کثیر کے لیے فرمایا ہے اس کے لیے کوئی شرعی دلیل نہیں، لیکن شافعیہ نے جو التین کا اندازہ فرمایا ہے وہ صحح صدیث سے ثابت ہے، اسی طرح موالک کا اندازہ تغیر اوصاف ثلاثہ بھی صحیح حدیث سے ثابت ہے۔"

مولانا رضوی ''وہابیوں'' پر اس لیے ناراض ہیں کہ وہ پیشاب کے ایک قطرہ سے بیالہ کو پلینہیں سمجھتے، ایسے پانی سے اگر وضو کیا جائے تو رضائی حفیوں کی نماز کو بہت تکلیف ہوتی ہے۔

ادباً بیگزارش ہے کہ اگر دومنکوں میں ایک پیالہ پیشاب گر جائے تو جناب کی نماز کو تکلیف نہ ہوگی اور افتدا گوارا فرما کی جائے گی۔ یعنی قلتین کی تحدید جناب کو

منظور ہے تو پھر'' وہابیوں'' سے مصالحت کے لیے ایک مجلس بلا لی جائے؟! پھر گار کہ کہ کہ میں میں میں میں فقیل کا انسان سے ضورک پر تیں مذائم نیزا

﴿ اگر كوئى مالكى اينے ندهب كے موافق باك بانى سے وضو كرے تو رضائى نماز ہوگى يا نہيں؟ اگر آپ ان كى نماز نه ہونے پر بھند ہوں تو چاروں اماموں كى حقانيت كا كيا مطلب ہوگا؟

﴿ جوازِ اقتدا میں کوئی عقیدہ تو حائل نہیں صرف پانی ہی کی دفت ہے، تو اس کا ایک اور بھی حل ہوسکتا ہے، آپ کی مسجد کے حوش یا سبیل سے وضو کر کے اگر وہائی امام بنے تو اس پر کوئی اعتراض نہیں۔ جناب کے اس ارشاد کا مطلب میں تو یہی سجھتا ہوں۔ جناب نے سا ہوگا کہ حضرت امام ابو یوسف ڈسٹنز نے ایک جمام سے وضوفر مایا، جس میں چوہا مر چکا تھا، آپ نے نماز پڑھ کی اور فرمایا کہ ہم اپنے حجازی جمام بروئی کرتے ہیں۔ کیا امام ابو یوسف وہائی تو نہیں تھے؟ جھائیوں کے قول پر عمل کرتے ہیں۔ کیا امام ابو یوسف وہائی تو نہیں تھے؟ حضرت مولانا عبدالحی لکھنوی وہر شائنہ نے حدیث قلتین کو ضیح فرمایا ہے حالانکہ

الفتاوئ البزازية (۲/ ۹) فتح القدير (۱/ ۱۲۸) رد المحتار (۱/ ۱۸۹) حجة الله
 البالغة (ص: ۳۳٦)

الارشات (صداول) المحال المحال المحال المحال المحال المحدث التدال المحدث المحال المحال

"الماء طهور لا ينجسه شيء إلا ما غلب على طعمه أو ريحه أو لونه" إلا كے بعد جوزيادت ہے باتفاقِ محدثين ضعيف ہے ليكن اس كى تائيد اجماع

ائمہ سے ہے۔

اس لیے امام مالک رشائیہ، امام شوکانی رشائیہ اور نواب صدیق حسن خال کی تائید میں نص صریح صحیح بھی اور اجماع بھی ہے۔ پانی کی طہارت صریح اور صحیح نص سے ثابت ہے اور زیادت کی تائید اجماع سے۔ رضائی حضرات شاید نہ جانتے ہوں؟! کا معاملہ یہیں ختم نہیں ہوتا، حدیث "الماء طھور لا ینجسہ شیء" بروایت

• ضعیف. سنن ابن ماجه (٥٢١) سنن الدارقطنی (١/ ١١) سنن البیهقی (١/ ٢٩٥) اس صعیف. سنن ابنهه مین (۱/ ٥٩٠) اس حدیث کی سند مین (رشدین بن سعد راوی ضعیف ہے تفصیل کے لیے دیکھیں: التلخیص الحبیر (١/ ١٥) السلسلة الضعیفة (٢٦٤٤) امام بیمتی رافظ اس حدیث کو ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں: "والحدیث غیر قوی إلا أنا لا نعلم فی نحاسة الماء إذا تغیر بالنحاسة خلافا، والله أعلم"

ويكمين: الإجماع للإمام ابن المنذر رحمه الله (ص: ٣٣)

❸ صحيح. سنن أبي داود، رقم الحديث (٦٦) سنن الترمذي، رقم الحديث (٦٦) سنن

المسائي قم الحديث (٣٢٦) مسند أحمد (٣/ ٣١) محمد كلائل قبرابين سے مزين مننوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتب ابوسعید خدری ابو داود، احمد، تر مذی میں موجود ہے۔

امام ترندی اے حسن فرماتے ہیں۔ امام احمد فرماتے ہیں: بید حدیث محیح ہے۔ امام احمد کی روایت میں ہے:

"إنه يستقى لك من بئر بضاعة."

يعنى أتخضرت مَاليَّكِم خود بهي بر بضاعه كا باني استعال فرمات تھے۔

شافعی، نسائی، ابن ماجہ، دار قطنی، حاکم اور بیہتی نے اسے سیح فرمایا۔ لیجیٰ بن معین، ابن حزم اور حاکم نے بھی اس کی تصبح فرمائی۔

ابن قطان نے اس کے بعض طرق پر کلام کرنے کے بعد فرمایا:

"وله طریق أحسن من هذا" (بیرهدیث احسن طریق ہے بھی مروی ہے)
ابن مندہ فرماتے ہیں: اس کی سندمشہور ہے، ابوسعید خدری کے علاوہ بیہ
حدیث حضرت جابر، ابن عباس، سہل بن سعد، حضرت عائشہ اور حضرت ثوبان ہے بھی
مروی ہے۔ اگر نواب صدیق حسن خال نے سیح احادیث اور اجماع کی بنا پر بیرمسلک
اختیار فرمایا ہے تو آپ نے اقتدا ہی کی نفی فرما دی۔ اگر اب بریلوی حضرات نے
نواب صاحب کی اقتدا چھوڑ دی تو بے جارے نواب صاحب کیا کریں؟

وریة قصه صرف نواب صاحب الطلق اور و ها بیول بی پرختم نهیں ہوتا بلکه ائمه سلف کی ایک مقدر جماعت کا یہی مسلک ہے۔ ملاحظہ فرمائیے:

"والحديث يدل على أن الماء لا يتنجس بوقوع شيء فيه سواء كان قليلا أو كثيرا، ولو تغيرت أوصافه أو بعضها، لكنه قام الإجماع على أن الماء إذا تغير أحد أوصافه بالنجاسة خرج عن الطهورية، فكان الاحتجاج به لا بتلك الزيادة كما سلف،

<sup>•</sup> مسند أحمد (٣/ ٨٦) سنن الدارقطني (١/ ٢١)

<sup>🛭</sup> تفصیل کے لیے ریکھیں: التلخیص الحبیر (۱/ ۱۳) عون المعبود (۱/ ۸۹) ایرواء الغلیل (۱/ ٤٥)

#### نگارشات (صداول) المحديث كي افتدا

فلا ينجس الماء بما لاقاه، ولو كان قليلا، إلا إذا تغير، وقد ذهب إلى ذلك ابن عباس، وأبو هريرة، والحسن البصري، وابن المسيب، وعكرمة، وابن أبي ليلي، والثوري، وداود الظاهري، والنخعي، و جابر بن زيد، و مالك، والغزالي. " (نيل الأوطار: ١٠٦/١) "صدیث سے ظاہر ہے کہ یانی کم ہو یا زیادہ کسی چیز کے گرنے سے پلیزہیں ہوتا، گواسکے اوصاف بھی بدل جائیں لیکن اجماع سے ثابت ہے کہ تمام یا بعض صفات کے بدلنے سے یانی پلید ہوجاتا ہے بشرطیکہ اس میں کوئی پلیڈ چیز گرے۔ پس بیاستدلال اجماع سے ہے، حدیث کی زیادت سے نہیں۔ پس پانی بلید نہیں ہوگا جب تک اس کے بہتین اوصاف نہ بدل جائیں۔حضرت ابو ہریہ، حسن بصرى، ابن ميتب، عكرمه، ابن ابي ليلي، امام سفيان تورى، داود ظاهرى، ا مام خخبی، جابر بن زید، امام ما لک اور امام غزالی کا بھی یہی مذہب ہے۔'' محترم رضوی صاحب کو اگر فاتحہ، میلاد شریف یا عرس اور دیگر اسباب شکم یروری ہے بھی فرصت ملے تو غور فرمائیں! حدیث سیح، اجماع امت اور ائمَہ سنت کی ایک بڑی تعداد نواب صدیق حسن خال صاحب بٹلٹ اور وہابیوں کے ساتھ ہے۔

فر مائے! ان بزرگوں کی اقتد ابھی درست ہے یانہیں؟ کم محتر م رضوی صاحب! اجتہادی مسائل میں کسی کے مسلک کا اختیار کرنا یا ترجیح

دوسری چیز ہے اور مخالف مسلک کی تکفیر یا اقتدا کا عدم جواز بالکل دوسری چیز ہے۔ یقیناً تھوڑے پانی کی نجاست کے بھی بہت سے ائمہ قائل ہیں۔ پھر ماء قلیل کی تحدید میں بھی بہت زیادہ اختلاف ہے جس میں فیصلہ کرنا تقلید کی بنا پر تو شاید ممکن ہوجائے گر دلیل کی بنا پر سخت مشکل ہے۔

"وللناس في تقدير القليل والكثير أقوال ليس عليها أثارة من العلم. "(نيل الأوطار: ١/ ٣٧)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حدادل) المحالي (ط33 ) المحديث كي اقترا

''قلیل اور کثیر پانی کی مقدار میں لوگوں کے بہت اقوال ہیں، جن کی کوئی دلیل نہیں۔''

جب ان تحدیدات کی تائید کتاب وسنت کی کسی نصرت کے سے نہیں ہوتی تو پھر
اتنا زور کیوں دیا جاتا ہے؟ آپ سوچیں نجس پانی کا استعال حرام ہوگا، کسی پانی کو پلید
خابت کرنے کے لیے آپ کو ایسے دلائل کی ضرورت ہوگی جوحمت و حلت کے اثبات
میں کامیاب ہو سکیں۔ ایسے اولہ جو ائمہ اجتہاد میں گل اختلاف ہیں، ان کے مفہوم میں
اختلاف، طریقِ ثبوت میں اختلاف، تعیینِ مقاصد میں اختلاف، ان مظنون فرقہ وارانہ
دلائل کی بنا پر آپ حرمتِ اقتدا کا فتو کی کس جرائت سے دے رہے ہیں؟ یہ نظم کی شان
ہے نہ دیات کا تقاضا، اس کی غایت صرف ای قدر ہوسکتی ہے کہ جس پانی کو آپ بلید
سمجھتے ہیں اسے مت استعال فرما سے ، پوری احتیاط سے اینے مسلک کی پابندی فرما ہے،
لیکن نہ آپ کسی دوسرے کو مجور فرما سکتے ہیں نہ اس پر کوئی فتو کی لگا سکتے ہیں۔

شوافع، موالک اور حنابلہ کا مقام اپنے ائمہ کے ساتھ احناف سے کم نہیں، عقیدہ، طریق فکر، صحت مسلک کے متعلق یقین بالکل مساوی ہے۔ اگر وہ بھی یہی روش اختیار کریں جو آپ نے اختیار فرمائی ہے تو ملت میں تفریق کی ایسی راہ کھلے گی کہ غیر مقلد آپ کا مفکہ اڑائیں گے، عقل و دانش کی محفلوں میں آپ کے لیے کوئی مقام نہ ہوگا۔ پہلے ہی ہے آپ کا فرقہ شکی نظر اور فقدانِ نظر میں ضرب المثل ہے، مقام نہ ہوگا۔ پہلے ہی ہے آپ کا فرقہ شکی نظر اور فقدانِ نظر میں ضرب المثل ہے، پابندی رسوم، طوے اور چائے کی تلاش میں کانی بدنام ہے، مزید تفریق بین المونین کی زمہ داری لینے سے پر ہیز فرمائے۔ اللہ تعالی آپ کوفیم صحیح کی توفیق دے!

مناسب ہوگا کہ آپ کے مسلک کی بھی چھان پھٹک کر لی جائے۔ دوسرے پر حملہ کہاں تک مضبوط حملہ کی ہوئے۔ دوسرے پر حملہ کہاں تک مضبوط حملہ کرنے سے جہاں تک مضبوط ہے جس کے سہارے پر دوسروں کی اقتدا حرام فرمائی جارہی ہے؟ وہ سہارا سہارا

نگارشات (صدادل) المحديث كي اقد ا

ہے بھی یا نہیں؟ حقیقت یہ ہے کہ احناف کا مسلک پانی کے متعلق نہ روایتاً درست ہے نہ درایتاً، نہ نصوص اس کی مؤید ہیں نہ عقل۔ یہ مسلک محض عوام کی عقیدت مندانہ حمایت سے چل رہا ہے۔ تعجب ہوتا ہے کہ آپ حضرات کو اپنے مخالفین پرفتو کی دینے کی جرأت کیسے ہوتی ہے؟

ماءِ کثیر کی تعیین عشر فی العشر یعنی دہ در دہ کا اندازہ بالکل بے ثبوت ہے، متاخرین حنفیہ نے یہ اندازہ گھڑ لیا ہے، قرآن اور حدیث میں اس کا کوئی ثبوت نہیں۔ شارح وقایہ نے اسے ثابت کرنے میں جس قدر زور صرف کیا ہے اس کا اصل مطلب پر کوئی اثر نہیں پڑتا، اگر جناب نے اسے ثابت کرنے کی کوشش فرمائی تو تفصیلاً عرض کیا جائے گا۔

محی النة کا قول پہلے ذکر ہو چکا ہے۔ صاحب درالخار (ص:١٦) بھی امام کی النة سے اس باب میں متفق ہیں کہ یہ تحدید ثابت نہیں بلکہ امام الائکہ حضرت امام ابوحنیفہ سے بھی یہ بات ثابت نہیں۔ ماءِ کثیر، ماءِ جاری، غدیر وغیرہ کے متعلق ائکہ احناف میں کسی قدر اختلاف ہے۔ بعض نے فرمایا: جاری پانی وہ ہے جو تکوں کو بہا کر لے جائے۔ بعض نے فرمایا: جس میں تکرار نہ ہو۔ اسی طرح غدیر (تالاب) کے متعلق ارشاد ہے جس کو ایک طرف سے اگر حرکت دی جائے تو دوسری طرف سے نہ ہلے، ارشاد ہے جس کو ایک طرف سے نہ ہلے، کین حرکت مسل سے ہویا ہاتھ سے یا وضو سے؟ اس میں حضرت امام ابوحنیفہ اور حضرت امام ابو یوسف سے مختلف روایات ہیں، جس سے ظاہر ہے کہ مسئلہ منصوص نہیں بلکہ اجتہاد و تفقہ کی پیدا وار ہے۔

اسی طرح دہ در دہ کا مسئلہ بھی متاخرین نے پیدا کر دیا، مولوی رضوی خود ہی سوچیں کہ اس قسم کے فقہی اختلافات کی بنا پر اقتدا سے رو کنے کا فتو کی دانشمندی نہیں بلکہ سس طرح ائمہ نے ان مسائل میں اختلاف کا حق دیا ہے اور شریعت میں اپنے اجتہادات کو ٹھونسنے کی کوشش نہیں فرمائی، اب بھی تنگی نہ فرمائی جائے بلکہ اپنے مسلک اور شحقیق کی پابندی کے بعد دوسرے فقہی اختلافات میں رواداری برتی جائے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

المحديث كي الدّا المحديث كي الدّا عليه المحديث كي الدّا

بریلوی حضرات تو سارے ہی تقریباً کم ظرف ہیں، دیوبندی حضرات میں اس قسم کی کم ظرف میں اور مولانا عبدالحی تکھنوی ظرفی مولانا تعبدالحی تکھنوی

کا مسلک اس باب میں زیادہ صاف اور واضح ہے۔ رحمہ الله ورضی عنه غالبًا آپ حضرات اس کی تو اجازت مرحمت فرمائیں گے کہ اگر کوئی شخص امام ابو یوسف یا امام محر کے مسلک کی پابندی کرے تو اس کی نماز ہو جائے گی اور اقتدا بھی درست ہی ہوگی۔ اس طرح امام شافعی، امام مالک یا امام احمد بھی طہارت میں اپنے مسلک کے مطابق نماز ادا کریں یا امامت فرمائیں تو ان کی نمازوں کو بھی آپ آسان تک پہنچانے کی فرشتوں کو اجازت دیں گے۔ اگر آپ اتن کچک پیدا کریں تو وابیوں کی فکر مت کریں وہ آپ کے ان وسائل سے بے نیاز ہیں، ان کا معاملہ براہ راست خدا تعالیٰ کی رحمت سے ہوگا اور ان کا امام شفاعت کے وقت ان کوان شاء الله میں بھولے گا۔ اللهم صل علی محمد وبارك وسلم.

طہارت کے مسئلہ میں کنوئیں اور تالاب کا فرق بھی عجیب ہے، گویا یہاں پہنی کر پانی کی مقدار سے ظرف کی ہیئت کو پاکیزگ اور نجاست میں زیادہ دخل ہے۔ فرض سیجیے کہ ایک کنویں میں اتنا پانی ہے جس سے کئی تالاب دہ در دہ کھر سکتے ہیں لیکن جب سے بانی تالاب میں ہوتو کوئی پلیدی اس میں اثر نہیں کھر سکتے ہیں لیکن جب سے بانی تالاب میں ہوتو کوئی پلیدی اس میں اثر نہیں کرسکتی لیکن میتمام اور اس سے کئی زیادہ پانی کسی گہرے اور وسیح کنوئیں میں آ جائے تو وہ چند تو لے نجاست کا بھی متحمل نہ ہوگا، گویا گول برتن یا مستطیل برتن سے جلدی پلید ہوسکتا ہے۔

صاحب مدايه الملك فرمات بين:

"ومسائل البئر مبنية على اتباع الآثار دون القياس." (هداية أولين، ص:٢٠)

(" كنوئين كى نجاست ميں قياس كو دخل نہيں، يه مسائل ساعی ہيں۔"

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حداول) المحديث كي اقتدا

پاک اور پلید کا مسئلہ طال وحرام کے قریب قریب آیا، اس میں محض آثارِ صحابہ کفایت کر سکتے ہیں اور ان کی بنا پر حرمتِ اقتدا کا فتویٰ دیا جا سکتا ہے۔ آیا یہ ممکن ہے کہ ان اہم مسائل کے متعلق آنخضرت مُثَاثِیُّا سے پچھ بھی مروی نہ ہو؟ سارا معاملہ صحابہ پر چھوڑ دیا جائے جو حسبِ عقیدہ اہل سنت معصوم نہیں ہیں؟ اور پھر آپ ہیں کہ بے سوچے فتویٰ دینا شروع کر دیتے ہیں! رع ما ھکذا یا سعد تورد الإبل

پھر ان آٹار کی اسانید پر بھی بھی آپ نے غور فرمایا؟ شاید ہی ان میں کوئی سند سے طور پر صاحب روایت تک پہنچ سکے۔ بشرط صحت ان آٹار کا مفاد زیادہ سے زیادہ تنزیہہ ہوسکتا ہے، ان کی بنا پر کوئی تشریعی حکم نہیں دیا جا سکتا لیکن آپ کے ہاں اکفار و تکفیر اور اقتدا پر یابندیاں ایک دل گئی ہے اور دل خوش کن مشغلہ

معارہ یراردراعد پر پابدیاں ہیں دوں ن سعدہ سے اوردوں وں ن سعدہ سے والکفر عند کم رخیص سعرہ حصوا بلا کیل ولا میزان میری گزارش اس قدر ہے کہ یہ فتوی بازی ان ولائل کی بنا پر دیافنا بھی مناسب نہیں اور آپ کی پارٹی علمی طور پر بھی اس کی اہل نہیں کہ ایسے اہم اور ذمہ دار مسائل میں جہارت کر سکے۔ آپ حضرات کے لیے اعراس، موالید، اسقاط، ختم، ساقواں، چالیسواں، جعرات جیسے مفید مشاغل کیا کم ہیں؟ آپ خواہ مخواہ ایک علمی فدہ داری کے لیے میدان میں تشریف لے آتے ہیں!!

﴿ كُنُوكُيْسِ كَى بِإِكِيزَكَى، وُ ولوں كى مقدار اور تعداد ميں جو تفاوت ركھا گيا ہے وہ بھى محض آ ثار ہى ہيں، كتاب الله يا سنت صححہ ميں اس كا كوئى ثبوت نہيں۔ ايك كنوكيْسِ ميں چڑيا يا چوہا يا ممولا وغيرہ گر جا كيں تو آ ب كے ہاں ہيں وُ ول نكالنے سے كنواں ياك ہوگا، خاموتى سے تقليدا مان لينا تو اور بات ہے، ذرا سو چے!

اے سعد! اس طرح تو اونٹوں کو ہا تکانہیں جاتا!

<sup>🛭</sup> تمهارے ہاں کفرانتہائی زهیس ہے، بغیر ماپے اور تولے اسے تھینکو۔

انیس ڈول نکلنے تک تو کنواں بالکل ناپاک ہوگا، بیسواں ڈول ساری پلیدی لے کر باہر آ جائے گا، اور آپ یقین کریں گے اور مطمئن ہوں گے کہ اب کنواں بالکل پاک ہے، لیکن اس بیسویں ڈول سے جو پلیدی کا بقیہ لے کر آ رہا ہے جس قدر قطرے کنوئیں میں گریں گے، کنواں پھرسے پلید نہ ہوگا؟

دراصل ان تمام آثار کی بنیاد نزاہت اور طبعی کراہت پر ہے، آپ نے اسے تشریعی تکم قرار دے کر پانی کے چند قطروں سے پاک اور پلید کے درمیان ایک دیوار کھڑی کر دی۔ چہ عجب!!

اتن کمزور عمارت اور بودے دلائل کے ہوتے ہوئے آپ المحدیث اور موالک پرحملہ آور ہوتے ہیں حالانکہ ان کا مسلک استدلال کے لحاظ سے کافی مضبوط ہے۔ یہ مسئلہ کس قدرصاف اور معقول ہے کہ پانی کم ہو یا زیادہ، کنوئیں میں ہو یا تالاب میں، تالاب وہ در دہ ہو یا چھوٹا، اس میں نجاست گرے اور اس کے بعض یا کل اوصاف یعنی رنگ اور مزہ اور بوکو بدل دے تو پانی پلید ہوجائے گا، اور اس میں اگر مزید اتنا پانی داخل کیا جائے جس سے یہ اوصاف درست ہوجائے گا، اور اس میں اور مزہ درست ہوجائے کہ اس کا بظاہر کوئی اور مزہ درست ہوجائے یا اس نجاست کی مقدار کو اتنا کم کیا جائے کہ اس کا بظاہر کوئی اثر نہ رہوتے ہیں!

لڑتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار بھی نہیں

یوں برادرانہ طور پرصلح صفائی سے مساجد کی امامت کا محکمہ آپ کے سپر دکر
دیا جائے، مردہ شوئی، فاتحہ خوانی، اسقاط، چالیسواں وغیرہ کا ٹھیکہ آپ لے لیس تو
یہ دوسری بات ہے مگر آپ اپنے دل کی تقدیس کے متعلق یقین دلا دیں کہ اس میں
شرک و بدعت کی نجاست نہیں تو میں وعدہ کرتا ہوں کہ ہم لوگ ان شاء اللہ امامت

نگار ثات (حساول) 🗫 📢 (438)

آپ کے سپر دکر دیں گے لیکن آپ یقین فرمائیں کہ ان حالات میں یہ امامت پیٹ پوجا کا ذریعہ نہیں بن سکے گی۔

پانی کے مسلم میں میں فی مختصراً چند گزارشات کردی ہیں۔ ومن استزاد فلدینا مزید!

#### شراب کی طہارت!

و المولانا رضوی، مولانا نواب صدیق حن خال صاحب مرحوم پر اس لیے ناراض بیں کہ نواب صاحب مغفور شراب کی نجاست کے قائل نہیں۔ یہ دوسری دلیل ہے جے اہل حدیث کی افتدا کے ناجائز ہونے کے متعلق پیش کیا گیا ہے۔ میرا ذاتی رجحان بھی اس طرف ہے کہ شراب نجس ہے اور حنابلہ اور احناف کا مسلک اس میں صحیح ہے لیکن مشکل یہ ہے کہ مسئلہ قیاسی نہیں ہے اس کے لیے نص کی ضرورت ہے۔ نواب صاحب مرحوم کو اس پر اصرار نہیں، وہ بھی مین دلیل علیہ جو بوقت ِ تعارض ترجے کا موجب بن سکے۔ فرماتے ہیں:

"وبالجملة فالواجب على المنصف أن يقوم مقام المنع، ولا يتزحزح عن هذا المقام إلا بحجة شرعية." (الروضة الندية، ص: ١٢) "منصف مزاج آ وفي كے ليے ضروري ہے كه ايسے مسائل ميں جمت شركی كے سوا اينے موقف سے نہ ہے۔"

اس لیے بہتر ہوگا کہ رضوی صاحب شراب کی نجاست پر کوئی نص لا کیں، جیسے شراب کی حرمت پر نص موجود ہے، مناسب ہوگا کہ فتو وَں پر زور ڈالنے سے زیادہ زور دلائل پر دیا جائے، ہمارے بریلوی دوستوں میں یہ بنیاوی کمزوری ہے کہ یہ حضرات ہمیشہ جذبات سے خطاب فرماتے ہیں اور فتو وَں پر زیادہ زور ڈالتے ہیں، اور معقول آ دمی کے لیے یہ دونوں حربے بے کار ہیں۔

نواب صاحب مرحوم شراب کو پاک نہیں سمجھتے بلکہ وہ آپ کے ساتھ متفق ہیں

الجديث كي اقتدا

لَكُارِثُات (صداول) كالمنظمة ( 439 ) المنظمة ا

کہ شراب نجس ہے۔قرآن مجید میں ہے:

﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ

الشَّيْطن ﴿ [المائده: ٩٠]

"شراب، جوا اوربت سب پليدين اورشيطاني عمل-"

آلات قمار اور أنصاب بليد مونے كے باوجود ان كوچھونے سے نہجسم بليد ہوتا ہے، نہ کیڑے بلکہ ان کی نجاست حکمی ہے، حسی نہیں۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقُرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ﴾ [التوبة: ٢٨] ‹‹مشرک نجس ہیں،اس لیے (وہ بلا اجازت)مبحد حرام میں نہآئیں۔''

قرآن مجید کا بیتھم تمام مشرکین کے لیے عام ہے کہ وہ نجس اور پلید ہیں، ہند ے مشرک ہوں یا پاکستان کے، عرب کے ہوں یا عجم کے، کیکن معلوم ہے کہ ان کے چھونے سے نہ کیڑے بلید ہوتے ہیں نہم ۔نواب صاحب مرحوم فرماتے ہیں:

"وهذا يدل على أن تلك النجاسة حكمية لا حسية، والتعبد

إنما هو بالنجاسة الحسية." (الروضة، ص: ١٢)

'' چکمی نجاست ہے، حسی نہیں ، اور عبادت میں پر ہیز حسی نجاست سے ہے۔'' وفد ثقیف مسجد نبوی میں آبالیکن آنخضرت مَالیّنا کم نے مسجد دھونے کی ضرورت نہیں معجى \_ بيت الله مين مشرك آتے جاتے رہے، آتخضرت مَالَيْظُ نے ركاوث نہيں فرمالی، كيونكه بينجاست حكى تقى حسى نتقى، آنخضرت نے مشركين كا پانى استعال فرمايا • قرآن حکیم میں محر مات النکاح کامفصل تذکرہ موجود ہے کیکن ان رشتوں میں کوئی بھی بلید نہیں۔

حرمت دوسری چیز ہے اور نجاست دوسری چیز۔ میں نے بیوض کیا ہے کہ میری وجدانی کیفیت یہ ہے کہ میں اس مسلہ میں احناف کے مسلک کوضیح سمجھوں کیکن نواب صاحب مرحوم اور امام شوكاني يُرْالله كي كرفت بهي معمولي نهيس . فتفكر ولا تكن من الغافلين!

صحیح البخاري، رقم الحدیث (۳۳۷۸) صحیح مسلم، رقم الحدیث (٦٨٢)

ان کا مطالبہ ہے کہ ان چیز ول کوسی نجس ثابت کرنے کے لیے دلیل لائے۔
سونا، چاندی، ریٹم مردوں پرحرام ہیں لیکن ان کے چھونے سے جسم پلید نہیں
ہوتا نہ نماز میں خلل واقع ہوتا ہے۔ تمام زہر کچلہ، سم الفار وغیرہ حرام ہیں نجس نہیں،
اس طرح مخدرات حرام ہیں پلید نہیں۔ نواب صاحب شراب کوحرام بھی سیجھتے ہیں اور
پلید بھی، لیکن اس کی نجاست کوحسی نہیں سیجھتے۔ یہ ایسا جرم نہیں جس پر آپ حضرات
خطگی فرما نمیں۔ زیادہ سے زیادہ یہی فرما سکتے ہیں کہ مرحوم نے ٹھیک نہیں سمجھا اور یہ بھی
اس وقت جب بین دلیل مل جائے۔

مولانا! نواب صاحب کا بیرحال ہے کہ نہ وہ شراب کے ساتھ علاج جائز سمجھتے بیں اور نہ شراب میں گوشت بکانا ان کے ہاں درست ہے، لیکن حنفیہ رہطتے کے ہاں جارقتم کی شراب حرام ہے اور جارفتم کی حلال:

"والحلال منها أربعة أنواع: نبيذ القر، و الزبيب إن طبخ أدنى طبخة يحل شربه، وإن اشتد، وهذا إذا شرب منه بلا لهو وطرب ما لم يسكر، والثاني: الخليطان، الثالثة: نبيذ العسل والتين، والبر، والشعيرة طبخ أو لا، والرابع: المثلث."

(الدر المختار، ص: ٤٣٨ نولكشور)

'' چارتشم کی شراب حلال ہے، تھجور اور منقیٰ کا نبیذ جب اسے تھوڑا سا پکایا جائے، دوسرامخلوط نبیذ، تیسراشہد اور انجیر وغیرہ کا نبیذ اور چوتھا مثلث انگور کا شیرہ جس کا دوتہائی جل چکا ہوں، بیسب قشمیں حلال ہیں، بشرطیکہ قوت کی نیت سے استعال کی جائیں، لہو ولعب کا ارادہ نہ ہو۔''

جب حنفی ندہب میں اتنی وسعت ہے کہ نیک نیتی سے بقدر ضرورت پی بھی جائے تو حرج نہ ہو، اور وہابیوں پر صرف طہارت مع الحرمت کی بنا پر اتنا سکین فتو کی وینا کچھ بھلامعلوم نہیں ہوتا۔"فر من المطر و قام تحت المیزاب" کا معاملہ ہوگا ہے

بارش سے بھاگا اور پرنالے کے نیچے جا کھڑا ہوا۔

المحديث كي اقتدا (صداول) المحديث كي اقتدا (عداول) المحديث كي اقتدا

اے رحمتِ تمام میری ہر خطا معاف تیرے عفو کی امید پہ تھرا کے پی گیا

میرا مقصد ان گزارشات سے الزام ہے نہ عیب چینی، مقصد یہ ہے کہ تھہیات میں ایسی جزئیات آسکتی ہیں جن کی وجوہات بھی اہل علم کے پاس ہوتی ہیں، غلط ہوں یاضیح، فریقِ مخالف اسے قبول کرے یا نہ کرے لیکن ان جزئیات سے جذباتی طور پرعوام کو آگیز کرناعلم کی شان نہیں!

کون نہیں جانتا کہ شراب کے استعال میں جس قدر وسعت احناف کے مسلک میں ہے دوسرے ائمہ کے مسلک میں ہنیں ،سنن نسائی کے آخری ابواب پڑھیے اور سوچے کہ اہل علم نے اس ام الخبائث کے استعال میں کس قدر کمزوریاں دکھائی ہیں جس کی پیشگوئی آنحضرت مٹائیٹی نے فرمائی ہے؟ اور سب سے زیادہ مختاط مسلک اس میں اہل سنت والحدیث کا ہے، بھر صرف طہارت پر طعن بازی کیول کی جائے؟ پھر یہ بھی ضروری نہیں کہ نواب صاحب اور امام شوکانی کی تحقیق تمام المجدیث کے نزدیک مسلم ہو، آپ کے ہاں جو مقام حضرت امام ابوحنیفہ رشائنہ اور ان کی فہیات کو حاصل ہے ہمارے ہاں نواب صاحب اور ان کی تصانیف کو وہ مقام حاصل نہیں، ہم نواب صاحب اور ان کی تصانیف کو وہ مقام حاصل نہیں، ہم نواب صاحب اور ان کی تصانیف کو وہ مقام حاصل نہیں، ہم نواب صاحب اور امام شوکانی سے کئی مسائل میں اختلاف رکھتے ہیں، اس لیے ادبا گزارش ہے کہ اسے جماعتی سوال نہ بنایا جائے!

شراب کے مسئلہ میں غالبًا لفظ نبیذ کی وضاحت میں وقت ضائع نہیں فرمایا جائے گا، غلیان اور اشتداد کے بعد خمارِ عقل تو ضرور ہوگا، آپ اسے نبیذ مخمر فرمایے، مجھے خمر النبیذ کہنے کی اجازت و یجھے۔ آنخضرت تُلَّیْکُم کا ارشاد گرامی "یسمونها بعیر اسمها. (نسائی) تو درست اور حق ہے۔ الفاظ کی ہیرا پھیری کا حقیقت پر کوئی اثر

صحیح البخاري، رقم الحدیث (۲۶۸)

<sup>🛭</sup> صحيح. سنن أبي داود (٣٦٨٨) سنن النسائي (٥٦٥٨) سنن ابن ماجه (٤٠٢٠)

نگارشات (صداول) 🗫 🚓 ( 442 ) 💝 📢 الجوریث کی اقتدا

نہیں ہوتا، علماء نے اسے شراب ہی سے تعبیر فرمایا ہے۔ ملاحظہ ہو: طبقات الحنابلہ لابی یعلی (ص:۱۱۳) امام خلف بن ہشام بن ثعلب (۳۲۹ھ) فرماتے ہیں:

"أعدت صلوة أربعين سنة كنت أتناول فيها الشراب على مذهب الكوفيين." اه

"میں نے چاکیس سال کی نماز کا اعادہ کیا، کیونکہ میں اصحاب کوفہ کے مطابق شراب پیتارہا۔"

جمہور صحابہ اور تابعین کا مسلک یہ ہے کہ ہر مست کرنے والی چیز تھوڑی ہویا زیادہ حرام ہے، حضرت امام ابو حنیفہ رشائند سے ایک ردایت اس کی مؤید ہے، امام محمد اور مشائخ سے ایک گروہ نے بھی یہی مسلک پہند فرمایا ہے، امام شعمی ، نخعی اور امام ابو حنیفہ سے ایک دوسرا مسلک بھی منقول ہے کہ انگور اور تھجور کے سوا گیہوں کی شراب درست ہے بشر طیکہ حد سکر کونہ پہنچے۔

آنخضرت مَالَيْكُم كاارشاد ب:

"کل مسکر خمر"

نيز فرمايا:

"ما أسكر كثيره فقليله حرام."

"جومت کرے وہ خرہے۔مسکر چیز کم ہویا زیادہ حرام ہے۔"

اس لیے پہلا مسلک صحیح اور دوسرا مسلک اجتہادی غلطی پر مبنی ہے، جب احتاف میں شراب کے متعلق اتنا نرم رویہ اختیار فرمایا گیا ہے تو نواب صاحب اور بے چارے اہل حدیثوں پر صرف یاک اور حرام کہنے پر کیوں خفگی فرمائی جارہی ہے؟

• صحيح مسلم، رقم الحديث (٢٠٠٣)

صحیح. سنن أبي داود، رقم الحدیث (۳۹۸۱) سنن الترمذي، رقم الحدیث (۱۸٦٥)
 سنن النسائي، رقم الحدیث (۳۰۹۷)

نگارشات (صداول) کی افتدا

قصہ ٔ پارینہ نوک قلم پر آگیا ہے، اجازت دیجیے کہ مبحث اور نکھر جائے تا کہ جناب سنجیدگی سے غور فرما سکیں اور نواب صاحب اور اہل حدیث کی قرار دادِ جرم بھی منظرِ عام پر آجائے تا کہ اربابِ دانش سوچ سکیں کہ معالمہ کہاں تک سکین ہے؟ پچھ حقیقت بھی ہے یا صرف'' شیر آیا'' تک ہی ساری داستان ختم ہوجاتی ہے!
قاضی خال (ا/ ۱۱) فرماتے ہیں:

"ذكر الناطفي عن محمد: إذا صلى على جلد كلب أو ذئب قد ذبح جازت صلوته." الخ

''امام محمد فرماتے ہیں: اگر کتا یا بھیٹریا وزی کیا جائے تو اس کے چمڑے کہ نماز جائز ہے۔''

"أما إذا ذبح بالتسمية، وصلى مع لحمه أو جلده قبل الدباغة . "

"جب کتا وغیرہ بسم اللہ پڑھ کر ذرج کیا جائے اس کے گوشت یا اس کے چرے پہلے، تو یہ جائز ہے۔ پہلے، تو یہ جائز ہے۔ پہلے

معلوم ہے درندے حرام ہیں،حرمت کے باوجود پیابسم اللہ کے ساتھ ذکا کیے جائیں تو ان کا گوشت اپنے پاس رکھ کران کے چیڑے پرنماز ہو جائے گی!

بویں وہ می ہوں ہوں چیز ہے جونواب صاحب فرما رہے ہیں، شراب حرام ہے لیکن پاک، یہاں گوشت اور چڑا دونوں حرام ہیں گر ذرئے سے پاک ہوگئے ہیں۔ فرما ہے! آپ میں اور نواب صاحب میں کیا فرق ہے؟ نواب صاحب ہے چارے صرف پاک کہدرہے ہیں لیکن جناب کے ہاں نبیذ مسکر پی کرکتے کا گوشت جیب میں رکھ کر اور اس کے چرے کا مصلی (دباغت سے پہلے) پاؤں کے نیچے بچھا کر نماز رہائی جائز ہے گر پھر بھی کافر وہائی ہی ہیں۔ اِنا للہ!

• منية المصلي (ص: ٤٧)

www.KitaboSunnat.com

(المحديث كي اقتد المحديث كي اقتد المحدديث كي اقتد المحدديث كي اقتد المحدد المحدد

جو کچھ عرض کیا گیا ہے وہ عادت کے خلاف ہے، میں ان اجتہادی لغزشوں کی

نمائش کا عادی نہیں مگر آپ کا فتویٰ بے حد دلخراش تھا، اس لیے بادلِ نخواستہ حقیقتِ حال سے پردہ اٹھانا پڑا۔

> ہم آہ بھی کرتے ہیں تو ہو جاتے ہیں بدنام وہ قتل بھی کرتے ہیں تو چرچا نہیں ہوتا

آپ غور فرمائیں! اصولاً آپ میں اور نواب صاحب را لئے میں کوئی فرق نہیں، صرف کتے اور شراب کا فرق ہے۔ اصولی اتحاد کے بعد جزوی اختلاف کی بنا پراس قدر تیزی اہل علم کے لیے مناسب نہیں۔

پھر جو پچھ نواب صاحب نے فرمایا یہ پوری جماعت بال حدیث کا مسلک نہیں، جماعت میں ایسے لوگ بھی ہیں جو شراب کو احتاف اور حتابلہ کی طرح نجاست معلقہ بچھتے ہیں، صرح ولائل کے فقدان کے باوجود میرا ذاتی رجحان اسی طرف ہے۔ اس لیے مناسب ہوگا کہ آپ بوقت ِ ضرورت وہائی امام سے دریافت فرمالیں کہ وہ ام الخبائث کو پاک تو نہیں بچھتے ؟ اور وہ بھی اگر آپ کی طرح متعصب ہوتو دیارفت کرے کہ جناب نے پچھ زیادہ تو نہیں پی اور مصلی بھی ذبیح محرمہ سے نہیں بنوایا گیا؟ ہمارا مسلک آپ سے بالکل الگریے، ہم ہر مسلمان کے پیچھے نماز بڑھتے ہیں، حنی ہو یا اہل حدیث، اور غیر مسلم حنی کی اقتدا کے لیے تیار نہیں۔ یہ دونوں قسمیں ہیں، خالی حدیث، اور خیر مسلم حنی کی اقتدا کے لیے تیار نہیں۔ یہ دونوں قسمیں آخ کل عام ہیں، اہل حدیث اور حنی سے لیے تو بحث کرتے ہیں لیکن حفید تا وہ وہابیت آخ کل عام ہیں، اہل حدیث اور حنی سب پچھ کرتے ہیں لیکن حفید اور وہابیت کے لیے خوب اڑتے ہیں۔ ایسے اور کوئی نام رکھیں ان کی نماز، اقتدا سب مشتبہ ہے۔ وہ غیر مسلم جوتے ہیں۔ ایسے اور کوئی نام رکھیں ان کی نماز، اقتدا سب مشتبہ ہے۔ اور افسوی ہے کہ غیر مسلم حفیوں کی بڑی کھڑت ہے!

پگڑی پرمسے

③ سر پرمسح کرنا فرض ہے۔احناف اس سے چوتھائی سر مراد لیتے ہیں کیونکہ حدیث

نگارشات (صداول) 💸 🚓 ﴿ 445 ﴾ ﴿ 445 ﴾ الجديث كي اقتدا

میں "مسح علی ناصیته" صراحثاً آیا ہے۔ اور ناصیہ سے مراد ان کے ہال ربع سر ہے۔ شوافع کا خیال ہے کہ سرکی طرف سے کم از کم چند بالول کا مسح ہوجائے، موالک پورے سرکامسح ضروری سجھتے ہیں۔

حدیث شریف میں مسح کی تین صورتیں مروی ہیں:

🗓 پورے سر کامسح۔

🗓 سر کے بعض ھے پر اور کچھ گیڑی پر۔

🗖 يوري گيڙي پر۔

احناف کا معمول احادیث میں بھراحت موجود نہیں، صرف مغیرہ بن شعبہ رافئو کی روایت ہے جو مخضر ہے، اور صحیح مسلم میں دونوں روایتیں موجود ہیں۔ قرآن کے اطلاق پر صرف موالک کاعمل ہے، ایک توضیح احناف نے کی اور پورے سرکو چوتھائی کرایا اور شوافع نے چند بال سے اس کی تفسیر کی، یہ چیزیں تو گوارا ہیں، آپ بھی حق پر، شوافع بھی حق پر اور اہل حدیث اگر سنت صریحہ کے مطابق پر، شوافع بھی حق پر اور موالک بھی حق پر، اور اہل حدیث اگر سنت صریحہ کے مطابق پھڑی پر مسے کریں تو معتوب!!

اب مديث سني:

"عن عمرو بن أمية الضمري قال: رأيت النبي حصلى الله عليه وسلم:

مست على عمامته وخفيه. " (صحيح بخاري مع كرماني، ب:٢، ص: ٥٠)

د آنخضرت مَنَّ يُنِمُ كود يكها كه آپ نے موزوں اور پُكُرى پرمسح فرمايا۔ "
امام نووى رُسُكُ فرماتے ہيں:

"وذهب أحمد بن حنبل إلى جواز الاقتصار على العمامة، ووافقه عليه جماعة من السلف." (مسلم مع نووى: ١٣٤/١)

''اہام احمد بن منبل صرف گیری پرمسے جائز سجھتے ہیں، اور سلف سے ایک

• صحيح مسلم، رقم الحديث (٢٧٤) سنن أبي داود، رقم الحديث (١٥٠)

● صحیح البخاري (۲۰۲) سنن أبي داود (۱۵۳) صحیح ابن حبان (٤/ ۱۷۳)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدول) المحديث كي القد ا

جماعت ان کے ساتھ متفق ہے۔''

حدیث مسح علی العمامہ حضرت بلال، مغیرہ بن شعبہ، حضرت سلیمان اور توبان ٹھائیئم سے بھی مروی ہے۔ اب آپ سوچ لیں کہ وہابیوں کے ساتھ کون کون بزرگ محروم الافتد الصور کرتے ہیں؟

تڑے ہے مرغ قبلہ نما آشیانے میں

مولانا! معلوم ہوتا ہے کہ آنخضرت فداہ ابی وامی تخت قسم کے وہابی تھ! بریلی اور لاہور کے اربابِ فکرسوچ لیں کہ آنخضرت کالٹیل کی اقتدا میں "نماز کا بیڑا غرق" کا فتوی صادر فرماسکیں تو اپنے بزرگ کی وراثت میں دارالندوہ کی جابیاں آپ حضرات کے حوالے کر دی جا کیں گی اور حقدار کوخن مل جانے پر ہمیں بھی مسرت ہوگ۔

### وجوب غسل:

﴿ زن وشوہر کے تعلقات میں اگر کسی فتور کی وجہ سے مادہ منوبیہ نکلنے کی نوبت نہ آئے تو جمہور کا فدہب ہے۔ احناف کا بھی یہی فدہب ہے۔ امام بخاری اور بعض دوسرے ائمہ سلف کا فدہب ہے کہ اس صورت میں عسل واجب نہیں، احتیاط اسی میں ہے کہ عسل کرے۔ (بخاری)

ريكيس: تحفة الأحوذي (١/ ٨٩)

صحیح البخاري (۱/ ۱۱۱) امام بخاری را الله کا قول ہے: "الغسل أحوط و ذاك الآخر
 و إنما بينا لا ختلافهم. " يعنى شل كرتا بى زيادہ مختاط ہے اور يهى آخرى امر ہے، ہم نے محض
 اختلاف كى بنا پراسے واضح كيا ہے۔

امام ابن العربي وطلت قول امام بخارى كى شرح ميل فرمات بين:

<sup>&</sup>quot;يحتمل أن يكون مراد البخاري بقوله: الغسل أحوط أي في الدين، رهو باب

مشهور في الأصل ... وهو أشبه بإمامة الرحل وعلمه" حافظ ابن حجر يُطلِّ استُقل كرنے كے بعد فرماتے بين:

<sup>&</sup>quot;وهذا هو الظاهر من تصرفه فإنه لم يترجم بحواز ترك الغسل، وإنما ترجم← محكمه دلائل وبرابين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

دونوں مسلک کی تائید احادیث سے ہوتی ہے، چونکہ تاریخ معلوم نہیں اس لیے ننخ کا دعویٰ توضیح نہیں۔ جومسلک راجح ہواس پڑمل ہوسکتا ہے، افتدا کے جواز یا عدم پر اس کا کوئی اثر نہیں صیح بخاری، فتح الباری، نیل الاوطار، فآویٰ ابن تیمیہ میں تفصیل ملے گا۔

ياؤل پرسے:

یہ مولانا رضوی کی آخری دلیل ہے کہ اہل حدیث پاؤں پرسمے جائز سجھتے ہیں۔ یہ فتاوی ابراہیم کون سے بزرگ فتاوی ابراہیم کون سے بزرگ ہیں اور فتاوی ابراہیم کے حوالے سے لکھا ہے؟ ہم صراحناً بیگز ارش کرتے ہیں کہ المحدیث کا ہیں اور فالبا شیعوں کے سوا ائمہ سنت سے کسی کا بھی بید مسلک نہیں۔ یہ مسلک نہیں۔

## آ خری گزارش!

ہم''رضوان'' اور اس کے ادارہ کے محتر م ارکان کونظر انداز کررہے تھے، خیال نہ تھا کہ ان بزرگوں کوخواہ مخواہ تکلیف دی جائے۔ یہ پہلی دفعہ جوابی گزارشات کی گئی ہیں، ممکن ہے کہ آئندہ بھی اسی غلطی کا اعادہ ہو، اس لیے مولانا رضوی اور ان کے

← ببعض ما يستفاد من الحديث من غير هذه المسألة كما استدل به على إيحاب الوضوء فيما تقدم" (فتح الباري: ١/ ٣٩٨) ثير ويكين: دفاع صحيح بعارى از مولانا أبو القاسم بنارسي رحمه الله (ص: ٢٥١)

ا تنخ كى صراحت بهى صحيح روايات سے ثابت ہے جيسا كه حضرت الى بن كعب والنو فرماتے ہيں: "إنساكان الماء من الماء رخصة في أول الإسلام ثم نهي عنها" (سنن الترمذي، رقم الحديث: ١١٠) امام ترذى والله بياثر وكركرنے كے بعد فرماتے ہيں:

"هذا حديث حسن صحيح، وإنما كان الماء من الماء في أول الإسلام، ثم نسخ بعد ذلك، وهكذا روى غير واحد من أصحاب النبي \_صلى الله عليه وسلم\_ منهم: أبي بن كعب، ورافع بن خديج، والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم على أنه إذا جامع الرحل امرأته في الفرج وجب عليهما الغسل وإن لم ينزلا."

● صحيح البخاري (١/ ١١١) فتح الباري (١/ ٣٩٨) نيل الأوطار (١/ ٢٧٦) شرح
 العمدة في الفقه لابن تيمية (١/ ٣٥٩) محموع الفتاوئ (٢٣/ ٣٩)

نگار ثات (صداول) 🗫 🕻 (448) 💝 💸 الجودیث کی اقدّ ا

رفقاء ایک بات سمجھ لیں کہ اہلحدیث علماء اور بزرگوں کے نقبی اقوال ہمارے ہاں اساسِ ندہب نہیں، نہ ہم آتھیں ائمہ اجتہاد کی طرح امام ہی مانتے ہیں، نہ ان کی تقلید ضروری سمجھتے ہیں، اس لیے یہ چیزیں بطور الزام نہ لکھی جائیں۔ واجب التعمیل ہمارے لیے صرف کتاب و سنت اور آٹارِ سلف کے سوا کچھ نہیں، آٹارِ سلف میں اجماعی مسائل کی پابندی ہوگی، باقی مسائل میں جہاں سلف مختلف ہوں ہم کسی کے پابند نہیں۔ مناسب ہوگا کہ لکھتے وقت یہ اصل چیشِ نظر رہے، اس سے بحث میں طول نہیں ہوگا اور شاید ہم ایک دوسرے کے پھھ قریب بھی ہو سکیں۔

<u>www.KitaboSunnat.com</u> (الله عديث الكارشات (حداول) الله عديث الكارشات (حداول) عليه الله الله عديث الكارشات (حداول) الكارشات (حداول)

# ترك تقليد اور اہل حديث

مدت سے یہ دونوں لفظ عوام کی زبان پر استعال ہورہے ہیں اور انھیں عموماً مرادف سمجھا جاتا ہے، ہندوستان میں دونوں لفظ ائمہ اربعہ ایہ اور ان کی طرف منسوب مسالک کی پابندی کے خلاف استعال کیے گئے ہیں، حالانکہ امر واقعہ یہ ہے کہ جمود کی مخالفت ان ائمہ کرام اور ان کے اُتباع نے بھی کی ہے۔ اس کے بعد محقق اہل علم ائمہ اربعہ کے ساتھ عقیدت اور ان کے علوم سے استفادہ کے باوجود بعض فروی مسائل ہیں ائمہ اجتہاد سے اختلاف کا اظہار بھی فرماتے رہے۔

امام ابوجعفر طحاوی رسطین (۱۳۲ه) امام ابو ابراہیم اساعیل بن کیجی المزنی المزنی (۲۲هه) شخ الاسلام محمد بن قدامه طبلی (۱۰۴ه) حافظ ابن تیمیه (۲۲۸ه) وغیرہم ائکہ اربعہ سے بعض کی طرف انتساب کے باوجود ان سے اختلاف فرماتے ہیں اور اس سے ان بزرگوں اور ان کے متوسلین میں کوئی ذہنی تکدر نہیں پیدا ہوتا، نہ ان کے علم اور دین میں کوئی حرف آتا ہے۔

علامہ ابو زید عبیداللہ بن عمر بن عیسی الدبوی (۱۳۳۰ه) کی کتاب "تأسیس النظر" میں حضرات ائمہ اجتہاد میاللہ کے اختلافات کی متعددصورتیں مرقوم ہیں:

- 💠 حضرت امام ابوحنیفه رشك اور صاهبین میں اختلاف۔
- 💠 حضرت امام ابوحنیفه رخطشین امام ابو یوسف بخطشهٔ اور امام محمد رخطشی میں اختلاف۔
  - 🗘 امام صاحب برنطنه، امام محمد اورامام بوسف برنطنهٔ میں اختلاف۔
    - 🗘 امام ابو بوسف رشش اورامام محمد رشش میں اختلاف۔

امام ابویوسف رشطن ، امام محمد رشطن ، حسن بن زیاد اور امام زفر رشطن میں اختلاف۔

🕸 احناف اورامام رُطلته میں اختلاف۔

🗘 احناف اورامام ما لک اورابن ابی لیلی میں اختلاف۔

🔷 احناف اورامام شافعی ڈسٹنے میں اختلاف۔

علامہ دبوی رطف نے ان کے اصول کا بھی ذکر فرمایا ہے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اکتہ مجتہدین میں باہم اصولی اختلاف تھے۔ پھر یہ خیال کہ امام شافعی، امام ابو صفیف، امام احمد، امام مالک رہوں خیرہم میں تو اصولی اختلاف ہے لیکن ان کے تلافہ میں اصولی اختلاف ہے لیکن ان کے تلافہ میں اصولی اختلاف نہیں، سطی معلوم ہوتا ہے، کسی تحقیق پر بنی نہیں بلکہ محض خوش فہی ہے۔ اصولی اختلاف فرماتے جس طرح دافتہ ہے کہ تلافہ اینے اسا تذہ سے اس طرح اختلاف فرماتے جس طرح

واقعہ یہ ہے کہ تلامہ ایچ اسا مدہ سے ای طرب احسلاف سرمائے ، ل طرب اسا تذہ میں باہم اختلاف موجود تھا۔ حضرات ائمہ اور ان کے تلافدہ کے اختلافات بھی اس طرح اصولی ہیں جیسے خود ائمہ مجتمدین میں کمی بیشی ہوسکتی ہے، نوعیت میں فرق نہیں۔

### لفظ غير مقلد کي ايجاد:

معلوم ہوتا ہے اس وقت غیر مقلد کا لفظ یا تو ایجاد ہی نہیں ہوا ہوگا یا پھر بطور طعن اس کا استعال نہیں کیا گیا، ائمہ اسلام، صلحاءِ امت میں مروج نہیں ہوا تھا یا کوئی سیاسی ضرورت ہی نہتی جس کے لیے یہ لفظ ایجاد کیا جاتا۔

اس طرح تقلید بھی کوئی قابلِ فخر لقب نہیں تھا، جس کے ترک کوعیب سمجھا جائے یا اس کے ترک کوعیب سمجھا جائے یا اس کے ترک پر کم از کم افسوس ہی کا اظہار کیا جائے، بلکہ ائمہ معقول فلاسفہ و متعکمین کے نزدیک چونکہ منقولات کا مقام کسی طرح بھی ظن سے اُونچا نہیں اس لیے وہ ائمہ سنت کو فقیہ ہوں یا فقیہ، مجتهد ہوں یا غیر مجتبد، ''مقلد'' کہتے ہیں اور حقارت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، ان کے ہاں دلیل کا انحصار صرف عقلیات پر ہے۔

المام غزالى ﴿ لله نصل التفرقة بين الإسلام والزندقة " مين معتزله اور

اشاعره كے خيالات ميں الزامى تقابل اور باہم اكفار وتكفير كے تذكره ميں فرماتے ہيں: "فإن تخبط في جواب هذا أو عجز عن كشف الغطاء فيه فاعلم أنه ليس من أهل النظر، وإنما هو مقلد، وشرط المقلد أن يسكت ويسكت عنه." (ص: ١٨)

''آگر کوئی ان الزامات کے جواب سے عاجز آ جائے تو وہ مقلد ہے، اور مقلد سے گفتگو کی بجائے خاموثی بہتر ہے۔''

قرون خیر کے بعد عمل اور اعتقاد کی دنیا میں عجیب اضطراب معلوم ہوتا ہے،
تقلید یا جمود تو کیا ہوگا اعتقاد اور فروع کے معاطے میں فکر ونظر اور فقہ واجتہاد کئی مختلف
گوشوں میں منقسم نظر آتے ہیں۔ مثلاً غسان کوفی مرجیہ اور فرقہ غسانیہ کے پیشوا اور
امام ہیں، اور امام محمد بن حسن الشیبانی بڑاللہ کے شاگرد ہیں، اور عجیب بات یہ ہے کہ
حضرت عیسی علیا کی نبوت کے منکر ہیں۔ (الحطط للمفریزی: ١٤/ ١٧١) اور ایمان کی
دیادت اور نقصان کے مسئلہ میں حضرت امام ابو حقیفہ بڑاللہ کے جمعوا ہیں، یعنی ایمان
کی زیادتی اور نقصان کے مسئلہ میں حضرت امام ابو حقیفہ بڑاللہ کے جمعوا ہیں، یعنی ایمان

فرق مريسيه كام بشربن غياث مركبي كمتعلق مقريزى لكهت بين: "كان عراقي المذهب في الفقه تلميذا للقاضي أبي يوسف يعقوب الحضرمي."

امام شافعی پر اللہ سے اس کا مناظرہ ہوا، امام بر اللہ نے اس کے خیالات کا مذاق اڑا ما اور فرمایا:

"نصفك كافر لقولك بخلق القرآن ونفي الصفات، و نصفك مؤمن لقولك بالقضاء والقدر و خلق اكتساب العباد."

❶ الملل والنحل للشهر ستاني (١/ ١٤٠)

المواعط والاعتبار بذكر الخطط والآثار للمقريزي (٤/ ١٧١)

''امام شافعی الطنظ نے بشر مر لیل سے کہا کہتم آ دھے کا فر ہو کہتم قرآن کو مخلوق سیمھتے ہواور صفات باری کی نفی کرتے ہو، اور آ دھے مومن ہو کیونکہ تم قضا وقدر کو مانتے ہواور انسانی اعمال کا خالق خدا کو سیمھتے ہو۔''

### مقلداور غيرمقلد كي اصطلاح:

عقیدت کی اس تقسیم اور عقائد و فروع میں عقیدت کے اس تضاد کے باوجود غیر مقلد یا مقلد کی اصطلاح اس وقت استعال نہیں ہوئی بلکہ دونوں عقیدتیں معا چلتی رہیں، مسائل پر بحث ہوتی اور مسائل کی بنا پر ایک دوسرے کے خلاف فتو ہے بھی شاید استعال ہوئے لیکن اشخاص سے عقیدت اور اس کے تغیر کی بنا پر نہ باہم نفرت بیدا ہوئی نہ ان جو ہری اختلافات کے باوجود تنابز بالالقاب کا شیوہ ہی اختیار کیا گیا۔ "وعادت الفتیا إلیه، وانتهی السلطان والعامة إلی بابه، فلم يُقلد في سائر أعمال أندلس قاص إلا بإشارته واعتنائه، فصاروا علی مذهب مالئ ۔ رحمه الله۔ بعد ما كانوا على رأي الأوزاعي. "اه مذهب مالئ ۔ رحمه الله۔ بعد ما كانوا على رأي الأوزاعي. "اه

''نوئی کا مدار کیلی پرتھا، سلطان اورعوام ان کے مختاج تھے، ان کے خلاف منشاکوئی قاضی مقرر نہ ہوتا تھا، اس سے پہلے لوگ امام اوزاعی کے عقیدت مند تھے، اب سب مالکی ہوگئے۔''

### حکومت اور نداہب کی ترویج:

تقلید کے رواج پا جانے کے بعد مروجہ ندا ہب محض علم و تفقہ یا تعلیم و تلمذکی بنا ہی پر اختیار نہیں کیے گئے بلکہ اس میں حکومت کے رجحان اور وقت کے سیاس عوامل کو بھی کافی وظل رہا، عہد ہ قضا کا بھی ان عقائد و خیالات کی ترویج میں کافی حصہ ہے، افریقہ میں عموماً سنت اور آٹار کی پابندی کا رواج تھا، عام لوگ مسلک اہل حدیث کے لْكَارِشَات (صدادل) كالمحالي ( 453 ) كالمحالية اور الل حديث

پابند سے لیکن خلیفہ مرتضیٰ بن ہشام بن عبدالرحمٰن ۱۸۰ھ میں افریقہ کے حاکم مقرر ہوئے تو انھوں نے کیے بن ہشام بن عبدالرحمٰن ۱۸۰ھ میں افریقہ کے حاکم مقرر اور ابن وہب (۱۹۷ھ) اور ابن قاسم سے بھی ان کو تلمذ حاصل تھا۔ اندلس میں ان کا بن وہب (۱۹۷ھ) اور ابن قاسم سے بھی ان کو تلمذ حاصل تھا۔ اندلس میں ان کا بے حد احترام کیا جاتا تھا، ان کے حکم کے بغیر کوئی قاضی مقرر نہیں کیا جاتا تھا۔ اور بہ انھیں علما کو منتخب فرماتے جو امام مالک کے عقیدت مند ہوتے۔

مقریزی فرماتے ہیں:

اسی طرح جب ہارون الرشید بغداد میں مند خلافت پر متمکن ہوئے تو انھوں نے حضرت امام ابو یوسف را اللہ کو اس میں بوری قلمرو کا قاضی مقرر کیا۔ "فلم يقلد ببلاد العراق، وخراسان، والشام، ومصر إلا من أشار به القاضي أبو يوسف در حمه الله واعتنى به. " اه (مغريزي: ١٤٤/٤) لینی ہارون الرشید نے 6ساھ میں محکمہ قضا کے تمام اختیارات قاضی ابو یوسف پر للٹنے کے سپر دکر دیے، ان کی اجازت کے بغیر کوئی قاضی نہیں بن سکتا تھا۔ اس کا اثریہ ہوا کہ عراق اور اس طرف سے آنے والے تمام فاتح اور ملغ فقد العراق سے متاثر ہو گئے اور فقتی مسائل میں امام ابو بوسف وغیر ہم سے وابست رہے۔ یہ ساسی اور معاشی اثرات ہیں جو دلائل کے علاوہ ان مذاہب کی اشاعت میں مؤ تر رہے اورعوام کا تا ٹر علی العموم آٹھی وجو ہات کا مرہون ہے، ورنہ عوام فہم وبھیرت اور دلائل کی قوت وضعف سے چنداں آشنانہیں ہوتے، نہ وہ مختلف فیہ امور میں ترجیح دے سکتے ہیں، نه دلائل میں توازن ہی قائم رکھ سکتے ہیں۔علا گو دلائل کی قوت اور ضعف کو سجھتے ہیں لیکن بیرونی اثرات سے وہ بھی بے نیاز نہیں ہو سکتے، مدارس اور مساجد کی تاسیس امرا اور ملوک کی کوششوں سے ہوتی اور علا کو وہاں کام کرنے کے لیے ارباب اقتدار سے ہم آ ہنگ ہونا ضروری ہوتا۔

نگارشات (حساول) المحال 454 كالمحال مديث

#### مقریزی فرماتے ہیں:

"فلما انقرضت الدولة الفاطمية على يد السلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب أبطل مذاهب الشيعة من ديار مصر، وأقام بها مذهب الإمام الشافعي، ومذهب الإمام مالك، واقتدى بالملك العادل محمود بن زنگى فإنه بنى بدمشق، وحلب وأعمالها عدة مدارس للشافعية والحنفية." اه (خطط: ١٩٢/٤)

''سلطان صلاح الدین ایونی رشش نے سرزمین مصر سے شیعی نداہب کو ختم کر کے وہاں شوافع اور مالکی کمتب فکر کے مدارس جاری کر دیے، جس طرح نور الدین محمود زگل نے دمشق اور حلب میں شافعی اور حنف مدارس قائم کر دیے تھے۔''

اس تاریخی پی منظر سے ظاہر ہوتا ہے کہ فقہی مکاتب فکر اور عقائد کے اختلافات میں جو فرقے نمودار ہوئے ان میں مخلف مؤثرات کار فرما ہے، بعض اوقات ان کی تبدیلیاں استدلال اور جبت کی وجہ سے ہوئیں، بھی ان تبدیلیوں کی محرک معاشی مشکلات تھیں، بھی اقتدار اور ارباب اقتدار کے ساتھ تعلق نے مسلک اور خیالات میں تبدیلی کی صورت اختیار کرلی، اور ابتدائی زمانوں میں بی تبدیلیاں اس کشرت اور اس عجلت سے ہوتی رہیں کہ ان سے کوئی ہنگامہ بیا نہیں ہوا بلکہ قدرتی یا طبعی معمول تصور ہوتا رہا۔

عقائد کی تبدیلیاں بعض اوقات غیر معمولی صورت اختیار کرتی رہیں، خصوصاً جب حکومت نے کسی فرقہ کی سرپرسی اور حکومتی سطح پر اس فرقہ کی حمایت کی جیسے مامون الرشید کا طبعی رجیان تشیع اور اعتزال کی طرف ہوگیا، اس کے بعد واثق باللہ اور معتصم باللہ نے بھی ائمہ سنت اور علمائے حدیث پر زندگی کی راہیں شک کر دیں، کچھ لوگ تو فاموش ہوگئے اور بعض نے ظاہراً ہاں میں ہاں ملانی شروع کر دی اور بعض کھل کر محمدہ دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرہ کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ان اضطرابات میں بھی تقلید یا ترک تقلید کے الفاظ کو محبت اور بغض کا معیار نہیں قرار دیا گیا نہ اسے وہ اہمیت دی جو آج کل کے اہم علمی حلقوں میں اسے دی جارہی ہے۔

#### صدانت كالمعيار:

عقول کی طغیانیوں اور درایت کی ان بے قرار یوں میں صدافت کا معیار ائمہ حدیث اور علاءِ سنت ہی ہے، جس قدر یہ گروہ حدیث اور علاءِ حدیث سے قریب ہوسکتا اس قدر وہ اپنی صدافت پر ناز کرتے اور نقلِ روایت میں ان ائمہ فن پر پورا پورا اور اعتاد فرماتے۔ جاحظ معزلی اور ائمہ اعتزال کے امام ہیں لیکن اس وقت کے حوادث میں حضرت عثان دائشہ کی اور انھی کو حق پر سیجھتے ہیں۔ حضرت عثان دائشہ کی حمایت میں انھوں نے ایک کتاب کھی جس کا نام "العثمانية" ہے، اس کتاب میں علائے المحدیث کے متعلق فرماتے ہیں:

"وأصحاب الأثر من شأنهم رواية كل ما صح عندهم عليهم كان، أو لهم." (العثمانية، ص: ١٥٢)

یعتی اہل حدیث ہر سیح چیز کو بیان کر دیتے ہیں، ان کے حق میں ہو یا ان کے خلاف۔
عقا کد اور فروع کے اختلاف اور آرا وافکار کی تبدیلیوں کے باوجود مقلد یا غیر مقلد
جیسے القاب کا استعال بطور واقع ہوتا رہا ہے لیکن بطور عیب اور طعن یا تعریف و توصیف
بالکل نہیں ہوا، غالبًا اس لیے کہ اس وقت وہ سیاسی وجوہ موجود نہ تھے جو آج کل اس تناہز
بالالقاب کا سبب بن رہے ہیں، عوام تو عوام ہیں اچھے علما اور اصحاب التدریس بھی ان

لَكُارِشَات (صداول) 🗱 📢 (456 ) 💸 📢 القاب كا استعال مدح اور ذم كى نيت سے فرماتے ہيں۔ قدماءِ الل علم ميں يه انتساب بھی ہوتا رہا ہے اور ایسے لوگ بھی ہرزمانے میں رہے جو کتاب وسنت سے براہ راست ا پی بساط کے مطابق استدلال فرماتے اور ان نسبتوں سے بالکل بے نیاز ہوتے۔ امام ابوجعفر منصور نے امام مالک رشائلہ کے سامنے تجویز پیش کی کہ موطاً کو بوری قلمرو میں دستور کی حیثیت دے دی جائے۔امام مالک الله الله سنے میتجویز مستر دکر وی اور فرمایا "إن أصحاب رسول الله حصلي الله عليه وسلم تفرقوا في البلاد، فأفتى كل في مصره بما رأى، فلأهل المدينة قول، ولأهل العراق، تعدو فيه طورهم. " اه (الديباج المذهب، ص: ٢٩) یعنی صحابہ ٹھائٹی مختلف شہروں میں پھیل گئے، ہر ایک نے ہرشہر میں این صواب دید کے مطابق فتوی دیا، اہل مدینہ کا بھی قول ہے اور اہل عراق كى بھى ايك رائے، جوان كے حالات كے مطابق ٹافذ ہور ہا ہے۔ امام ما لک اطلف نے شخصی آرا و افکار کی قانونی پابندی سے انکار فرما دیا، اور مختلف اقوال کی مختلف ممالک میں اجازت دے دی ادر جمود اور شخصی آ را کی یابندی کو پیند نہیں فر مایا۔خلیفہ ابوجعفر نے اسے معقول سمجھ کر اپنا ارادہ بدل لیا۔

ایس فرمایا - خلیفه ابو مطرع اسے معقول جھ تراپنا ارادہ بدل لیا -شخ ابواسحاق ابراہیم بن حسین بن خالد ( ۱۲۴۰ھ) بڑے عالم اور فقیہ تھے: "و کان یذھب إلى النظر و ترك التقلید." (دیباج، ص: ۸۶)

شخ اساعیل بن اسحاق بن ابراہیم (۳۸۴ هـ) کے متعلق مرقوم ہے:

"كان من أهل الفقه والحديث، وغلب عليه الحديث، وكان

فتياه بما ظهر من الحديث. " (ديباج، ص: ٩٥) "دليني شخ اساعيل بن اسحاق فقيه تقے، مديث كي طرف ان كا زياده

ر جان تھا، اور ظاہر الفاظِ حدیث کے مطابق فتوی دنیا کرتے تھے۔"

شیخ قاسم بن محمد بن قاسم (۲۰۷ه) کے متعلق مرقوم ہے:

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# نگارشات (حداول) 🗱 📢 ( 457 ) 💝 🚭 تا در الل عديث

"كان يذهب مذهب الحجة." (يعني دليل ك يابند شے)

وقت کے بعض مشاہیر کے خلاف کتاب کھی، اس کا نام "رد علی المقلدة" رکھا۔ (دیباج، ص: ۲۲۲)

ابوعبدالله بن محر بشكوال بهلي شأفق شق، پهراسترك كرديادان كم معلق مشهور ب: "كانت له مذاهب أخذ بها في خاصة نفسه، خالف فيها أهل قطره." (ديباج، ص: ۲۷۲)

''ان کے کچھ تفردات تھے، جن میں وہ اپنے ''ہم وطن علا'' کے خلاف فتو کی دیتے تھے۔''

"ترك التقليد، وكان من أعلم الناس بالحديث، وأبصرهم. " (ديباج، ص: ١٣٩)

لینی انھوں نے تقلید ترک کر دی تھی، حدیث کے بہت بڑے ماہر تھے۔
طبقات کی کتابوں کو بغور پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر زمانے میں ایسے
لوگ کثرت سے ملتے ہیں جو مروجہ تقلید کے پابند نہ تھے، ولائل سے تمسک کرتے تھے
ادر اپنے وقت میں قیادت اور امامت کے مقام پر فائز تھے، علما اور عوام میں عزت کی
نظر سے دیکھے جاتے تھے۔ آج کی طرح تنفر اور تنابز بالالقاب کا رواج اس وقت
موجود نہ تھا۔ اہل حدیث، اصحاب الحدیث، اصحاب الآثار وغیرہ ناموں سے بوقت
ضرورت ان کا ذکر ہوتا تھا۔

جمود اور تقلید کے متعلق اجماع کا دعویٰ جس کا ذکر عام سطی قتم کے لوگ بلا تحقیق کر دیتے ہیں، درست نہیں۔ یہ درست ہے کہ دونوں رجمان موجود رہے اور علم ونظر کی کثرت یا قلت کے سبب ان میں کی بیشی ہوتی رہی، طعن وشنیج کے بغیر لوگ اپنے الكارشات (صداول) 🗫 📢 (458 ) 💝 🐧

اینے حالات کے مطابق عمل کرتے رہے، علماءِ تحقیق بحث ونظر سے مسائل پر گفتگو فر ہاتے رہے اور ان پر اعتاد کرتے ہوئے اسلام پڑمل کرتے رہے۔

#### اس طرز عمل کا سبب:

اس طرز عمل کی وجہ بیمعلوم ہوتی ہے کہ قرون خیر میں کوئی اعتقادی فتنہ نہ تھا، باہمی رنجشوں سے بعض اوقات اختلافات ہوئے، الرائی اور نزاع تک بھی نوبت آئی لیکن اعتقاد میں کوئی اختلاف نہ تھا، شیعہ سی نزاع میں تفضیل یا طبیعت کے رجحان کے سوا کچھ نہ تھا۔ بعض واقعات ہے مختلف طبائع نے مختلف اثر لیے اور ان اثر ات کی وجہ سے کوئی حضرت عثمان وہانٹوا کی مظلومیت اور ایسے وقت میں حضرت علی وہانٹوا کی خاموشی سے کسی متیجہ پر پہنچا، کوئی حادثہ کربلا اور اس میں صحابہ ڈی تھڑ کے طرز عمل سے متأثر ہوا، اسلام و کفریا اعتقاد کے بگاڑ کی حد تک معاملہ نہیں پہنچا، ان مجادلات کی، جو اس وفت ہوئے، ہرایک نے اپنی معلومات اور اپنے نقطۂ نظر سے توجیہ کی۔

دوسری صدی میں جب بونانی علوم سے مسلمان واقف ہوئے، ان سے صفات باری اور اس کی وحدانیت میں شبہات پیدا ہوئے، ائمسنت نے ان پرکڑی تقید فرمائی، مصائب میں مبتلا ہوئے، حکومت اور بعض اربابِ اقتدار بھی اس رومیں بہہ نکلے، ائمہ سنت نے بھی اپن ذمہ داری کومسوس کیا، قید و بند اور کوڑوں کی سزا سے بھی نہ گھبرائے ، ہرایک نے فکر ونظر کی ان بدعات سے ن کھ نکلنے کی کوشش کی۔ ائمہ حدیث اور ارباب سنت کے پاس تو قرآن وسنت موجود تھے، وہ ان اضطرابات سے بہت کم گھبرائے بلکہ مقابلے کے لیے میدان میں آ گئے اور قرآن وسنت کی ہدایت کے مطابق راہنمائی فرمائی، ائمہ بدعت کے خلاف مجاہدانہ اقدامات فرمائے، ذات اور صفات باری تعالی کے متعلق جو ہنگامہ بیا کیا گیا تھا کتاب و سنت کی ہدایات کے مطابق اہل بدعت پر تقید فرمانی، موام کو بھی سمجھایا کہ وہ ان غلظ کارلوگوں سے بجیس۔

نگارشات (حدول) کا الله اور الل حدیث کا الله اور الل حدیث جولوگ کتاب وسنت پر سیح عبور نہیں رکھتے تھے اُٹھوں نے ان بدعات سے ائم سنت اور بعض مخصوص علما کے ساتھ اپنا تعلق پیدا کیا، اُن کے ساتھ اخلاص ومحبت کی بنا پر ان کے خیالات کو اپنا راہنما بنایا۔ اور بہ عجیب اتفاق ہے کہ اعتقادی مسائل میں بیہ سب حضرات ائمہ نظش متفق تھے، اصولِ عقائد کے سبب سے ان بزرگوں میں کوئی اختلاف نہ تھا، لیکن فروع میں یہ حضرات مختلف تھے، عوام ان اختلافات سے متاثر ہوئے، اپنے اپنے بزرگوں سے عقیدت کی بنا پران فروعی مسائل کا اتباع کرتے رہے۔ بتدریج اس محبت نے جمود اور تقلید کی صورت اختیار کرلی، جس کے نتیج میں ایک دوسرے کے خلاف تلخ اور تیز الفاظ کا استعال ہونے لگا اور نوبت سوئے ادب تک بھی پہنچ گئی، مقلدین ائمہ سے متاخرین کی کتابیں اگر آپ مطالعہ فرما کیں گے تو آپ کواس بے ادبی کی بری مثالیں ملیں گی، اور بیتمام حوالے ائمہ کے اُنتاع میں آپ کو ملیں گے، امام شافعی رشالت اور داود ظاہری رشالت کو جاہل تک کہا گیا ہے 🕈 (نورالانوار) اس تقلید سے اتنا تو فائدہ ہوا کہ لوگ علماءِ بدعت معتزلہ، جہمیہ، معطلہ، مشبہہ، مجسمہ، خوارج اور روافض سے ج گئے لیکن آپس میں جس محبت کی ضرورت تھی وہ ندر ہی، اتباع اممه آخرى ادوار مين اس طرح ألجه عنه: ﴿ كَأَنْ لَمْ تَكُنْ م بَبْنَكُمْ وَيَيْنَهُ مَوَدَّةً ﴾ متاخرین کے جمود کو اگر نظر انداز کر دیا جائے تو ابتدا میں ائمہ کی اقتدا سے پچھ نہ کچھ فائدہ ضرور ہوا، اس دور میں عقیدت کے باوجود ان ائمہ سے اختلاف بھی ہوتا تھا، اس دور کے اہل علم تصوف سے گھبراتے تھے نہ تلقین کی آڑ میں جمود کی دعوت ریتے تھے اور نہ اس فقہ اور تحقیق یا تلقین کو تنابر بالالقاب کا موجب بناتے تھے، اس تقلید ہے اس وقت کے ائم تحقیق کو چنداں اعتراض نہ تھا۔

ائمہ حدیث اس وقت بھی اپنی روش پر قائم تھے اور اس نوع کی تقلید کو بھی اپنی لیے پیند نہیں فرماتے تھے، وہ ان بدعات سے بچنے کے لیے ائمہ سلف کی روش کو کا فی • نور الانوار (ص: ۲۲۸) نیز دیکھیں: کشف الاسرار (۶/ ۴۷۳)

لَكَارِثَات (صداول) 🕏 🚭 ( 460 ) 🗫 📢 🗸 تقليد اور الل حديث سمجھتے تھے، اشخاص سے عقیدت، ان کے اجتہادات کی انفرادا اور شخصا یابندی کی بجائے انھوں نے دور صحابہ ٹھائی کے فکر اور انداز فکر کو اینے لیے مشعل راہ بنایا، اس تھلی فضامیں رہ کروہ وقت کی بدعات عقیدہ اور عمل کی محدثات سے محفوظ رہے، جمود کی مصرتوں سے بھی انھیں کوئی دکھ نہ پہنچ سکا، بیلوگ حدیث سے براہ راست وابستہ رہے، نصوص کے فہم میں صحابہ اور تابعین کے مقدس دور پر اعتاد فرما کر متاخرین کی فقہی موشگافیوں سے مستغنی ہو گئے۔ اس روش کو غالبًا نہان کے مخالفین نے غیر مقلدیت کہا نہ انھوں نے اس عنوان کے اختیار میں کوئی فخر محسوس فرمایا۔ دونوں اسے اہل حدیث، اصحاب الحدیث، اہل الاثر وغیرہ عنوانات سے تعبیر فرماتے، اختلافات کے باوجود ایک دوسرے کوعزت کی نظر سے دیکھتے، درس کی مجالس میں اپنی تحقیق سے طلبہ کو متاکر فرماتے، بنا ہر دائل خود مسلک بدلنے میں تائل نہ فرماتے۔ اس تبدیلی کے باوجود نه ایک دوسرے کے متعلق آئکھیں بدلتیں نه دلول میں بغض پیدا ہوتا، اور اختلافات قائم بھی رہتے، گوارا بھی ہوتے، اختلاف میں بھی اعتدال قائم رہتا۔

#### المحديث اور غيرمقلديين ترادف نهين!

اس وقت عموماً مخالف حلقوں میں اہل حدیث اور غیر مقلد دو ہم معنی لفظ سمجھے جاتے ہیں اور اہل حدیث حضرات بھی اسے گوارا کرتے ہیں لیکن واقعنا یہ درست نہیں، اعتقادی بدعات کے دور میں ایسے لوگ ملتے ہیں کہ وہ حفی بھی ہیں، معتز لی بھی، شافعی، مالکی حتی کہ حنابلہ بھی کلام اور فلسفہ سے متاثر ہونے کے باوجود فروع میں اپنے ائمہ سے وابستہ رہے، اشعریت، ماتر یدیت کا بھی ان فرق مسائل سے بنیادی فرق تھا لیکن اس وقت بھی اہل حدیث مروج تقلید سے انحراف کے باوجود کلام کی جدید لیکن اس وقت بھی اہل حدیث مروج تقلید سے انحراف کے باوجود کلام کی جدید راہوں سے چنداں متاثر نہیں ہوئے بلکہ بیلوگ ان جدید اعتقادات اور نئی نئی ایجادی تعبیرات سے برسم پرکار رہے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حصداول) 😂 🛠 🕻 ( 461 ) کا ایک اور اثل حدیث

عقائد اور فروع میں ان کی راہ قدیم اور جدید تشریحات اور تصریحات سے مختلف رہی، وہ مثبت طور پر اصول اور فروع میں ائمہ سلف کی روش، ان کے ارشادات اور ان کی تصریحات کے پابند رہے، اور منفی طور پر وہ کسی خاص فرد امام یا مجتمد، اس کی آرا کی جامد اور کلی پابندی نہیں فرماتے تھے، اس لیے ہر غیر مقلد کو اہلحدیث نہیں کہا جا سکتا، البتہ ہر اہل حدیث کے لیے ضروری ہے کہ جمود اور تقلید سے الگ رہے۔ کہا جا سکتا، البتہ ہر اہل حدیث کے لیے ضروری ہے کہ جمود اور تقلید سے الگ رہے۔ ہارے قریبی دور کے کچھ ایسے افراد اور طبقات ہیں جن کو ترک تقلید کے باوجود اہل حدیث نہیں کہا جا سکتا بلکہ اہل حدیث نے ان کے خلاف تقید میں قیادت فرمائی، اس لیے کہ ان کا تعلق ائمہ سلف سے قائم نہ رہ سکا اور فہم میں خیر القرون کے طریقہ کو ضروری نہیں سیحتے تھے بلکہ اپنی آرا کو بعض دفعہ ترجے دیتے تھے۔ مثلاً:

بالجبر بھی سنا ہے التزام سے کرتے تھے لیکن متنشرقین اور غیر مسلم مشنریوں اور ساجیوں سے مرعوب تھے، وہ اسلامی حقائق کی وضاحت میں تقلیدی افکار ونظریات ساجیوں سے مرعوب تھے، وہ اسلامی حقائق کی وضاحت میں تقلیدی افکار ونظریات کے پابند تو نہ تھے لیکن مجزات اور بعض دوسرے مسائل میں ان کی آزادی آوارگ کی حد تک تھی، اس لیے وہ غیر مقلد تو ہو نگے لیکن وہ اور ان کے ہم خیال ساتھی المجدیث نہیں تھے، غالبًا وہ بھی اس لقب کو پہند نہیں کرتے تھے اور اہل حدیث نے بھی ان کو بھی نہیں اپنایا بلکہ "إشاعة السنة"، "ضیاء السنة" اور اخبار فرات کے بھی ان کو بھی ان کو بھی نہیں اپنایا بلکہ "إشاعة السنة"، "ضیاء السنة" اور اخبار مدیث مولانا سیدمحدصدیق حسن خان بڑائے نے اپنی متعدد تالیفات (مثلًا: حدیث الغاشیہ مولانا سیدمحدصدیق حسن خان بڑائے نے اپنی متعدد تالیفات (مثلًا: حدیث الغاشیہ و تج الکرامہ) میں بھی موصوف کی گراہیوں اور تجرویوں پرآگاہ کر دیا تھا۔

مرزا غلام احمد قادیانی اپنے آپ کو ہر بلوی حنفی ظاہر کرتے تھے کیکن حقیقت میں دہ حنفی بھی نہ تھے اہلحدیث تو کیا ہوئے؟ البتہ غیر مقلد ہو سکتے ہیں کیونکہ وہ نہ

ہیں، ان ہے رب سیرے بردورہ میں حنی ہے، پھر ترک تقلید کے ساتھ حدیث کی طرف جھے لیکن انھیں جلد ہی معلوم ہوا کہ ان کا مزاج حدیث پر مطمئن نہیں ہوگا۔ سنا ہے طبیعت میں غلو اور تشقف تھا اور ذہین بھی نہیں ہے۔ مطمئن نہیں ہوگا۔ سنا ہے طبیعت میں غلو اور تشقف تھا اور ذہین بھی نہیں ہے۔ ایسے آ دمی کے لیے اہل حدیث ہونا ممکن ہی نہ تھا، چنانچہ وہ اور مولوی حشمت علی، مولوی رمضان گوجرانوالہ، رشید احمد وغیرہم، گجرات، ملتان اور ڈیرہ غازی خال کے منکرین حدیث اور ہمارے ہم عصر غلام احمد پرویز، سے حضرات آ وارہ مزاجی کے لحاظ سے صرف غیر مقلد ہو سکتے ہیں بلکہ نفسِ اسلام کی پابندی خود ہی بھی کافی حد تک آ زاد ہیں۔ اس لیے وہ احادیث اور ائمہ سلف کی پابندی خود ہی پیند نہیں کرتے بیں، ہم بھی انھیں غیر مقلد سیجھنے کے باوجود اہل حدیث نہیں سیجھتے، انکار حدیث کے بعد المحدیث نہیں سیجھتے، انکار حدیث کے بعد المحدیث مور نے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔

المارے پرانے ساتھی عکیم عبدالرجیم اشرف صاحب لائل پوری جماعت اسلامی سے علیحدگی کے بعد ''المحدیث' سے بھی الگ ہورہ بیں اور مروجہ تقلیدی مسالک سے بھی ان کا پچھ نمایاں تعلق معلوم نہیں ہوتا، وہ آج کل تقریباً ملا اعلی مسالک سے بھی ان کا پچھ نمایاں تعلق معلوم نہیں ہوتا، وہ آج کل تقریباً ملا اعلی کے قریب تشریف رکھتے ہیں، وہ کسی ہائی قشم کے اسلام کی دعوت ویتے ہیں یا وینا چاہتے ہیں، جوموجودہ اسلام پنداور دین پرور جماعتوں میں نظر نہیں آرہا، اس لیے وہ اصل اسلام کے لیے آج کل کافی پریشان ہیں، اللہ تعالی ان کی راہنمائی فرمائے۔ ان کے انداز سے معلوم ہوتا ہے وہ المحدیث سے کافی چڑے ہیں اور اس غریب جماعت سے خاص طور پر آج کل ناراض ہیں لیکن ہوئے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حداول) کی دیث (463 کی کی از کارشات (حداول) کارشات (حداول) مدیث

ہمیں ان سے کوئی بحث نہیں، البتہ خطرہ ضرور ہے، ان کی اس تلقین سے نہ مقلد پیدا ہوں گے نہ المحدیث، البتہ غیر مقلد شاید پیدا ہوجائیں۔ ہماری دانست میں وه اب بھی اہلحدیث ہیں لیکن وہ فرماتے ہیں:''میں نہیں'' ہم آٹھیں مجبور نہیں كرتے، البتہ اتنا عرض كرنا جاہتے ہيں كه تفريق عنوان سے نہيں ہوتی معنون سے ہوتی ہے اور بہ تفریق غالباً آپ کی موجودہ دعوت میں بھی موجود ہے۔ ہارے ایک مخلص اور پرانے رفیق گجرات میں تشریف رکھتے ہیں، وہ اپنے اسم گرامی کے ساتھ ہمیشہ''اثری'' لکھا کرتے تھے، توحید وسنت کی حمایت میں بری مؤثر تقریریں فرماتے تھے، اہل حدیث مجالس میں بڑے شوق سے شامل ہوتے تھے۔ کچھ عرصہ سے انھیں جدت پیندی کا عارضہ ہوا، بعض غیر معروف مائل میں انھوں نے تفرد ظاہر فرمایا،عوام نے ان پر خاموثی کا اظہار کیا۔اب انھوں نے بعض متواتر اور منصوص مسائل میں جمہور ائمہ اہلحدیث اور اکابر اہل سنت کے خلاف راو' 'اجتہاد' اختیار فرمائی ادر محنت کر کے حضرت مسیح کا باپ تلاش کرلیا۔ احباب نے کئی دفعہ مطالبہ کیا کہ جماعت اس کے متعلق اپنی رائے کا اظہار کرے، میں سمجھتا ہوں بی شخصی تفردات کتنے ہی گمراہ کن کیوں نہ ہوں اس سے کوئی جماعتی مسئلہ پیدائہیں ہوسکتا، ایسے حضرات غیر مقلدتو کہلا سکتے ہیں لیکن اہلحدیث قطعانہیں ہوسکتے۔متعارف اورمسلمہ مسائل سے اگر انحاف کی جھی ضرورت محسوس ہوتو اس کے لیے ضروری ہے کہ کتاب وسنت سے تمسک کیا جائے اور اس کے لیے بھی طریقه سلف لینی صحابہ می کنتی و تابعین و تبع تابعین ایکات كا اختياركيا جائے، جيساك حضرت الم احمد رائلة نے اسے ايك شاكردكولكها تھا: "أصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، والاقتداء بهم وترك البدع... وترك الجلوس مع أهل الأهواء ... والسنة تفسر القرآن، وهي دلائل

نگارشات (صداول) 💸 💝 🕻 ( 464 ) 💸 تگارشات (صداول) عليه اور الل حديث

القرآن... ومن لم يعرف تفسير الحديث ويبلغه عقله، فقد كفي ذلك، وأحكم له فعليه بالإيمان به والتسليم له."

(طبقات الحنابلة: ١/ ٢٤١)

اور شاه ولى الله رُطِيِّة نے اس جماعت كا تعارف ان لفظوں سے ديا ہے: "هم الآخلون في العقيدة والعمل جميعا بما ظهر من الكتاب والسنة، وجرى عليه جمهور الصحابة والتابعين." الغ

ہر آ دمی جو چاہے اس کا نام''تحقیق'' رکھ لے تو ساری دنیا کے اہل بدعت اور ملاحدہ ارباب تحقیق قرار پائیں گے۔ اپنے رفقا اور مخالفین دونوں کو ملحوظ رکھنا چاہیے کہ ترک تقلید دوسری چیز ہے اوراہل حدیث دوسری چیز، انھیں مرادف اور ہم معنی نہیں سمجھنا چاہیے۔

( بفت روزه الاعتصام لا بور،٢-٩-٢١ر جولا كي ١٩٦٥ء)

<sup>•</sup> ہارے بزدیک سنت کے اصول صحابہ کرام کے منج کی پابندی کرنا، ان کی اقتدا کرنا، بدعات کو چھوڑ نا اور اہل بدعت کے ساتھ عدم مجالست ہے۔ اور سنت قرآن کی تفییر کرتی ہے، اور وہ قرآن کے دلائل ہیں اور جو شخص حدیث کی تفییر نہیں جانتا اور نہ اس کی عقل اسے پیچی ہے تو اس کے لیے یہی کافی و وافی ہے ہے۔ پس اس پر لازم ہے کہ حدیث پر ایمان لائے اور اسے تسلیم کرے۔

عجة الله البالغة (١/ ٣٥٩)

نگارشات (صداول) کی کی کی کی کی جبادیں علائے الجعدیث کا حصد کی التحدیث کا حصد کی میں علائے الجعدیث کا حصد کی می

# تحریکِ جہاد میں علمائے اہلحدیث کا حصہ ایک واقعاتی جائزہ

آج مختلف جماعتیں ۱۸۵۷ء کی یادگار میں شامل ہورہی ہیں۔ دینی جماعتوں کو تو بیتی بہت ہے کہ بیہ مقدس یادگار من کیں گراس کی مقبولیت کا بیہ عالم ہے کہ لا دینی جماعتیں بھی اس یادگارکومنا رہی ہیں، اس کے طویل پروگرام مرتب ہو رہے ہیں، ملک کی سیاسی جماعتیں بھی پورے انہاک سے اس یادگارکومنانے کے فیلے کر رہی ہیں۔

Kitabosunnat-Com

حكومت ياكستان:

حکومت پاکتان نے بھی فیصلہ کیا ہے کہ اس مقدس واقعہ کی یادگار منائے، خدا کرے انگریز کو بھی عقل آئے وہ بھی اپنے مظالم کی یادگار منائے، اپنی بد اعمالی پر رونے کی کوشش کرے، اپنے گناہوں کا اعتراف کرے اور آئندہ کے لیے مشرق وسطی میں ۱۸۵۷ء کے حوادث کو دہرانے کی کوشش نہ کرے۔

خدا سے ڈرکر نہ سہی وقت سے مجبور ہوکر مصر کی جرائت، شام کی آزاد روی، سعودی عرب کی حق گوئی سے متاثر ہوکر ہی سہی، مگر انگریز کے دماغ میں اس قسم کی ندامت کا پرزہ ہی نہیں رکھا گیا۔ وہ آج بھی اسرائیل کی گود میں جانا پیند کر رہا ہے، فرانس ایسی ظالم، متبد، عیاش اور بے حیا طاقت کے ساتھ اس کے مراسم روز بروز استوار ہورہے ہیں۔ وسیعلم الذین ظلموا أي منقلب بنقلبون!

نگارشات (صداول) المحديث كا حصد كارشات (صداول) المحديث كا حصد

#### قبولیت ِ عامہ کے خطرات:

اہل تو حید کوخوش ہونا چاہیے کہ ان کی مساعی کو آج دنیا سراہ رہی ہے۔ ان کی حریت پیندی کو آج تاریخی حیثیت دی جارہی ہے۔ ان کے غدر پر دنیا کی وفاداریاں نچھاور کی جارہی ہیں۔ آج ان کا کفراس اسلام پر بھاری ہور ہا ہے جو کسی وقت انگریز کی بارگاہ سے عطا کیا گیا تھا۔ وقت آگیا ہے کہ کفر کے دفتر سمیٹ کر دریا بُر دکر دیے جا کیں یا دیا سلائی دکھا کر انھیں ہمیشہ کے لیے عدم کی نذر کر دیا جائے۔

جایں یا دیا سلال وہا اور ہیں ہیں۔ سے سے مدال مدر اداریا ہوئے۔
مگر اس قبولیت عامہ سے ایک خطرہ بھی ہے کہ کہیں اس تحریک کی رُوح ہی کوختم
نہ کر دیا جائے، اسے اکبر کے دین الہی کی برکات نہ سمجھ لیا جائے، کمیوزم کے لیے
اسے پیش خیمہ نہ بنایا جائے۔ اس لیے اہل حق کا فرض ہے کہ اس تحریک کے خدو خال
کو پوری طرح نمایاں کریں، اس کی دینی حیثیت واضح کریں، ان تمام حقائق کو منظر
عام پر لائیں جن کی بنا پر ۱۸۵۷ء کا واقعہ تاریخ کی مقدس امانت سمجھا جائے اور ایمان
و دیانت کا شاہ کار ہے۔

تاریخ کی روشی میں واضح کیا جائے کہ بیابھائی ہگامہ جس میں ہندواور مسلمان کیاں شریک تھے اس میں فعال قوت کون ی تھی؟ اس ہنگامہ کے بعد برسوں ہندو سیاستدان انگریز کے ساتھ فکرانے سے پر ہیز کرتے رہے۔ مسلمانوں کی جائیدادیں بنگال اور سی پی میں ہندو کسانوں کے نام یونی منتقل ہوتی رہیں۔ مسلمان تو معتوب تھے ہی، ہندولیڈر بھی آ رام سے بیتماشا دیکھتے رہے۔ پوری انگریز قلمرو میں مسلمان پیتا رہا لیکن انصاف پند دنیا کے آنو خشک ہوگئے۔ جس طرح آج فرانس کے انساف کی چکی الجزائر میں مسلمانوں کو پیس رہی ہے۔ دنیا کی زبانیں گنگ، قلم بے حرکت ہیں، اخبارات میں مختر خروں کے سوا پھی ہیں۔ عرب طاقتیں احتجاج کرتی ہیں لیکن انصاف کے ایوان میں ان کے لیے شنوائی نہیں۔ ﴿ فَاِنَّهَا لَا تَعْمَی الْاَ بُصَادُ وَ لَکِنْ تَعْمَی الْاَ اُسْ فِی الصَّدُودِ ﴾

نگارشات (ساول) المحال المحال المحال المحال المحال المحدیث اسے وہابیت کی سزا دی گئی۔ بھی حسن اس سے کہیں زیادہ مسلمان بیتا رہا۔ بھی اسے وہابیت کی سزا دی گئی۔ بھی حسن عمل اور تقویٰ کومستحق دار سمجھا گیا۔ انبالہ کیس، وہائی کیس، قاضی کوٹ کیس، یہ سارے عنوان ہیں۔ اس کے ما تحت بچاس سال مسلم خون کی ارزانی رہی۔ ہندو قیادت نے نصف صدی میں ملک کی تجارت پر قبضہ کیا۔ زمینداریاں ہتھیا کیں۔ غرض قیادت نے نصف صدی میں ملک کی تجارت پر قبضہ کیا۔ زمینداریاں ہتھیا کیں۔ غرض چیاس سال مسلم کو کے اصول کے مطابق ملک میں گروہ بندی قائم کر کے اہل وطن ہی سے اہل وطن کا خون گرایا گیا اور مسلمان کو بچاس سال میں تباہ کر کے رکھ دیا گیا۔

ان حوادث سے ظاہر ہے کہ ۵۵ء کے انقلاب میں قیادت مسلمان کے ہاتھ میں تھی۔ تعلقات اور سابقہ بالا دئی کی وجہ سے تھوڑی دیر ہندو قیادت نے ساتھ دیا لیکن آخر میں انھوں نے قوت حاکمہ سے ساز باز کرلیا اور مسلمان اکیلا انگریز کے مظالم کا تختہ مشق بنار ہا۔ عدل وانصاف کی آئکھوں کے سامنے پوری نصف صدی بید ڈرامہ کھیلا جاتا رہا۔

#### ىيەانتقام:

یہ انقام صرف اس لیے تھا کہ انقلاب ۱۸۵۷ء میں کلیدی قوت مسلمان تھا۔ اس سے اگریز کوخطرہ تھا۔ جغرافیائی طور پر ہندوستان کے اطراف میں مسلمان تھیا ہوئے تھے۔ افغانستان، ایران، عرب برائے نام ہی سہی مگر مسلمان تھے۔ ہندو سے قطعاً اس فتم کا کوئی خطرہ نہیں تھا اور یہ بھی یقین تھا کہ اگر اکثریت کو ہندوستان میں کچھ دے دلا کر مطمئن کر دیا جائے تو جغرافیائی ماحول سے ان لوگوں کو تعلق نہیں ہوگا۔ اس لیے پیاس برس تک انگریز کے منتقم ہاتھ مسلمان کے خون سے رنگین رہے۔

## بي قدرة مصحيح بهي تفا:

منطقی طور پر بیہ درست بھی تھا۔ مغل حکومت مسلمان تھی۔ ان میں بعض بادشاہ نہایت نیک اور انصاف پیند ہونے کے علاوہ بے حد متدین اور پختہ مسلمان تھے۔ نگار ثات (صداول) کی در 468 کی کی الحادیث کا حصہ کارثات (صداول) کی در 468 کی کی در تا جاد میں علائے الجدیث کا حصہ چند غلطیوں اور حکومت کی بعض عیاشیوں کو اگر نظر انداز کر دیا جائے تو یہاں اسلامی قوانین رائج تھے۔ حکومت اسلام کوعزت کی نظر سے دیکھتی تھی۔ اکبر ایسے چند مطلب پرست عیاشوں کے سواعمو ما حکام اسلام کا احترام کرتے تھے۔

مغل حکومت کی تباہی کا اگر مسلمانوں ہی پر ہونا چاہیے تھا۔ دارالاسلام کے رہنے والے جب یکا یک دارالحرب میں آ جائیں، ان کی طبائع کا تا گر لازی تھا۔ مغلوں کی غلط روی کے باوجود ملک میں اسلام سر بلند تھا، ان کی عدلیہ اور انظامیہ دونوں میں ان کو اقتدار الیی قوم کی طرف منتقل ہوا جو سمندر پار سے آئی تھی۔ وہ عادات کے لحاظ سے غیر مانوس تھے، بود و باش کے لحاظ سے غیر مانوس تھے، بود و باش کے لحاظ سے اجنبی تھے۔ کتی جہالت کیوں نہ ہوکوئی زندہ قوم اس قدر بے حس نہیں ہوگئی کہ وہ استے بوے انقلاب کو معمولی تصور کرے۔

اس انقلاب کی تہہ میں آزادی کے ساتھ مذہبی جذبات تھے، رضائیت دین کے اثرات تھے۔ دین انقلاب کے تہہ میں آزادی کے ساتھ اول تھا۔ گوغیر مسلم مغل حکومت میں صدیوں آزاد زندگی بسر کر چکے تھے، ذمہ دارانہ عہدوں پر رہ چکے تھے۔ حکومت کے فیوض ان کی وفیہ سے ان پر ہمیشہ رہے مگر حکومت کا غذہب بہر حال اسلام تھا۔

### ند هبی اثر اور دینی تربیت:

جب سے مغل حکومت میں بدعات کا رواج ہوا، دینی حس کمزور ہونا شروع ہوئی حب سے مغل حکومت میں بدعات کا رواج ہوئی علاء حق نے اسے بھانپ لیا تھا۔ شخ محمد طاہر پٹیوی نے ۹۱۷ھ میں بدعات کے خلاف جس عزم کا اظہار کیا وہ اکبر جیسے آزاد مزاج بادشاہ کو متاثر کیے بغیر نہ رہ سکا۔ اکبر نے ان کے سر پر بگڑی رکھی اور بدعات کے ازالہ کا پختہ وعدہ کیا۔ شخ نے نذر مانی تھی کہ جب تک بدعات ختم نہ کرلیں بگڑی سر پر نہیں رکھیں گے۔

حضرت شیخ احمد الفاروقی مجدد الف ثانی رششهٔ ۱۰۳۴ ه میں اس لیے جیل میں بند

<u>www.KitaboSunnat.com</u> نگارشات (صداول) کی کی از شرات (طول کی کی جماد میں علمائے المحدیث کا حصد کام

رہے کہ وہ جہانگیر کو رسمی طور پر سجدہ تعظیم کرنے کے لیے تیار نہ ہو سکے۔حضرت تین سال متواتر گوالیار کے قلعہ میں بندرہے۔

حضرت مجدد الف نانی کے رفقا میں سے مرزا مظہر جان جانال بڑے وسیع الظر ف سے ان ایام میں بدعات کی مخالفت فرماتے اور نماز قریباً حضرات شوافع ایکٹنے کے مسلک کے مطابق ادا فرماتے ، اور ان کے شاگرد قاضی ثناء الله بانی پتی سے حضرت قاضی ثناء الله صاحب نے ان کے علاوہ حضرت شاہ ولی الله رشالشہ سے بھی خطابری اور باطنی علوم کا استفادہ فرمایا۔ قاضی صاحب جہاں تصوف اور دینی علوم کے جامع سے وہاں فقہ الحدیث میں بھی ان کی راہ حضرت شاہ ولی الله اور مظہر جان جانال کے اتباع و تتبع پر مبنی تھی۔ متاخرین فقہا اور عوام سے وہ کئی مسائل میں منفرد سے اس علمی خاندان کو سنت کے ساتھ ایک شخف تھا اور بدعت سے نفرت ، اور اسلام اور اس کی تعلیمات کے ساتھ والہانہ محبت تھی۔ دبلی اور اس کے پورے ماحول پر ان حضرات کی تعلیمات کے ساتھ والہانہ محبت تھی۔ دبلی اور اس کے پورے ماحول پر ان حضرات کے علمی اور عملی فیوض محیط شے۔ قاضی صاحب کا اثر پانی بت سے پنجاب اور ملحقہ علاقوں تک پہنچا ہوا تھا۔

#### حضرت شاه ولى الله ومُلكُّة:

دینی حکومت کا قیام، وینی علوم کی اشاعت اور اقامت دین کا جذب، علوم حدیث کی طرف را ہنمائی حضرت شاہ صاحب اور ان کے خلفا کے لازی مشاغل تھے۔ ججۃ اللہ، البلاغ المہین، تحفۃ الموحدین، ازالۃ الخفاء الیی قیمتی کتابیں پۃ دیتی ہیں کہ حضرت شاہ صاحب میں کس قدر جامعیت تھی۔ مغل بادشاہ مادی سطوت کے باوجود اس ب تاج بادشاہ کے سامنے جھکتے تھے اور اس کی بے نیازی اور صاف گوئی سے وہ لوگ گھراتے بادشاہ کے سامنے جھکتے تھے اور اس کی بے نیازی اور صاف گوئی سے وہ لوگ گھراتے تھے۔ شاہ صاحب کی وجہ سے بھی متعارف تھے۔ حضرت کے سفر حجاز اور فنون حدیث کی تخصیل سے شاہ صاحب کا حلقہ متعارف تھے۔ حضرت کے سفر حجاز اور فنون حدیث کی تخصیل سے شاہ صاحب کا حلقہ متعارف تھے۔ حضرت کے سفر حجاز اور فنون حدیث کی تخصیل سے شاہ صاحب کا حلقہ متعارف جھر ہوگیا تھا۔

(نگارشات (صدادل) کی حراد می ملائے الجدیث کا حصد کی رندگی میں ایک حقیقت ثابتہ کی طرح کی منطل حکومت کا زوال شاہ صاحب کی زندگی میں ایک حقیقت ثابتہ کی طرح انجر آیا تھا۔ مغل بادشاہوں کی جہالت، بدعملی، ساسی بے شعوری ضرب المثل ہو چکی تھی۔ ان کی طبائع میں دوست اور دُشمن کا امتیاز ختم ہو چکا تھا۔ ملکی معاملات ایسے لوگوں کے سپرد تھے جو کسی طرح بھی قابلِ اعتماد نہ تھے۔ شاہ صاحب کے ساسی خطوط سے بھی ان خطرات کا پنہ چلتا ہے۔

لیکن وہ اپنی قوت کو بھی سیجھتے تھے۔ وہ یہ بھی جانتے تھے کہ لیڈری چکانے کے لیے سیاست میں دخل دینا چنداں مفید نہیں ہوگا۔ وہ اپنے اسباب و وسائل کو بھی سیجھتے تھے۔ جو قدم اٹھ سکتا تھا شاہ صاحب نے وہی اٹھایا۔ قیادت کا برنس نہ شاہ صاحب نے کیا نہ ان رفعتوں کے لیے ایبا کرنا مناسب ہی تھالیکن اپنی زندگی میں مستقبل کی نے کیا نہ ان رفعتوں کے لیے ایبا کرنا مناسب ہی تھالیکن اپنی زندگی میں مستقبل کی اصلاحات کے لیے شاہ صاحب نے زمین بہت حد تک ہموار کر دی، اور کسی لیڈر کے لیے سب سے بڑی خو بی یہ ہے کہ وہ ظروف و حالات کے مطابق قدم اُٹھائے اور قوم کو تہور کا عادی نہ بنائے اور نہ اُٹھیں مصائب ہی میں دھکیل دے۔ شاہ صاحب کی زندہ نمونہ ہے۔

### شاه عبدالعزيز:

شاہ عبدالعزیز صاحب نے مقتدر والد کی مند پر بیضے ہی حالات کا جائزہ لیا۔ شاہ صاحب کی مسائی سے پورا پورا فائدہ اٹھایا۔ فاوی عزیزیہ بیس دارالحرب اور دارلاسلام کے مباحث جہاں عمیق علم کا پنہ دیتے ہیں وہاں شاہ عبدالعزیز صاحب کی سیاسی بصیرت کا بھی پنہ دیتے ہیں۔ شاہ عبدالعزیز کا قلم شاہ وی اللہ سے زیادہ تیز ہے۔ وہ نظریاتی ساست سے عملی سیاست کی طرف تیزی سے بڑھے۔ انھوں نے وقتی سیاسی پر سنجیدہ شقید فرمائی اور ان تمام کرشواریوں میں اسلامی تعلیمات سے ایک بال کے برابر انحراف نہیں فرمایا۔ جو پھے کیا اسلام کی روشنی میں، شریعت کی ہدایات کے مطابق فرمایا۔

(نگارشات (صدادل) کی کی از (471) کی کی از ترکیر جهادی ملائے الجدیث کا صد اینے بھائیوں میں اس زئمن کو بیدا کیا۔ شاگر دول کی تربیت اسی نیج پر کی۔ سید اساعیل شہید کے بچپن میں بڑھاپے کی دانش مندیاں شاہ عبدالعزیز کی تربیت کا اثر تھیں۔ کھیل اور غفلت کی عمر میں یہ بیدار مغزی، یہ دُور اندیثی، حالات کا تجزیہ، کفر کے ساتھ بدعت اور تشیع کے اثر ات بھی اس نوجوان ہیرکی نظرسے او جھل نہ رہ سکے سے بالائے سرش ز ہوش مندی

بات رق ستارہ بلندی • ہے تافت ستارہ بلندی

یہ سارے ولی اللہ کے فیوض تھے، مجدد الف ٹانی کی علمی برکتیں تھیں، شاہ عبدالعزیز کی تربیت تھی ، اس جوہر قابل میں ان تمام علوم کی جامعیت تھی جوعلی المتنی ہے شروع ہو کرشاہ عبدالعزیز تک کئی تجربوں کی کسوٹیوں پر گھسے جا چکے تھے۔

### شاه اساعیل شهید:

شہید وقت کی آواز تھے اور ضرورت کے واجبی تقاضے۔ جو زمین مجدد الف ٹانی نے تیار کی شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز نے اس کی اصلاح پر اپنے بہترین اوقات صرف فرمائے، اب اس میں نج ڈالنے کا وقت آگیا تھا۔ جو توحید و سنت کا نج گیار ہویں صدی کے اوائل میں بویا گیا تھا اب اسے بار آور ہونا تھا۔ سید احمد شہید، مولانا عبدالحی بڑھانوی، شاہ اساعیل اور ان کے رفقا کو ایک ایسا مزاج مرحمت فرمایا گیا تھا جو اس کام اور اس وقت کے لیے پوری طرح سازگارتھا۔

#### مزاج شناسی:

آپ حضرات حیران ہوں گے کہ دینی بصیرت میں بیلوگ اپنے اپنے ڈھب پر سوچتے تھے۔ شاہ اساعیل آزاد کی فکر کے حامی تھے۔ فقہی جمود اور اس پابندی کو پسند نہیں فرماتے تھے جو اس وقت پورے ماحول پرمچیط تھی۔ حضرت سید احمد صاحب پٹلشنے

اس کے سر پر بھلندی کی وجہ سے بلندی کا ستارہ چیک رہا تھا۔

(نگارشات (صدادل) کی کی کی کی کی کی جود میں علائے الجدیث کا حصہ کو تو حید کے ساتھ وابستگی تھی لیکن مروجہ فقتی اعمال سے انحراف نہیں فرماتے تھے۔ جمود تو نہیں تھا لیکن وہ تمسکا حضرت امام ابو حنیفہ کے طریقِ فکر کے عملاً پابند تھے۔ بدعات کی مخالفت اسی طرح فرماتے جس طرح ایک سیچ حنفی کو اس کی مخالفت کرنا چاہیے۔ مولا نا عبدالحی کے رجحانات حضرت سید صاحب سے ملتے جلتے تھے لیکن باہم تصادم کی مجھنے میں اس قدر اعتدال تھا کہ ایک دوسرے کو سمجھنے میں اس قدر اعتدال تھا کہ ایک دوسرے کو سمجھنے میں بھی ان حضرات کو فلطی نہیں گی۔

### راه کی وُشواریاں:

جس نے کفر سے لڑنا ہے اس کی نظر میں سکھ اور انگریز ایک ہی حیثیت رکھتے ہیں۔ شاہ صاحب اور ان کے رفقا کا معاملہ اس سے مختلف نہ تھا۔ دہلی میں انگریز کا اثر اور قبضہ تھا اور پنجاب پر سکھول کا۔ مجاہدین کو بیہ دونوں ناگوار تھے لیکن ان کے ماتحت رہ کر ان سے لڑنا ناممکن تھا۔ اس لیے مصالح کی بنا پر مرکز سرحد کو قرار دیا گیا اور وہاں چینچنے کے لیے سکھول کے پنجاب کو ایک طرف چھوڑ کر راستہ اختیار فرمایا۔ اس راہ کی دشواریاں وہی سمجھ سکتا ہے جسے ان ریگتانوں اور پہاڑوں سے گزرنے کا موقع طے۔ اس مقدس گروہ نے ان دُشواریوں کوخوشی سے قبول فرمایا اور مہینوں کا سفر مطے کر کے صوبہ سرحد میں پہنچے۔

در طریق عشق بازی امن و آسائش بلاست ریش باد آن "دل" که با درد تو جوید مرہے •

اس مرکز سے سکھوں سے لڑنا آ سان تھا۔ بیاڑائی مسلسل حسب موقع کئی سال تک ہوتی رہی۔اس کی تفصیل آپ کواس دور کی تاریخ سے ملے گی۔

میری گزارش کا مقصدیہ ہے کہ میتحریک محض قومی یا وطنی نہ تھی۔ ندزبان کی بنا پر کوئی

• عشق کی راہ میں امن و آسائش کی بازی کوئی حیثیت نہیں رکھتی۔ دل تیرے درد سے مرہم علی ہتا ہے۔

نگار شات (صدادل) المحالی ( 473 ) المحالی المحالی المحدیث کا حصہ علیہ المحدیث کا حصہ علیہ علیہ المحدیث کا حصہ عصبیت پیدا کرنا مطلوب تھا۔ مقصد ملک میں اسلامی قوانین کی اشاعت، کلمہ من کا استیلا تھا، اور مسلم اور غیر مسلم اقوام کے لیے مسادی آ رام اور ترقی کے مواقع بہم پہنچانا تھا۔

# سید احد اور ان کے رفقا:

سید احمد اور ان کے رفقا کا مزاج دوسوسال کی شعوری کوششوں کا نتیجہ تھا۔ اس دور کے علما کی دُور بین نگاہیں اپنے بادشاہوں کی غلطیاں دیکھتی اور مجھتی تھیں، ان پر تنقید بھی کرتے تھے۔ ان کی اصلاح کے لیے لٹر پچر کی اشاعت اور ان کے اخلاق کی اصلاح کے لیے بیساری کوششیں اپنی استطاعت کے مطابق جاری رہیں لیکن اس قدر نتیجہ خیز نہ ہو کئیں جس قدر ہونا جا ہے تھا۔

بالآخروہ وقت آیا کہ ان سب ساتھیوں نے سکھوں سے جنگ چھٹر دی۔ مجھے اس وقت نہ تو اس کی تفصیلات میں جانا ہے نہ کامیابی اور ناکامی کے اسباب سے بحث کرنا ہے بلکہ دو سو سال کی کوشش کے نتائج میں اس تحریک کے مزاج کی وضاحت کرنا ہے۔

#### بالا كوث كا سانحه:

بالا کوٹ کا دل گداز حادثہ ذوالقعدہ ۲۲۲۱ھ (۲رمئی ۱۸۳۱ء) کو واقع ہوا۔
مولانا ولایت علی کوسید صاحب نے اس سے پہلے ہی تنظیم جماعت کے لیے ہندوستان
بھیج دیا تھا، اس حادثہ کا اثر سید صاحب کے رفقا اور فوج پر پڑنا تو قدرتی تھا، ہندوستان
کے جمدردوں کا حلقہ بھی اس سے پریٹان ہوگیا۔ مخالفین بے حد متاثر ہوئے۔ خونِ
شہادت کا رنگ اتنا گہرا اور شوخ تھا کہ اس نے کفر کے تمام دھبوں کو بے نشان کر
دیا۔ مکفر ین پر ایک سکتہ سا طاری ہوگیا۔ اہل تو حید کی تکفیر میں حضرات بریلی، علاءِ
بدایوں اور خیر آباد کے مقدسین پیش پیش تھے۔ بالا کوٹ کا معرکہ ایک طرف
میدانِ کارزار تھا تو دوسری طرف محفل مناظرہ۔ کفر کے فتوے پہنچتے، منطقی مباحث

نگار شات (صداول) کی کی کی کی کی بھی ترکیک جہادیں علائے الجدیث کا حسہ اور علمی سوالات کا سلسلہ تھا جو ہندوستان اور بالا کوٹ کے درمیان پوری سرگرمی سے جاری تھا۔

شاہ شہید اللہ جنگی خدمات ہمی انجام دیتے، گھوڑے کو کھر کھرا ہمی کرتے، سوالات کا جواب بھی ککھواتے۔ شہادت کی اطلاع سے کہرام مج گیا۔ اتن مقدس قربانی کے بعد کے جرائت تھی کہ کفر کا فتویٰ دے، اور اگر کہیں یہ بے حیائی ہو بھی جائے تو اسے سنتا کون؟ کچھ عرصہ کے لیے قلموں کی حرکت بند ہوگئے۔ دواتوں کی روشنائی خٹک ہوگئی۔

خیر آبادی خاندان مخالف کیمپ میں زیادہ دُور اندلیش اور تکتہ رس واقع ہوا تھا۔ اس کے علاوہ انگریز کی عیار یوں سے بندرت کو واقف ہو چکا تھا۔ وہ ذبنی طور پر بالاکوٹ کی تحریک کوضیح سمجھنے گئے تھے۔ ان میں مولانا فضل حق خیر آبادی بڑے پائے کے عالم تھے اور ایوانِ حکومت تک بھی ان کو بہت زیادہ رسوخ حاصل تھا۔

سنا ہے جب شاہ شہید کی شہادت کی اطلاع ملی تو طلبہ کو درس دے رہے تھے،
اسی وقت کتاب بند کر دی گئی۔ مولانا فضل حق خیر آبادی نے بھی حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب سے استفادہ فرمایا تھا۔ اس حادثہ کی اطلاع نے مولانا کا ذہن بالکل بدل دیا۔ مولانا تحریک بالا کوٹ کے حامی ہوگئے۔ بقدر امکان ان کی حمایت فرماتے رہے۔ بقیۃ السیف کی المداد فرماتے رہے۔

مولانا عالم ہونے کے علاوہ بڑی امیرانہ زندگی کے عادی تھے۔ وہ دور اندیش تھے۔ انگریز کے مزاج اور سخت گیری کو بھی سجھتے تھے۔ بہادر شاہ کی کمزوریوں سے بھی آگاہ تھے، وہ ۱۸۵۷ء کے ہنگامہ کی کامیابی کے متعلق چنداں پُر امید نہ تھے۔ تاہم وہ بہادر شاہ سے ملے۔ جہاد کا فتو کی مرتب کرنے میں علما کی مدد فرمائی۔ مناسب الفاظ میں انگریزی مظالم کی تنقیص فرماتے رہے۔ اس کی پاداش میں مولانا پر مقدمہ بنایا گیا اور مولانا کو عمر قید بعور دریائے شور دی گئی۔ مولانا کا انتقال جزیرہ انڈیمان میں ہوا۔

نگارشات (صدول) المحالی المحادی المحادی المحادی المحدیث کا حصہ مولانا کے صاحبزاد ہے منس العلماء مولوی عبدالحق صاحب مولانا کی رہائی کا حکم لے کر جب انڈیمان پہنچ تو ایک بہت بڑا جنازہ جارہا تھا۔ جنازہ مولانا فضل حق خیرآ بادی کا تھا، جو ہمیشہ کے لیے انگریزی مظالم سے نجات حاصل کر کے جنت کے لیے رخت سفر باندھ چکے تھے۔ حسنِ اتفاق ملاحظہ ہو کہ بیٹا کس طرح والد کے جنازے میں شریک ہوا؟

مولانا كى آخرى زندگى ميس وه تمام اختلافات رفع بو چكے تھے جو ابتدا ميس وجہ نزاع بنے رہے۔ اللهم اغفرله وارحمه وأدخله الجنة.

بدایوں اور دھلی کے بزرگ اس حادثہ کے بعد قریباً خاموش ہوگئے اور معلوم ہوتا ہے کہ یہ خاموثی عرصہ تک جاری رہی۔ انگریز بہادر نے اپنے استحکام اور مظالم پوشی کے لیے جب ملک میں حزبی اختلافات پیدا کیے اور گروہ بندیوں اور باہم لڑانے کا سلسلہ جب شروع کیا تو ان حضرات کے قلم پھر حرکت میں آ گئے اور اکفار و تکفیر اور مسلمانوں کو باہم لڑانے میں انگریز کی جس قدر خدمت کر سکے کرتے رہے۔ کل مسلمانوں کو باہم لڑانے میں انگریز کی جس قدر خدمت کر سکے کرتے رہے۔ کل میسر لما حلق له.

﴿ فَهِنْهُمْ مَّنْ قَضَى نَحْبَهُ وَ مِنْهُمْ مَّنْ يَنْتَظِرُ وَ مَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٢٣]

مولانا لیافت علی صاحب الله آبادی نے ہنگامہ ۵۵ء میں پورا حصہ لیا۔ وہلی،
کان پور، الله آباد وغیرہ میں جہاں آزادی کی تحریک گئی مولانا نے اپنی بساط کے
مطابق کام کیا۔ جہاد کے لیے اشتہار دیا جس میں مولانا خرم علی بلہوری کے رجزیہ
اشعار مرقوم تھے، جو مجاہدین سرحد کے عساکر اثناءِ جنگ میں پڑھا کرتے تھے۔
اشعار مرقوم میں مولانا مہر)

اس سے ظاہر ہے کہ مولانا اس تحریک توحید سے متاثر تھے جو آزادی وطن کے لیے آج سے چھییں سال پہلے شروع کی گئی۔ ناکامی کے باوجود جس کے اثرات سکھ 
• صحیح البخاری، رقم الحدیث (٢٦٤٧) صحیح مسلم، رقم الحدیث (٢٦٤٧)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(نگارشات (صداول) المحدیث المح

### حضرت مولا نا سيد نذ برحسين صاحب:

حضرت شیخ الکل علمی آ دی تھے۔معلوم ہوتا ہے وہ انتہائی دور اندلیش تھے اور بالغ النظر مفكر \_ وه ٥٤ء مين زنده تھ \_ دبلي مين تشريف فرماتھ \_ آپ كاسپاہيوں كى طرح اس ہنگامہ میں نام نہیں، نہ ان کے مقام اور رفعت ِ شان کے لحاظ سے یہ مناسب تھا کیکن معلوم ہے کہ ان کی ہمدردیاں دین پسند طبقات کے ساتھ تھیں۔ وہ انقلاب کی بے عنوانیوں کو ناپسند فرماتے تھے۔ وہ انگریز عورتوں اور بچوں کے قتل کو ناپسند فرماتے۔ وہ جانتے تھے کہ یہ امر شرعا ممنوع ہونے کے باوجود کسی نہ کسی وقت بدنامی اور ندامت کا موجب ہوگا۔ چنانچہ ایسے ہگاہے میں جوانگریز عورتیں اور بیج بھا تک جبش خال میں پنچے حضرت نے ان کی پوری حفاظت فرمائی اور انھیں کوئی گزند نہیں چینجنے دیا، حالاتکہ ان ایام میں ایا کرنا اپن جان پر کھیلنے کے مترادف تھالیکن حضرت میاں صاحب نے ان کی پوری طرح حفاظت کی اور اس کے عوض ان سے ایک پائی تک وصول نہیں فرمائی۔ انگریز نے حضرت کو شمس العلماء کا خطاب دیا۔ یہ انگریز کی پالیسی تھی کیکن میاں صاحب نے اس خطاب کا اپنے مکا تیب میں کہیں ذکر تک نہیں فرمایا۔ میاں صاحب دہلی میں حضرت شاہ اسحاق کی مند پرتشریف فرما تھے۔حضرت شاہ ولی الله اور ان کے بعد کے تمام حوادث ان کی نظر میں تھے۔ انگریز کی عیاریاں قریباً معلوم تھیں۔ انگریز دمشنی گویا حضرت کو ورثہ میں ملی تھی اور طبیعت میں سموئی گئی تھی۔ يبي وجه ہے كه آ ب كے تلافدہ ميں يه روح بدستور زندہ رہى۔مولا نا عبدالعزيز رحيم آبادی، حافظ عبدالله صاحب غازی بوری، شاه عبدالحق صاحب تعلواروی، حضرت

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(نگارشات (صدادل) کی در ( 477 ) کی از ترکیبه جهادین علائے الجدیث کا حصہ کی مولا ناسمس الحق صاحب ڈیانوی، حضرت مولا نا ابراہیم صاحب آروی، پیشنہ اور مبارک

روہ ہوں کے علم نے بوری زندگیاں انگریز کے خلاف وقف فرما کیں۔ بور کے علمانے بوری زندگیاں انگریز کے خلاف وقف فرما کیں۔

#### مختلف راه:

معلوم ہوتا ہے کہ ۱۸۵۷ء کے بعد حضرات علماء دیو بند نے بالکل دوسری راہ افتیار فر مالی۔ دیو بند نے بالکل دوسری راہ افتیار فر مالی۔ دیو بند کی بنیاد رکھی گئی۔ مظاہر العلوم سہارن پور میں جاری ہوا۔ سیاسیات میں کھلے طور پر کام کرنا مشکل ہو چکا تھا۔ اس معاملے میں انگریزی حکومت کا احتساب روز بروز بڑھ رہا تھا۔

بریلوی اور بدایوانی خاندان نے انگریزوں کے ایما اورسہارے پراپنے پر پرزے نکال لیے تھے۔ وہابیت کی تہمت محمد بن عبدالوہاب اور ان کے اُتباع کی کامیابیوں کی وجہ سے دوآ تھہ ہوکر ہندوستان میں آپکی تھی۔ اور اکابر دیوبند اس تہمت کی زد سے بچنا جائے تھے۔

اس لیے اب اس کے سوا جارہ نہ تھا کہ وہ فقہی جمود کی پوری پوری حمایت کریں اور جو لوگ اس کی اصلاح جاہتے ہیں انھیں غیر مقلد یا شتر بے مہار ایسے خطابات سے نوازیں۔ اور سید احمد شہید کی تحریک ہے سی قدر علیحد گی اختیار فر مائیں۔

حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی سے شروع ہو کر حضرات دیوبند میں اسی نہج سے عصبیت بڑھتی رہی اور اس میں شک نہیں کہ اہل حدیث حضرات کا پارہ بھی خاصہ تیز رہا۔ جولوگ علمی مندول پر کام کر رہے تھے یا تصنیف و تالیف کے شعبوں میں کام کر رہے تھے ان کے لہجے خاص تلخ ہوگئے۔ شخ الکل سید نذیر حسین کی معیار الحق کا لہجہ بالکل علمی اور معیاری تھا۔ اس میں قطعی کمی نہ تھی۔ اس میں فقہی جود کے خلاف قریبا وہی لب ولہجہ اختیار فرمایا گیا تھا جو حضرت شاہ ولی اللہ اور حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب کی اصلاحی تعلیمات کا منطق نتیجہ ہونا چاہیے یا بقول مولانا مناظر احسن گیلائی

(نگار شات (مساول) المحالات (علی الله المحالی المحالی

### تحریک جہاد کا مزاج:

کافی ناہموار اور قابل شکایت ہے۔

سيد احمد صاحب شهيد كي تحريك مين حضرت امام ابوحنيفه ومُلكمة اورمحدثين كرام وونول مکاتب فکر کے آ دمی موجود تھے لیکن فقہی جمود بالکل ناپید تھا۔صراط متنقیم کے حیار باب ہیں۔ بیاصل میں سید احمد صاحب کی تصنیف ہے۔ اس کے دو باب کا ترجمہ مولانا شاہ اساعیل صاحب شہید نے کیا اور دو باب کا ترجمہ مولانا عبدالحی صاحب بڈہانوی نے فرمایا۔ اول الذكر الل حديث كمتب فكرك حامي تھ، اور مولانا عبدالحي صاحب حفي کتب فکر کی حمایت فرماتے تھے۔ پوری زندگی میں باہم آ ویزش نہیں کیکن یہ جمود جس کی دعوت آج کل دی جا رہی ہے اور جس تعصب کا مظاہرہ اب کیا جا رہا ہے ان • مولانا محمد حسین بالوی برات (۱۹۲۰ءم) نے دس سوالات برمشمل ایک اشتہار شائع کیا جس میں تقلید اور بعض دیگر مسائل کی بابت ارباب تقلید سے استفسارات تھے اور جواب دینے پر انعام کا اعلان بھی کیا۔ چنانچہ اس کے جواب میں اصحابِ دیوبند نے'' اُدلہ کاملہ' کے نام سے جواب رقم کیا جو بقول مولانا بٹالوی ڈسلنے مولانا قاسم نا نوتوی کاتحریر کردہ تھا لیکن اسے مولانا محمود الحس کی طرف منسوب کیا حمیا، بعد ازین ادله کاملہ کے جواب میں مولوی محمد احسن امر وہی نے "مصباح الأدلة ك نام سے كتاب الهي جس كا مولانا محمود الحن في "إيضاح الأدلة ك نام ہے جواب دیا، اور ای آخر الذكر كتاب میں قرآنی آیت میں اضافے كا ارتكاب ہوا۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار ثار تات (صداول) المحال (479) کا الحدیث کا حصہ بررگوں سے کوئی بھی اسے پند نہیں کرتا تھا۔ سفر حج میں سید صاحب کے رفقا نے جا بجا اس وسعت ِظرف کا اظہار فرمایا جس کا تذکرہ سید احمد صاحب کے سیرت نگاروں نے اکثر کیا ہے۔

چونکہ جماعت میں جمود نہ تھا۔ وہ تقلید کے شکنجہ کو اتنائبیں کسنا چاہتے تھے جس کا مظاہرہ آج کل دیوبند کے بعض حلقوں میں کیا جا رہا ہے۔ اس لیے اکابر دیوبندقلبی تعلق کے باوجود تحریک سے کچھ دُور دُور رہنے گئے، اور سیاسیات میں سرحد کے بجائے ترکی سے وابشگی بوصنے گئی۔

#### اہل حدیث حضرات:

اس کے مرکز پر زیادہ اقد ارتظیم آبادی بزرگوں کا تھا۔ یہ حضرات اہل حدیث کھتبِ فکر کی طرف زیادہ مائل تھے۔ یہ اڑتح کی دبلی کے علاوہ تحریک میں یمن سے بھی آیا۔ سیدصاحب کے بعض رفقا جج سے فارغ ہوکر یمن چلے گئے۔ امام محمد بن علی شوکانی سے سند حدیث حاصل کی۔ ان حضرات نے بھی جماعت کے مزاج کو متاثر کیا۔ قدرتی طور پر ہندوستان میں بھی جماعت کی اعانت کے متعلق جو ہری تعلق المجدیث سے ہوتا گیا۔ چنانچہ انبالہ کیس کے بعد انگریزی حکومت نے ساری داروگیر میں المجدیث ہی کونشانہ بنایا۔

۱۹۱۵ء میں مولوی عبدالرجیم صاحب اور پچھاڑ کے کالج سے بھاگ کر سرحد پار پلے گئے۔ ان میں مولانا محمعلی قصوری بھی تھے۔ گرفتار بول میں بورے علماء اہل حدیث کی کھیپ حکومت کی زد میں آگئ۔ میاں عبدالعزیز ان دنوں محکمہ سی آئی ڈی کے انچارج تھے۔ وہ خاندانی طور پر علماء اہل حدیث کی ان مسامی کو جانتے تھے۔ وارنث جاری ہونے کو تھے کہ مولانا عبدالواحد صاحب غزنوی، مولانا ثناء اللہ صاحب امرتسری وغیرہ علماء اہلے دیث حکام بالاسے ملے۔ بمشکل بیگرفتار بوں کی وہائل سکی۔

### نگارشات (صداول) کھی کھی ( 480 ) کھی ایک جہاد میں علائے الجدیث کا حصہ

#### حضرت میاں صاحب:

اس سے قبل انبالہ کیس میں حضرت میاں صاحب کوخواہ کؤاہ دھرلیا گیا۔حضرت میاں صاحب، میر عبدالغنی صاحب سورج گڑھی اور میاں عطا محمد صاحب سنیوں حضرات ایک سال تک راولپنڈی جیل میں رہے۔مولوی محمد حسین صاحب آزاد نے میاں صاحب کے کاغذات کی جانج پڑتال کی۔کوئی ثبوت نہ ملنے پر سال کے بعد میاں صاحب کورہا کردیا گیا۔

ایک دفعہ مسٹر چیمبرلین نے حضرت میاں صاحب کو تحقیقات کے سلسلہ میں پشاور طلب کیا۔ میاں صاحب پشاور پنچے، چیمبرلین راولپنڈی آگیا، میاں صاحب راولپنڈی پنچے تو چیمبرلین صاحب انبالہ آگئے۔ چیمبرلین کا انتقال انبالہ میں ہوگیا۔ میاں صاحب کے بیانات کسی قائم مقام نے راولپنڈی میں لیے، بمشکل پیچھا چھوٹا۔

### انبالہ کیس کے بعد:

انبالہ کیس کے بعد عظیم آبادی خاندان کے علاوہ بو۔ پی، بنگال، بہار میں تحریک کے اکثر کارکن اہل حدیث تھے۔ ۱۹۲۱ء کے قاضی کوٹ بم کیس کے تمام ماخوذین اہل حدیث تھے۔

محترم بابوعبدالعزیز صاحب دفتر اکاؤٹین لاہور، مولوی الہی بخش صاحب بمبانوالہ، میاں محمد رمضان صاحب وزیر آبادی، مستری محمد ابراہیم صاحب نظام آبادی، قاضی عبدالله صاحب قاضی کوٹ، میاں محمد حسین صاحب کوٹ بموانیداس (گوجرانوالہ) میاں خان محمد صاحب فیروز پوری مرحوم، مولانافضل الہی صاحب وزیرآبادی آخی ایام میں یہاں سے مفرور ہوکر چرقند علے گئے۔ یہ سب حضرات المحدیث تھے۔

الله کاشکر ہے کہ اقامتِ دین اور اعلاء کلمۃ الحق کے متعلق اس گئے گزرے دور میں بھی سنت صحیح کے مطابق خدمت ان گنہگاروں کے کی جن کی تکفیر اور وہابیت کی (گارشات (صدادل) ( 481 ) ( 481 ) ( تحریک جباد میں علائے الجمدیث کا صد منادیاں آج بھی ہورہی ہیں، توقع ہے کہ اپنے حسن عمل سے نہ سہی ان حضرات کی طنز آمیز عنایات اور تو ہب و تکفیر کے فتو ہے ہی شاید نجات کا ذریعہ ہوجا کیں ہ اُجد الملامة فی هواك لذیذة حباً لذكرك فلیلمنی اللوم

### یا کتان بن جانے کے بعد:

آج جبکہ پاکستان بن چکا انگریز بظاہر چلا گیا۔ ہندو اور سکھ بھی چلے گئے۔ ایک عامی ذہن محسوس کرتا ہے کہ ہم مسلمان ہیں۔

کیکن ذراغور سے آپ ملاحظہ فرمائیں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ کافر کے چلے جانے سے کفر کو کوئی نقصان نہیں پہنچا۔ بے حیائی، بدمعاملگی، عیاشی، بدکاری انگریزی دور سے زیادہ مضبوط ہے اور تقویٰ، خدا ترسی آج بھی بیتیم ہے۔ اس کی مسکنت اور غربت آج بھی کسی ایسے سید احمد اور کسی اساعیل کی منتظر ہے۔ آج کی دنیا بھی گوش برآ واز ہے کوئی ولی اللہ اور کوئی شاہ عبدالعزیز پیدا ہو۔ بید داعیہ روز بروز بڑھ رہا ہے کہ تجدید دین کے لیے پھر کوئی مجدد الف ٹانی میدان میں آئے۔ شرک و بدعت کا شیوع، تشیع اور قاریانیت کی طغیانیاں آج کسی حریف اور رقیب کے لیے چشم براہ ہیں۔ حق وصداقت کے داعی اور طلب گار دست بدعا ہیں کہ طاغوتی طاقتوں سے دو ہاتھ کرنے کے لیے پھر کوئی بالا کوٹ بنایا جائے۔ دریائے سندھ کی لہریں خونی شہادت سے پھر عنسل کریں۔ مجاہدین کی لاشیں انک کی لبروں پر پھر سوار ہول۔ آ سان کے قدوی فرشتے پھرصف بہصف ای نظارہ کو دیکھنے کے لیے زمین پراتریں اور امت محدیہ کے برشکوہ نوجوانوں کی خاک آلود پیشانیاں آنسوؤل سے لبریز آ تکھوں کے ساتھ آ سان کی طرف اٹھیں اور کفرستانِ ہند آ سان کے یا کہازوں سے پھر آشائی پیدا کریں اور خدائے قدوس پھر اپنی رحمت کی بارش کرے۔ آسانِ دنیا

<sup>•</sup> تیرے عشق میں مجھے طامت لذیذ محسوں ہوتی ہے، تیری یاد کی محبت میں مجھے کمینگی بھی ملامت کرے تو کر لے۔

نگارشات (صداول) المحالی المحا

 <sup>€</sup> ريكمين: صحيح مسلم، رقم الحديث (٧٥٨)

تیرے عشق کا جرم مجھے یہاں تھینی لایا ہے تم بھی سر بام خوش تماشا ہو۔

www.KitaboSunnat.com نگارشات (صداول) المنظال جدو جهد المنظال المنظال المنظال جدو جهد المنظال المنظال المنظال المنظال المنظالي المنظال المنظا

# ا قامتِ دين

اور آ زادی کی نہلی انقلا بی جدو جہد

اٹھارویں صدی عیسوی کے اواخر میں، جبکہ فرنگی کارواں درکارواں ہندوستان کے ساحل پر تاجرانہ انداز میں اتر رہے تھے، مغل بادشاہ مکافاتِ عمل میں مبتلا تھے، اور سے طاقت ورحکومت، جس نے صدیوں اس ملک کے سیاہ وسفید پر قبضہ جما رکھا تھا، رختِ سفر باندھے پابرکابتھی۔ یہ چراغ ممنما رہا تھا، ارباب بصیرت جان رہے تھے کہ یہ نظام حکومت اب کچھ دنوں کا مہمان ہے۔ مغل دربار جوصدیوں تک اسلام کی غلامی کے دم بھرتے بلکہ اچھے وقوں میں اسلام کی بہترین خدمت کر رہے تھے اب ان کے دم بھرتے بلکہ اچھے وقوں میں اسلام کی بہترین خدمت کر رہے تھے اب ان کے ماں عیاشیاں تھیں، رنگ و راگ تھا، موسیقی ان کے محلوں، درباروں اورخواب گاہوں میں پوری قوت سے مسلط تھی، بدکار اور آ وارہ مزاج عورتیں عشوہ و زنا کی وجہ سے گھر کی عفیف اور پاکیزہ خوشنرادیوں سے گوئے سبقت لے جا رہی تھیں۔

توحید کے داعی اور سنت کے عاشق بادشاہوں کی اولا دمشرکانہ رسوم اور بدعات میں بتلا ہورہی تھی، مجالسِ عزا کا اثر درباروں سے نکل کرخلوت گاہوں اور تہہ خانوں تک پہنچ چکا تھا۔ ایبا محسوس تھا کہ قضا وقدر ﴿ يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْدَ کُمْ ثُمْ لاَ تَکُونُو اَ اَمْثَالَکُمْ ﴾ کا آخری فیصلہ صادر کر چکی تھی۔ علاءِ حق مغل درباروں سے یکونُو اَ اَمْثَالَکُمْ ﴾ کا آخری فیصلہ صادر کر چکی تھی۔ علاءِ حق مغل درباروں سے بامید ہو چکے تھے۔ جس طرح عباسی حکومت بدعت ِحجم اور اعتزال کی وجہ سے آخری ہوکیاں لے کرختم ہوگئی تھی، مغل درباروں میں مخت، قوال اور ذاکر حضرات آخری فاتحہ کے منتظر تھے۔ اکبر کی بین الملی پالیسی اورنگ زیب رشاشنہ کی

نگارشات (صداول) الله ﴿ ( 484 ﴾ ( اقامت دین اور آزادی کی بہلی انقلابی جدو جید توحید پروری پر فتح حاصل کر چکی تھی، حضرت علی المتی، شخ محمد طاہر اور حضرت مجدو الف ثانی رئیلتے کے پاکیزہ اثرات ایک ایک کر کے فنا ہو چکے تھے۔ ان کی جگہ ابو الفضل، فیضی، ملا مبارک کے خانوادہ نے سنجال کی تھی۔ لالچ اور ابن الوقتی پورے عروج پرتھی۔ اللی حسن کی مساعی:

علاءِ حق درباروں سے مالیوں ملت کی حفاظت کے لیے پچھ دوسری تجویزیں سوچ رہے تھے۔ ان کے لیے بدعات اور عیاشیوں کی گرم بازاری کے علاوہ فرگی کا ہمرنگ زمین جال بھی کافی تشویش کا موجب تھا۔ وہ نہ تو اس برائے نام اسلامی حکومت کے خلاف بغاوت پیند فرماتے تھے اور نہ جرأت پاتے تھے کہ فرگی کا داخلہ بند کر دیں، اسے تجارتی مراعات سے محروم کر دیں، نہ حالات ہی اس قدرسازگار تھے کہ بدعات کے خلاف جہاد کاعلم بلند کر دیں۔ وہ جان رہے تھے کہ ایک بہت بڑی شہنشا ہیت پارہ ہورہی ہے، جابجا بغاوتیں بھوٹ رہی ہیں، اندرونِ ملک میں جہالت کا دور دور ہے، عوام کی قوتے فکر مفلوج ہو بھی ہے، وہ اپنا نفع ونقصان سوچنے سے قاصر ہیں۔

# اینے وقت کاعظیم الثان مفکر:

شاہ ولی اللہ راسی نے ان سارے حالات کا مطالعہ فرما کرعلمی علاج اور قکری اصلاح کے لیے "حجہ الله البالغه" اور "إزالة الحفاء" ایس دوعظیم الشان کتابیں کھیں، علما کے جمود کو توڑا، قرون وسطی کے تصوف کی تاریکیوں کے متعلق بھی کچھ مختصر سے اشارات فرمائے۔ ججۃ اللہ بیں ان شبہات کا جواب تھا جو اگریزی تہذیب اور تعلیم کے دامن میں قطار در قطار اتر رہے تھے۔ ازالۃ الخفاء میں ان اعتقادی اور عملی بدعات کی نشاندھی تھی جوصد یوں سے مغل دربار کی غلط بخشیوں کی بدولت پروان چڑھ بدعات کی نشاندھی تھی جوصد یوں سے مغل دربار کی غلط بخشیوں کی بدولت پروان چڑھ بدعات کی نشاندھی تھی جوصد یوں سے مغل دربار کی غلط بخشیوں کی بدولت پروان چڑھ بدعات کی نشاندھی تھی جو سامتی اور علم دانا کی جیتی جاگی دلیل ہیں، نہ ان میں غلو ہود تو می باوجود تو می باوجود تو می نشاندے دماغ سے نہ انار کی کے جراشیم ۔ ایسامحسوس ہوتا ہے کہ قیادت اپنی رفعتوں کے باوجود تو می دبن کی انتہائی بہتیوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش اور شنڈے دماغ سے ذہمن کی انتہائی بہتیوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش اور شنڈے دماغ سے دہمن کی انتہائی بہتیوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش اور شنڈے دماغ سے دہمن کی انتہائی بہتیوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش اور شنڈے دماغ سے دہمن کی انتہائی بہتیوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش اور شنڈے دماغ سے دہمن کی انتہائی بہتیوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش اور شند کی انتہائی بہتیوں سے بوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش کی انتہائی بیتوں سے بوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش کی انتہائی بیتوں سے بوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش کی انتہائی بیتوں سے بوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش کی انتہائی بیتوں سے بوری طرح باخبر ہے۔ دور اندیش کی انتہائی بیتوں سے بوری طرح باخبر ہے۔

نگارشات (صداول) المحالی (طاق کی کھی اقارت دین اور آزادی کی پیلی انقلابی جدد جهد مرض اور اس کا علاج پوری طرح سوج لیا گیا ہے۔ شاید حضری طور پر درد مند اور مخلص رفقا کا ایک تیز رفتار قافلہ منزلِ مقصود کی طرف چل نکلا تھا۔ شاہ ولی اللہ کے شاگرد، ساتھی اور فرشتہ سیرت بیٹے پوری اطاعت شعاری سے اپنی فطری صلاحیتوں کے مطابق پروگرام کی شکیل میں مشغول تھے۔ فناوی عزیزی، تحفہ اثنا عشر سیہ تفسیر فنح العزیز، قرآن مجید کے تراجم شاہد ہیں کہ یہ قافلہ راہ کی صعوبتوں کے باوجود کس سرعت اور جرأت سے منزل کی طرف بڑھ رہا ہے۔ رحمہ الله علیهم

أولئك آبائي فحئني بمثلهم إذا جمعتنا يا حرير المحامع

#### ا قامتِ دين:

حضری اصطلاح کے مطابق مجھے اعتراف ہے کہ اس مقدس جماعت کا کوئی منشور میرے پاس موجود نہیں لیکن لٹریچر اور پروگرام میں وہ سب پچھ موجود ہے آئ کل کی حضریت کو جس کی ہوا بھی نہیں گئی۔ خلوص، حسن عمل، احساسِ ذمہ داری اور اعتاد نفسی کے وہ جو ہر یہاں موجود ہیں آئ کی حضری تحریکتے کییں جس سے یکسر ناآشنا ہیں۔ عہدوں کی ہوس اور کبر بعنوان خودی کے نام تک موجود نہیں۔ اقامت دین کے لیے وہ سب پچھ کیا گیا جس کی اس وقت ضرورت تھی، اور جو پچھان ظروف و احوال میں ممکن تھا۔ ملت سے اس کا کوئی معاوضہ نہیں لیا گیا۔ اتنا بڑا مقدس لٹریچر ملک کے میں منے رکھا جس سے صدیوں ملت مستفید ہوگی۔ گراس میں برنس اور ہو پار کا رنگ قطعاً بیدا نہیں ہونے دیا، آج کی ''دعایہ'' جس کی روح یہ ہے کہ رائی کو بہاڑ دکھایا جائے، وہاں نام تک موجود نہیں۔ بے نوا فقیر جھونپر دیوں میں بیٹھ کر آسانی بادشاہت کے سابان فراہم کررہے ہیں۔ اللہ تعالی ان پر کروڑ کروڑ رحمت فرمائے۔

<sup>📭</sup> پیہ ہیں میرے آبا واجداد، اے جریر! کوئی ان جبیبالمحفل میں لا کرتو دکھا!

نگارشات (حصداول) 🗫 🚓 ( 486 ) کام اقلالي جدوجبد

### وقت کی ضرورت:

تحریک بردھتی گئی، لٹریچر پھیتا گیا، دور اندلیش دشمن نے پوری طرح بھانپ لیا کہ نشانہ کہاں ہوگا؟ اس نے اپنی ساری طاقتوں کو میدان میں جھونک دیا، سکھ انگریز کچھ کم طاقت ور نہ تھے۔ ان کا حاکمانہ نظم ونس پوری تحریک کو کچل سکتا تھا۔ اس کے ساتھ علماءِ سوء اور رفض کی ظاہر اور باطنی قو تیں صف آ راء ہوگئیں۔ ایمان کے ٹھیکیدار کفر وہابیت کے گولے اہل تو حید پر برسانے گئے۔ علم وشعور کی فراوانی کے بعد جب ضرورت محسوس ہوئی کہ اب میدانِ جنگ میں خون مطلوب ہے تو نیپل کی ترائیوں ضرورت محسوس ہوئی کہ اب میدانِ جنگ میں خون مطلوب ہے تو نیپل کی ترائیوں کے بعد جب برف پوش بہاڑیوں تک اور سندھ کی بادِ سموم سے گزر کر یا غنتان کی برف پوش بہاڑیوں تک شہادت کے پروانے خاک وخون میں تڑ ہے نظر آئے۔ برف پوش بہاڑیوں تک شہادت کے پروانے خاک وخون میں تڑ ہے نظر آئے۔ عشق و محبت کی داستان، جو تیرہ سوسال گزر نے سے پچھ پارینہ ہورہی تھی، اسے پھر تازہ کر دیا گیا۔ عہدِ وفا کی ایک بار پھر تجد یہ ہوئی، آسان کے فرشتوں نے بدر وخین کی مثالیں ایک بار پھر ملاحظ فرما کیں ۔۔۔

بنا کردند خوش رسے بخاک و خون غلطیدن خدا رحمت کند این عاشقانِ پاک طینت را

# ا قامت دين كانظم:

بلا معاوضہ اور حسبتا للہ کام کرنے والوں نے دنیا کے سامنے خلوص کا ایک نمونہ رکھا، چنے کھا کر ہزاروں میل کا سفر طے کیا۔ جماعت کے ہزاروں پاؤنڈ بغل میں ہیں لیکن سیسفر فاقوں سے ہو رہا ہے۔ تاکہ ملت کی امانت جوں کی توں ملت کے خزانوں میں پہنچ جائے۔ نظم کی پابندی، بے مثال اطاعت، تقوی اور عبادت میں خلوص، اور شہادت و بلیو ڈبلیو ہنٹر کی زبان سے سنیے۔ (ملاحظہ ہو: ہارے ہندوستانی مسلمان)

رور ہورے رہیں ہیں اوٹ بوٹ ہو کر انھوں نے اچھی رسم کی بنیاد رکھ دی، خدا ان نیک خو عاشقوں پر رحم فرمائے! پر رحم فرمائے! ل نگارشات (حساول) 💸 📢 ( 187 ) 💝 📢 ( اقامت دین اور آزادی کی پیلی انقلابی جدو جبد

قافله کن راہوں سے گزرا؟

ا قامت دین اور آزادی کی اس جدوجهد کو کیا مچھ پیش آیا؟ بیرکن راہول سے گزری؟ اس کے لیے انبالہ بم کیس کی مسل ملاحظہ فرمایئے۔مولا ناجعفر تھائیسری کی تواریخ عجیبہ اور کالا پانی پڑھیئے۔ مولانا احمد اللہ ایسے مقدس اور فاضل بزرگ کے حالات پڑھیئے۔جس نے اسمی سال کی عمر میں بیڑیاں زیب تن کیں۔ زنجیروں کے بوجھ سے گر دنیں جھی جا رہی تھیں، بیڑیوں اور زنجیروں کی جھنکار کے ساتھ عدالت کے کمرے اذان کی آواز سے گونج گئے۔ ہر دوتح یک حق نے ۱۸۵۷ء سے شروع کر کے آج تک آزادی وطن اور اقامتِ دین کا کام کیا۔ صادق پوری خاندان کو دیکھیے، جنصیں آج بمشکل اس شغل سے کسی قدر فرصت ملی۔ مولانا قاسم نانوتوی، شیخ الہند مولانا محود الحن، مولانا عبدالعزيز رحيم آبادي اور حضرت عبدالله غازي بوري، جن كي فیمتی عمریں اور لاکھوں روپیہ کی جا کدادتھی جو آ زادگ وطن اور اقامتِ دین کی نذر ہوگئیں۔ انبالہ بم کیس سے قاضی کوٹ بم کیس تک، جو پہلی جنگ عظیم کے بعد ١٩١٨ء کے پس ویش واقع ہوا، اہل تو حید اور اصحاب سنت نے اس تحریک میں پہیم کام کیا۔ مجھی یہ تحریک میدانِ جنگ کی زینت تھی اور بھی مصالح نے اسے انڈر گراؤنڈ ہونے بر مجور کر دیا۔ بھی میتحریک فرنگی کی انتظامیہ کے لیے دردسر بنی اور بھی عدلیہ نے اس برطبع آ زمائی کی،لیکن اس کی کوششیں اس وقت تک جاری رہیں جب تک یا کستان کی صورت میں اسے جزوی کامیابی نہیں ہوگئ۔ پرانے حضرات کو جانے دیجیے شاید وہ حافظوں میں نہ ہوں۔مولانا عبدالرحیم عرف مولانا بشیر احمد کو آپ جانتے ہیں جو لا ہور سے جرت کر کے ہمیشہ کے لیے یا غشان میں جا بسے اور وہیں شہید ہوئے۔ مولانا محمعلی قصوری مرحوم مدتول کابل اور باغستان میں رہے۔مولانا عبدالقادر قصوری کی دلچسپیاں کیےمعلوم نہیں؟ مولانا عبدالاول غزنوی کو کون نہیں جانیا؟ امیر المجاہدین مولا نافضل اللي مرحوم سے كون ناواقف ہے؟ قاضى عبدالرؤف بم كيس مجرم البھى زندہ

نگارشات (صداول) کھی جھڑ (488) کی گھی اتا ہے دین اور آزادی کی پہلی انقلابی جدد جد ہیں۔ محمد حسین مرحوم ضلع محجرا نوالہ جس نے عمر قید کائی ، جبل پور جیل سے اسے رہا کیا مگیا جبکہ عزرائیل اس کے انتظار میں موجود تھا!

### آج کی تحریکاتِ اقامت دین:

میں بھول نہیں رہا، ان ایام میں بعض بزرگوں نے اقامتِ دین کے نام سے کچھ کام کیا، اس کے لیے لٹریچر چھپایا، بیچا، جلسے کیے، حضری پروپیگنڈہ کیا، شرائط کو کافی حد تک پورا فرمایا۔ میر بے خیال میں اس سے فائدہ بھی ہوا۔ مجھے کسی کی تنقیص مقصود نہیں مقصود ان مسائی کا تذکرہ ہے جو اہل حق نے اس راہ میں کیس، اور ان مصائب کی یاد کو تازہ کرنا ہے جو آزادی کی راہ میں ان کو پیش آئیں۔ یومِ آزادی کا سہراکسی شہرت پیند اور ابن الوقت جماعتوں کے سرباندھ دیا گیا تو بیخلص کارکنوں پر ظلم ہوگا۔ اور ان جماعتوں کی تو ہین ہوگی جضوں نے برسوں اس میں پورے خلوص سے کام کیا اور انگریز کے یاؤں اکھیڑنے میں اپنا خون پیند ایک کر دیا۔

کون نہیں جانتا کہ حضرت میں اور حضرت مہدی کو سارے مسلمان مانتے ہیں؟
اور صدیوں سے مانتے چلے آئے ہیں۔ کتنا بڑاظلم ہوگا اگر یہ کہا جائے کہ میں اور مہدی کے تذکر سے صرف قادیانی تحریک سے زندہ ہیں؟ ہمیں معلوم ہے کہ علاءِ امت نے حضرت میں کا تذکرہ جب پورے عقیدہ سے کیالیکن ہمارے قادیانی دوستوں نے اس میں صرف اس قدر جدت فرمائی کہ میں اور مہدی کو فروخت کرانے میں ان کی تجارت کی ایک راہ پیدا کر دی۔ بہر حال دستور اسلامی اور تحریک اقامت وین کے ہرکسی پیاری نے اس پر برسوں عقیدت مندی سے کام کیا۔ کس نے وقتی طور پر اس سے پیاری نے اس پر برسوں عقیدت مندی سے کام کیا۔ کس نے وقتی طور پر اس سے فائدہ اٹھایا۔ کل میسر لما حلق له وانما الأعمال بالنیات ا

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث (٦٦٦) صحيح مسلم، رقم الحديث (٢٦٤٧)

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث، (١) صحيح مسلم، رقم الحديث (١٩٠٧)

تَكَارِشَات (صداول) ﴿ ( 489 ) ﴿ ( 489 ) ﴿ ( بَمَاعَت الْمُحدِيث اورنُواعَ بِأَكْتَانَ كَالَكِ خَطَ اللهِ النَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ الْ

# جماعت المحديث

أور

# نوائے پاکستان کا ایک خط

نوائے پاکتان مورخہ کیم تمبر ۱۹۵۷ء میں مولانا حبیب الرحمٰن صاحب لدھیانوی
کا ایک خط شائع ہوا ہے، غلط تح یکات کی فہرست میں مولانا نے جماعت المحدیث کا
تذکرہ فرمایا۔ مرحوم زندہ ہوتے تو شاید ہماری گزارشات کا لہجہ آج سے سی قدر مختلف
ہوتا، گر اب مولانا اُس دنیا میں چلے گئے ہیں جہال ان کے لیے دعائے مغفرت کے
علاوہ کچھ کہنا مناسب نہ ہوگا، اس لیے ہم اس کے سوا ان کے متعلق بچھ نہیں کہنا
چاہتے، البتہ جماعت المجدیث یا تحریک المحدیث کے متعلق عرض کرنا ضروری سمجھتے
ہیں تاکہ مولانا کے خط سے جو غلط فہمیاں پیدا ہوگئی ہیں ان سے ذہن محفوظ رہیں۔
مولانا کے خط سے مندرجہ ذیل اغلاط پیدا ہوگئی ہیں:

- 🗓 تحریک اہلحدیث مدراس سے شروع ہوگی۔
- - 🗖 لبعض غلط تحريكوں ميں الجحديث زيادہ شامل ہوئے۔
  - 🛭 سیاست میں اہلحدیث انگریز کے ساتھ رہنا چاہتے تھے۔
- کانگریس میں اشتراک کے لیے مولانا کے دادا نے فتوی دیا، اہل حدیث نے اس کی تصدیق نہیں گی۔

نگارشات (صدادل) 🗫 📢 (490 کی 🚭 بیماعت الجعدیث اورنوائے پاکتان کا ایک نط

🛚 بریلویوں نے اس فتوی کی تصدیق کی، اہلحدیث نے نہیں گ۔

ذیل کی گزارشات ان مفالطات کی اصلاح کے لیے پیش کی جارہی ہیں۔

کیا اہلحدیث مکتب فکر مدراس سے شروع ہوا؟

اہل حدیث کمتب فکر کا تعلق مدراس یا کسی دوسر ہے ملک سے نہیں، یہ کمتب فکر اتنا قدیم ہے جس قدر متعارف ائمہ مجتہدین کے مکاتب، بلکہ اتنا فرید تقدم جس قدر کہ قرآن عزیز اور احادیث نبویہ کو ائمہ مجتہدین سے حاصل ہے۔ اگر اس نام کی کوئی تحریک مدراس سے شروع ہوئی ہوتو مولانا مرحوم واقف ہوں گے، ہم لوگ باوجود المحدیث ہون گے، ہم لوگ باوجود المحدیث ہونے کے مدرای تحریک سے قطعا نا آشنا ہیں۔ اگر بیفقرہ ازفتم طنز ہے، جسیا کہ مرحوم اوران کے خاندان کی عادت ہے، تو اللہ تعالی آخیں معاف فرمائے، وہ ایسی دنیا میں چہتے ہیں جہاں آخیس عفوکی سب سے زیادہ ضرورت ہے۔

### ابل حدیث اور ابل الرائے:

ابن خلدون فرماتے ہیں:

"وانقسم الفقه فيهم إلى طريقين: طريقة أهل الرأي والقياس، وهم أهل العراق، وطريقة أهل الحديث، وهم أهل الحجاز."
(مقدمه ابن ظدون، ص: ٢٨٩)

''فقہ کے دوطریق ہو گئے: اہل عراق کا طریق جو اہل الراک والقیاس کے نام سے مشہور تھے اور اہل حدیث کا طریق، جن کا مرکز حجاز تھا۔''

حضرت شاہ ولی اللہ وطلق نے جمۃ اللہ جلد اول کے متعد اوراق میں ان دونوں

مكاتب فكركا تذكره فرمايا ہے۔ چنانچه (ا/ ١١٨) ايك باب كاعنوان يه ہے:

"باب الفرق بين أهل الحديث وأهل الرأي" اس كي تفييلات (١/ ١٢٩) تك چلي گي بين\_

ا مام عبدالعزیز بن احمد بخاری (۴۸۱ هه) شارح اصول بز دوی کشف الاسرار شرح

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حدادل) الله عدیث کا تذکرہ بار بار فرماتے ہیں۔ فتح الباری، نووی شرح مسلم، غایة التحقیق شرح حسامی وغیرہ کتب شروح میں یہ تذکرہ آپ کو عام طور پر ملے مالی مکا تب فکر کے ساتھ اہل سنت کے اس کمتب فکر کا بھی ذکر فرماتے ہیں۔ کا وہ باتی مکا تب فکر کے ساتھ اہل سنت کے اس کمتب فکر کا بھی ذکر فرماتے ہیں۔ علاءِ مقالات میں سے شہرستانی اور ابن حزم نے بھی یہ تذکرہ فرمایا ہے۔ حضرت علاءِ مقالات میں اہل الرائے امام ابومنصور عبد القاہر بغدادی (۲۲۹ء) نے "المفرق بین المفرق" میں اہل الرائے اور اہل حدیث کے دونوں مکا تب فکر کو "اُھل السنة والجماعة" کے کمتب فکر سے تعبیر فرمایا ہے:

"والصنف الثاني منهم أئمة الفقه من فريقي الرأي والحديث من الذين اعتقدوا في أصول الدين مذهب الصفات." (ص: ١٠٠)
"دوسرى قتم وه ائمَه فقه بين جن كاتعلق ابل الرائے سے ہے يا ابل حديث جن كا مسلك اصول دين ميں صفات پر بلا تاويل ايمان لانے كا ہے۔"
مولانا حبيب الرحن مرحوم كے اس اكتفاف كو كه يتحريك مدراس سے شروع ہوكى "الهامى" بى كہا جا سكتا ہے، واقعات سے تو اس كى تائيد مشكل ہے۔ بعض ابل علم ميں يه مرض ہے كه وہ حقيقت حال كا اظهار فرماتے ہوئے بيا اوقات حقائق پر كثير پر دے يوال ديتے بين، ہر كمتب قكر ميں كم وبيش به مرض پايا جا تا ہے۔ إلا من عصمه الله، مولانا كے اس اكتفاف كو مسامحت بى كہنا جا ہيے، الله تعالى اخس معاف فرمائے!

# وہانی تحریک:

مولانا موصوف نے سید احد شہید اور شاہ اساعیل شہید کی تحریک کو وہائی تحریک سے تعبیر فرمایا ہے، انگریز نے واقعی اپنی مصالح کے پیش نظر اس تحریک کو بدنام کرنے کے لیے وہائی تحریک کہا ہے مگر بید تقائق اور واقعات کے لحاظ سے قطعی جھوٹ ہو اور دجل۔ میں یہ یقین نہیں کرتا کہ مولانا ایسا فرنگی دشمن انسان اس جھوٹ اور

اس کی تفصیل گزشته صفحات میں گزر چکی ہے۔

(نگارشات (مصداول) 🗫 📢 (492 عند جماعت المحديث اورنوائ پاکستان كاايك نط رجل کو نقل کے طور پر بھی قبول کر لے۔ جہاں تک واقعات کا تعلق ہے شہیدین کی تحریک کو محمد بن عبدالوہاب کی نجدی تحریک سے کوئی تعلق نہیں، سید صاحب ڈ للٹے: اور شاہ صاحب الشن جب ج کے لیے تشریف لے گئے الل نجد کی آمد و رفت حجاز میں بالكل بند تقى \_ تاريخي طور پر كوئي وقت ايبا معلوم نہيں ہوتا جس ميں ان دونوں تحريكوں نے ایک دوسرے سے استفادہ کیا ہو، البتہ مولانا ولایت علی اور مولانا عبدالحی صاحب بدُ ھانوی کا امام شوکانی سے استفادہ ثابت ہوتا ہے جو اس وقت یمن کے بہت بڑے محقق عالم تھے لیکن سیاستا نیمن بھی ان دنوں نجد سے برسر پیکار تھا، نیمن کی زیدی حکومت کونجدی مسلمان بھی نہیں سبھتے تھے۔ اس لیے قربِ مکان کے باوجود ممکن نہیں کہ بیدحضرات اثنائے تلمذ میں نجدی عقائد یا سیاسیات ہے کوئی اثر لیے سکے ہوں، البتہ تو حید اور اس کی اشاعت میں یہ دونوں تحریکیں دوش بدوش ہیں، کیونکہ تقویۃ الایمان اور کتاب التوحيد دونوں كا ماخذ قرآن ہے اور سنت صححه اس ليے ہندوستان كے الل تو حید کو وہائی کہنا اتنا ہی بے حل ہے جیسے سرور عالم نَاتِیْنُ کو ابن الی کبھہ !!

متحدہ ہندوستان کی تحریک جہاد کو وہائی تحریک سے تعبیر کرنا ای پس منظر کا نتیجہ ہے جومولا نا کے ذہن کو بھی بھی گدگداتی رہتی تھی۔ عفا اللّٰہ عنہ!

#### المحديث اور انگريز:

مید حقیقت ہے کہ مئی ۱۸۳۱ء کے سانحہ بالا کوٹ تک سید احمد شہید ڈسلٹن کے رفقا میں دونوں مکا تب فکر کے آ دمی موجود تھے۔ سرحد کی مصالح کی بنا پر لشکر کے لوگ ظاہری سنن پر عمل نہیں کرتے تھے لیکن جن لوگوں نے تقویۃ الایمان، تذکیر الاخوان،

■ قریش کمہ نی کریم طاقیم کو استحفاف کے پیش نظر ابو کہشہ کا بیٹا کہا کرتے تھے۔ (صحیح البحاری، رقم الحدیث: ۷، صحیح مسلم، رقم الحدیث: ۱۷۷۳) ابو کہشہ کون تھا؟ اس بارے میں علمائے انساب کی مختلف آ راء ہیں۔ بیشتر شارحین اسے نبی اکرم طاقیم کے اجداد میں سے کوئی غیر معروف شخص قرار دیتے ہیں، اور اہل عرب کی عادت تھی کہ جب وہ کی مختص کی اہانت کا ارادہ کرتے تو اسے غیر معروف نسب کے ساتھ ذکر کر دیتے۔ ویکھیں: فتح الباری (۱/ ۲۰) شرح مسلم للنووی (۱۲/ ۱۱)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

( نگارشات (حساول) 🗫 📢 ( 493 ) کی 🚓 جاعت المحدیث اور نوائے پاکستان کا ایک خط صراط متنقيم، تنور العينين ، اليفاح الحق الصريح وغيره جماعت كے لٹريچ كو بغور برطا ہے وہ خوب جانتے ہیں کہ تحریک کا رخ کس طرف تھا؟ وہ لوگ جہاں ظاہری بدعات کے خلاف تھے فقہی جمود کو بھی پسند نہیں کرتے تھے۔شہیدین کی قوت قدی تھی کہ لشکر میں دونوں مکاتب فکر میں نمایاں طور پر مجھی تصادم نہیں ہوا، کیکن سانحہ بالا کوٹ کے بعد ہوسکتا ہے کہ حضرات دیو بند کی دلی ہمدردیاں تحریک کے ساتھ ہوں مگر عملی طور پر ذمہ داریوں سے قریباً الگ ہی رہے۔تحریک کی تنظیم جدید میں صاد قپوری خاندان آ کے آ گیا، یہ لوگ اہلحدیث مکتب فکر سے کافی متاثر تھے، اکابر دیوبند اس وقت تحریک سے بے امید ہو کرتعلیم میں مشغول ہو چکے تھے، اس میں انھیں یہ بھی تسکین تھی کہ وہ اس طرح حنفی مکتب فکر کی بھی خدمت کر سکیس گے اور انھیں اس پریشانی ہے بھی آرام مل سکے گاجو جہاد اور اس کے اسباب کی فراہمی میں ناگزیر ہے، لیکن صاوق پوری حضرات نے تح کی حریت کی ساری ذمہ داریاں اینے سر پر لے لیں، جب تک کام کھلے طور پر چل سکا چلتا رہا، جب اخفاء کے سوا حیارہ نہ رہا تو کا مخفی کر دیا گیا۔ ڈ اکٹر ہنٹر کی رپورٹ ہے اس تحریک کے مختلف ادوار کی تاریخ مرتب ہوسکتی ہے، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ عام مسلمانوں میں ہر دو مکتب فکر کے آ دمی موجود تھےلیکن ذمہ داری ار بابِ صادق یور برتھی، یہ ہی لوگ اس وقت پوری تحریک کی روح روال تھے۔ عراقی کمتب فکر کے اساطین تحریک سے روز بروز الگ ہورہے تھے اور دُور سے دور تر ہوتے گئے، مولانا محمد قاسم نانوتوی مرحوم، مولانا رشید احمد مرحوم انگریز کے مخالف تصے مگر عملاً تحریک میں کوئی نمایاں حصہ ان کا دکھائی نہیں ویتا۔ چنانچہ حضرت مولا نامحود الحن مرحوم نے ۱۹۱۴ء کی بری جنگ میں جب ہندوستان حچوڑنے کا فیصلہ فر مایا تو جماعت مجاہدین کی بجائے ترکی سے تعلقات استوار کیے اور ریشمی خطوط کے افسانہ نے انگریز مصنفین اور پورپین سیاستدانوں میں بے حدشہرت یائی۔ رولٹ کی تحقیقاتی ریورٹ میں خاص طور پر اس کا تذکرہ آیا، حالانکہ شیخ الہندمولا نامحمود الحن جو

حضرات المحديث:

اس وقت ملک میں مختلف محاذ بن گئے، میتی اور سابی تحریکیں ملک میں شروع ہوچی تھی، ایک زندہ جماعت ہوگئیں، تھوڑی در بعد قادیانی اور چکڑالوی تحریک بھی شروع ہوچی تھی، ایک زندہ جماعت کے لیے کسی محاذ سے صرف نظر مشکل تھا۔ حضرات دیوبند کالب ولہجہ بھی اہلحدیث تحریک کے متعلق خاصہ تلخ ہوتا جا رہا تھا، عراقی محتب فکر کے مدارس نے یہ احساس بھی پیدا کر دیا تھا کہ تعلیمی اور تعمیری کام کے سوابھی جماعت کا قیام اور استحکام مشکل ہے۔ سرسید احمد خال کی نیچر نوازی اور حکومت برتی نے ایک نی صورت حال کونمایاں کر دیا تھا۔ سرسید کے اس نئے انداز فکر سے اہل صدیث کے عقائد اور اعمال سے براہ راست تصادم تھا، جے اہلحدیث بھی نظر انداز نہیں کر سکتے تھے۔ سرسید کے بعض اعمال اور افکار سے تحریک کو اہلحدیث بھی نظر انداز نہیں کر سکتے تھے۔ سرسید کے بعض اعمال اور افکار سے تحریک کو بالواسطہ بچھ فائدہ بہنچا کیونکہ سرسید کے مقاصد کے لیے دیوبند اور بریلی کے فقہی جمود کیساں مضر تھے، سرسید نے اس راہ میں جو کام کیا اس سے بالواسطہ تحریک تریت فکر کو فائدہ بہنچا، جے مولوی حبیب الرحمٰن صاحب ایسے ظاہر بین اور جماعت کی نقل و حرکت سے بے خر حضرات نے انگریز کے ساتھ تعاون سے تبیر فرمایا۔ وشتان بینھما!

# قدرتی تقسیم:

میری معلومات کے مطابق اکابر جماعت اتفاقا ایسی راہ پرچل پڑے جے تقیم کار سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ حضرت مولانا سید نذیر حسین صاحب، مولانا حافظ محمد کصوی، مولانا عبدالجبار صاحب غزنوی، مولانا حافظ عبدالمنان صاحب، حضرت مولانا عبدالقادر صاحب (پیاور) حضرت مولانا عبدالجبار صاحب عمر پوری، مولانا محمد بشیر محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ نگار شات (صراول) کھی کو اللہ عادی ہے کہ کھی اللہ عادی اور نوائے پاکتان کا ایک خط صاحب سہوانی، مولانا حافظ عبداللہ عازی پوری، حضرت مولانا حسین بن محسن الانصاری الیمانی تعلیم کے میدان میں آگئے، قلت وسائل کے باوجودان حضرات نے اتنا کام کیا جس پر جیرت ہوتی ہے، ہر طرح دنیوی وسائل سے بے نیاز ہوکران بزرگول نے تدریبی خدیات انجام دیں، سینکٹروں کی تعداد میں اہل علم ان سے مستفید ہوئے۔ اس وقت تک ان مدارس کے فضلا کی ایک بہت بڑی تعداد ملک کے اطراف و اکناف میں تعلیم وتعلم کے ذریعہ سے علوم دین اور مسلک کی خدمت کرتی رہی ہے۔

### تصنيف و تاليف:

حضرت نواب سید محمد سی حسن خال صاحب رائظ، مولانا ذوالفقار احمد بھوپالی، مولانا ابو الحسن سیالکوئی (صاحب فیض الباری شرح اردوضیح بخاری) مولانا المحس صاحب ، مولا تلطف حسین صاحب عظیم آبادی، نواب وحید الزمان مرحوم، مولانا عبدالرحمان صاحب سیالکوئی، مولانا محمد عبدالرحمان صاحب سیالکوئی، مولانا محمد غزنوی، مولانا عبدالغفور غزنوی، شخ محی الدین مرحوم، قاضی سلیمان ضاحب پٹیالوی، مولانا عبدالغفور غزنوی، شخ محی الدین مرحوم، قاضی سلیمان صاحب پٹیالوی، مولانا حد العقور غزنوی، شخ محی الدین مرحوم، قاضی سلیمان صاحب پٹیالوی، مولانا حافظ محمد کلھوی، مولانا محمد حسین بٹالوی نے تالیف وتصنیف اور طبع و اشاعت کا کام سنجال لیا اور لاکھوں صفحات پر پھیلا ہوا لٹریچر شائع کر دیا۔ ان حضرت کی مساعی سے بہت بڑا خلا پُر ہوگیا، حدیث، شروح و تراجم حدیث اور سلفی کشتب فکر کی بہت سی کتب ہندوستان میں آگئیں۔ فتح الباری، ججۃ اللہ، سبل السلام، نیل کشتب فکر کی بہت سی کتب ہندوستان میں آگئیں۔ فتح الباری، ججۃ اللہ، سبل السلام، نیل الاوطار، ازالۃ الخفا ایسے نایاب جواہران حضرات کی مساعی سے دستیاب ہوئے۔

#### جہاد اسلامی:

مولانا عبدالعزیز رحیم آبادی، مولانا سعید الحق، مولانا محمد ابراہیم صاحب آردی، مولانا حافظ عبدالله غازی پوری، حضرت مولانا عبدالقادر قصوری، حضرت مولانا عبدالاول غزنوی، امیر المجاہدین مولانا فضل اللی صاحب دزیر آبادی، مولانا عبدالرحیم نگارشات (صداول) ایک (عامت الجمدیث اور نوائے پاکتان کا ایک خط کوف مول نا محمد فتو می والا، صادق بوری عرف مولانا محمد بثیر، مولانا اکبرشاہ سخانوی، صوفی ولی محمد فتو می والا، صادق بوری حضرات نے سیر شہید کے مشن کو کا میاب بنانے کی ذمہ داری اپنے سر برلے لی اور اس نظم سے کام کیا کہ بون صدی تک انگریز کو پریشان کر دیا، کو ہتان کی برفانی پہاڑیاں انگریز کے لیے جہنم سے کم نہ تھیں، معمولی می دانشمندانہ حرکت سے بید حضرات باگریز کے خزانے فالی کر دیتے تھے۔

### حضرات دیوبند کا طرزعمل:

اس دور میں انگریز کے ساتھ رشنی کی حد تک حضرات دیوبند ای تحریک کے ساتھ سے مرعملی مسائی کی حد تک ان حضرات نے اس نیج پر پچھ نمایاں کام نہیں کیا۔ اس تلخ نوائی سے معاف کیا جائے کہ کتاب 'علاءِ ہند کا شاندر ماضی' تاریخ پر ایک ظلم ہے، جس میں یا تو علاء المحدیث کا نام ہی نہیں لیا گیا اور اگر کہیں لینا پڑا ہے تو اس پر اتنا کثیف پردہ چڑھایا گیا ہے جس سے بی ظاہر ہی نہیں ہوتا کہ صاحب واقع کا مسلک کیا تھا؟ بلکہ پرکشش فرمائی گئی ہے کہ ہر تحریک حضرات علاء دیوبند کا ضمیمہ قرار پائے، حالانکہ اکثر تحریک دیوبند کے سواتمام سیاسی تحریک حضرات اکا بر دیوبند ضمیمہ کی حثیت سے تحریک دیوبند کے سواتمام سیاسی تحریکات میں حضرات اکا بر دیوبند ضمیمہ کی حثیت سے رہے۔ یہی حال ہمارے محترم بزرگ مولانا حبیب الرحمٰن صاحب کی '' حقیقت حال'' کا حیے انھوں نے ڈرکر لکھا ہے، اگر نڈر ہوکر لکھتے تو ہم پر کیا کرم فرماتے؟

عدانخواستہ گر خشمگیں ہوتے تو کیا ہوتے!

### حال کی سیاسی تحریکات<u>:</u>

اہلحدیث کی ہندوستانی نشأ ۃ میں انگریز کی مخالفت ان کی تحریک کا جزوتھا، اس کیے اس کے علاوہ بھی جو تحریک اس بنیاد پر انٹھی یا جب وہ اس مقام پر پینچی اہل حدیث اپنی پوری قوت کے ساتھ اس میں موجود تھے، کانگرس، خلافت، احرار کونسی قومی یا دینی تحریک تھی جس میں اہلحدیث نے جانثارانہ کام نہیں کیا؟ آپ کے دوش بدوش نہیں چلے؟ وہلی

تکارشات (حدادل) کی در اول کی در العلام میں حاجی علی ان سیاسی دیوانوں کا مرکز نہ تھی؟ پنجاب میں سیدی العلام مولانا عبدالقادر قصوری کی قیادت میں کیا کا گرس اور خلافت کا کام نہیں ہوا؟ محمعلی مولانا عبدالقادر قصوری کی قیادت میں کیا کا گرس اور خلافت کا کام نہیں ہوا؟ محمعلی قصوری مرحوم کی تبلیغی اور سیاسی مساعی نظر انداز کرنا کہال تک ممکن ہے؟ احرار کی سینج پر مولانا سیدمحمد داود غرنوی، مولانا محمعلی تکھوی، مولوی عبیداللہ احرار فیروز پوری، شخ عبدالرشید صدیقی ایسے مخلص کارکنوں کو کوئی بھول سکتا ہے؟ آج کی بدنام مسلم لیگ نے جب انگریز کی مخالفت کا مصنوی مظاہرہ کیا اہل حدیث اس کی پہلی صفوں میں موجود شے۔

### انگریز کا ساتھ؟

''وہ لوگ آگریز کے ساتھ رہنا چاہتے تھے۔'' یہ کس قدر بدبو دارطعن ہے جو مولانا حبیب الرحمٰن مرحوم کی طرف منسوب ہے؟ کاش قلم کی آ تکھیں ہوتیں وہ حیا ہے عرقِ انفعال میں ڈوب جاتا۔ بالا کوٹ کے بعد کون نہیں جانتا کہ سید شہید کے خلفا کی ٹکر براہ راست آگریز سے رہی؟ انبالہ کیس ۲۲ء میں کیا المحدیث بھانسیوں پ نہ لئکے؟ عبور دریا شور کی مزائیں ان کو نہ ملیں؟ کیا یہ آگریز کے ساتھ رہنے کی مزا تھی؟ قلبِ حقائق کی کیا یہ بدترین صورت نہیں جومولانا موصوف کی طرف منسوب ہے؟ اگر درست ہے تو اللہ تعالی انھیں معاف فرمائے۔

### تابوت میں آخری میخ:

اگریز کے تابوت میں آخری شیخ ۱۹۲۱ء میں قاضی کوٹ بم کیس ہے، اس میں متہم، ماخوذ، سزایافتہ تمام کے تمام المحدیث تھے۔ قاضی عبدالرؤف، قاضی عبیداللہ اور محمد حسین مرحوم، مولانا فضل المہی، مستری محمد ابراہیم صاحب، بہادر خال مرحوم بیسب المحدیث تھے جن کو ۲۱، ۱۳۱۱ کے سال سزائیں ہوئیں۔ ۱۹۲۱ء کے بعد انگریز کے پاؤل اکھڑنے شروع ہوئے تا آئد کا اماراگست ۱۹۲۷ء کو بینحوست بظاہر ہمیشہ کے لیے اس ملک سے رخصت ہوئی۔ معلوم نہیں مولانا موصوف کو بی خلط فہی کہال سے ہوئی کہ 'دائل حدیث انگریز کے ہوئی کہ 'دائل حدیث انگریز کے ہوگئی۔ معلوم نہیں مولانا موصوف کو بی خلط فہی کہال سے ہوئی کہ 'دائل حدیث انگریز کے

نگارشات (صداول) کی در ( 498 ) کی کی ایک در اعت الجدیث اورنوائے پاکتان کا ایک نط ساتھ رہنا چاہتے تھے؟" غالبًا ان ونوں میں کی الجحدیث احراری دوست کی علیحدگ کے رنج میں یہ فقرے نوک قلم پر آگئے ورنہ مولانا ایسے حقیقت آگاہ سے یہ امیرنہیں کی جا سکتی کہ وہ اتنی بڑی غلط بیانی کریں۔اللهم اغفر له واعف عنه و تحاوز عن سیآته.

#### مولانا بٹالوی ڈمٹلٹے:

اہلحدیث کی طرف ہے انگریز کی جمایت میں اگر کوئی قابل ذکر آواز انھی تو وہ مولانا محد حسین صاحب مرحوم بٹالوی تھے۔ بھینا مولانا اس رائے میں اکیلے تھے۔ بیان کی شخص رائے تھی، پورے ملک میں کوئی قابل ذکر اہلحدیث اس نظریہ میں ان کے ساتھ نہ تھا بلکہ عین اس وقت جبکہ مولانا اپنے رسالے میں انگریز کی جمایت فرما رہے تھے ہندوستان اور پنجاب میں اکابر جماعت سید احمد شہید کی تحریک کے کامیاب بنانے میں سرگرم عمل سے۔ کیا کسی غزنوی اور تھوں خاندان یا صاد قپوری اور رحیم آبادی اور قصوری اکابر نے مولانا بٹالوی کی بھی حمایت فرمائی؟ اسے جماعتی فعل تصور کرنا واقعات پرظلم ہے۔

# مولا نا بٹالوی کا دور اور لدھیانوی بزرگوں کی نوازشیں!

اس وقت صورت حال بیتی که مسلک المحدیث کی مخالفت میں حضرات دیوبند بھی ہر یلی کی سڑک پرسوار ہو چکے تھے، لدھیانہ میں مولانا حبیب الرون کے خاندان کو بیشرف حاصل ہوا کہ جب مولانا محمد حسین صاحب بٹالوی نے ان کی معجد میں نماز پڑھی تو معجد کو پورے اہتمام سے دھویا گیا۔ اس واقع کی عینی شہادت آج بھی مل سکتی ہے۔ مولانا محمد تعیم صاحب لدھیانوی امید ہے اس شہادت حق سے گریز نہیں فرما کمیں گے۔ انظام المساجد کے نام سے مولوی محمد صاحب نے ہی بڑی ذکیل کتاب لکھی۔

1 اس رسالہ کا پورا نام اس طرح تھا: "انتظام المساجد ہاخراج اُھل الفتن والمفاسد" اس رسالہ کو مولوی محمد صاحب ولدمولوی عبدالقادر صاحب لدھیانوی مصنف" نقمرة الابراز" ہی نے ۱۸۸۳ء کے لگ

بھگ تھنیف فرمایا تھا۔ اس رسالے کا موضوع کیا تھا؟ کس غرض کے لیے لکھا گیا؟ اس کی اشاعت کے نتائج کیا لکھے؟ اس کے اہنامہ اشاعة السنة الامور کے چندا قتباسات پیش کرنا شاید بصیرت وعبرت ←

اگر مولانا کے آباؤ اجداد واقعی دیوبندی تھے تو فرمایا جائے کہ ایسے بے وفا دوستوں کے ساتھ کوئی سنجیدہ آدی کیسے چل سکتا ہے؟ مولانا کے خاندان کی عصبیت کا بید حال ہواور مولانا بٹالوی"نصرۃ الابراز" پروستخط فرما دیں۔ کس قدرسادگی ہے؟ ہندوؤں کو ابرار سمجھیں

🗲 كاموجب هوگا۔

"تھوڑا عرصہ گزرا ہے کہ لدھیانہ کے مولوی صاحب نے صوبہ بہار میں پہنچ کر اہل حدیث کو مجدول سے نکا لئے میں بہت زور لگایا اور اس مضمون کا ایک رسالہ، جس کا نام نامی "انتظام المساجد بإخراج اهل الفتن والمفاسد" ہے، شہر پٹنظیم آباد میں چپوا کر مشتہر کیا۔ اس میں آپ نے المحدیث کوئل کر ڈالنے کا فتو کل دیا ہے جس کا اثر تھوڑے دنوں کے بعد اس نواح میں سے پیدا ہوا کہ شلع شاہ آباد میں ائل حدیث و حنفیہ میں ایک مسجد میں نماز پڑھنے پر لڑائی ہوئی۔ اس رسالہ میں مولوی صاحب موصوف نے اہل حدیث کو مسجد سے خارج کرنے پر سے دلیل پیش کی ہے کہ سے لوگ مشرک سے بیں۔" (اشاعة النة، ص: ۲۲۷ نمبر: ۸، جلد: ۲، متبر ۱۸۸۳ء)

"دهیانه والے مولویوں نے اہل حدیث کی نسبت واجب القتل ہونے کا صاف فتو کی دیا ہے، چنانچہ رسالہ "انتظام المساجد" میں لکھ دیا ہے کہ "حکام اہل اسلام کو لازم ہے کہ ان کو آل کریں، اگر وہ لاعلی کے عذر سے تو بہ کریں تو ان کی توبہ قبول نہ کریں' اس رسالہ کا مؤلف مولوی مجمد پسر مولوی عبدالقاور لدھیانوی ہے۔'' (اشاعة السنة،ص: ۲۹، نمبر: ۱۰، جلد: ۲)

غور شيجيے: يہاں جارامر قابل ذکر ہیں:

- پ دہ زمانہ ہے جس میں سرحد پر المحدیث مجاہدین انگریز سے جہاد کرنے میں مصروف تھے اور اندرون ملک سے جماعت المحدیث ہی حالات کے مطابق اپنے خاص طریقوں سے ان کو امداد پہنچارہی تھی۔
  - بہت سے اہل حدیث مجاہدین انبالہ کیس کے سلسلہ میں جزائر انڈیمان میں قید تھے۔
- ک عجابدین صادق پور کے بقیة السیف مولانا عبدالرجیم صادق پوری براشی قریباً بیس ساله قید سے رہا ہو کرکا کے پائی سے واپس آئے، درآ ل حالیک سر پر انگریزی مگرانی کی تلوار لئک رہی تھی جو پورے سات برس تک رہی۔
- ا کے مناسب وقت میں ان لدھیانوی مولوی صاحب نے سفر کی کیفیتیں برداشت کر کے عظیم آباد (جس کا ایک محلّہ صادق پور ہے) کونتخب فربایا کہ اس اعلیٰ شاہکار لفریچ کو وہاں پھیلایا جائے! ناطقہ سر بہ گریباں ہے اے کیا کہے! (مولانا عطاء اللہ حنیف رشائنہ)

نگارشات (صداول) کی کی ( 500 ) کی است الجدیث اورنوائے پاکتان کا ایک خط اورسنت برعمل کی سزا میں مسجد دھو دی جائے۔

أوردها سعد وسعد مشتغل وما هكذا يا سعد تورد مولانا اور ان کے ہم خیال ہمیں غالبًا خلوص اور اصول پروری کا وعظ فرمائیں ك، مرنفسات كاكياكيا جائ كمولانا محرحسين مرحوم انسان تصفر شع نهيل ته، ان کی نماز سے لدھیانہ کی مسجد پلید ہو، مولانا کے دادا اہل حدیث کو مساجد سے تکال دینے کا فتویٰ دیں،مولانا محمہ پھر "نصرہ الأبرار" بردستخط کرائیں،ٹھیک ان ہی ایام میں شخ الکل حضرت سید نذیر حسین صاحب دہلوی سفر حج کے لیے تشریف لے گئے تو حضرات اکابر دیوبند کے گل سرسید مولانا رحمت الله صاحب کیرانوی نے حضرت مدوح کو گرفتار کرانے میں جو کوششیں کیں ان کا تفصیلی تذکرہ مولا نا محرصین صاحب مرحوم نے ''اشاعة السنة'' میں فرمایا ہے۔حضرات اکابر دیوبند کے زنبن کی اس تبدیلی سے مولانا بٹالوی بے خبر نہ تھ، ان غیر متوقع بلکہ خلاف توقع حوادث کے بعد مولانا حبیب الرحن صاحب مغفور اور ان کے ہم خیال جو بھی فرمائیں وہ مختار ہیں، مگر ایک حساس اور غیرت مند انسان، جونفسیات کوسمحقتا ہے، وہ مولانا بٹالوی کومعذور سمجھے گا۔ ایسے وقت میں اتفاتی امور میں بھی اشتراک سے گھبرانا بالکل قدرتی چیز ہے۔

# کانگرس میں اشتراک:

کانگرس بھی اس وقت آج کی کانگرس نہ تھی نہ انگریز کے ساتھ الونا اس کے پروگرام کا لازی جزوتھا، گر جب وہ انگریز کی مخالفت کے لیے مستعد ہوئی تو اہل حدیث نے اس میں ممکن اشتراک کیا۔ مولانا ابوالقاسم بناری مرحوم، مولانا عبدالوہاب صاحب آردی، حاجی محمد صالح صاحب کھی علی جان، مولانا عبدالقادر صاحب قصوری، مولانا سید محمد داود صاحب غزنوی، مولانا محمد اساعیل صاحب غزنوی، مولانا سید عبدالغفار

◘ سعداونوْں کو پانی پلانے لایا اور وہ غافل ہوگیا، اس طرح تو اونوْں کو پانی نہیں پلایا جاتا اے سعد!

نگارشات (صداول) کی در 501 کی کی جماعت المحدیث اورنوائے پاکستان کا ایک خط صاحب و طرح م ، خود راقم الحروف نے اپنی صاحب و مرحوم ، خود راقم الحروف نے اپنی بساط کے مطابق سالہا سال کا نگرس میں کام کیا۔

بلکہ ایک وقت آیا کہ مولانا حبیب الرحمان صاحب کا گرس قیادت سے بدگمان ہوکر کا گرس سے نکل گئے اور مجلس احرار کی بنیاد ڈالی۔ برسوں کا گرس کے خلاف حرف شکایت بنے رہے، مسلمانوں سے پوری ایک کارکن پارٹی مرحوم چوہدری افضل حق کی راہنمائی میں کا گرس سے باہر کام کرتی رہی۔ شمیر کی تحریک احرار کے ان دونوں کا شاہکار ہے۔ اگر شکایتا یا کسی مقصد کے لیے کا گرس سے باہر رہنا جرم ہے تو مولانا نے مرحوم نے رفقا سمیت برسوں اُس جرم کا ارتکاب فرمایا اور اپنے دادا مولانا محمد مرحوم کے فتوئی کے خلاف عمل کیا۔

ایک اور چیز '' ڈر ڈر ڈر کے کہہ رہا ہوں'' گرکیا کروں حقیقت یہی ہے کہ حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب کا گرس میں چندال نیک نام نہیں تھے، جس متم کی شکایت مرحوم کے خلاف کا گریس بینے اور پلک میں آئیں بحماللہ اہل حدیث کا دامن ان آلودگیوں سے پاک رہا۔ مولانا عبدالقادر قصوری رائلہ کی ساتی خدمات سے کون بے خبر ہے؟ گرخو بی ہے ہے کہ کا گرس سے بھی ممنون نہیں ہوئے، ایک پائی تک کے لیے متم نہیں ہوئے، ایک پائی تک کے لیے متم نہیں ہوئے، کا گرس کے ساتھ اکابر اہلحدیث کی وابستگی مولانا حبیب الرحمان صاحب اور ان کے بعض رفقا کی وابستگی سے بہر حال بہتر ہی رہی، اس لحاظ سے بھی مولانا کی تہمت کے لیے کوئی بنیاد نہیں۔

مولانا نے اپنے ارشاد میں ''بطور جماعت'' کی قید لگائی ہے، اگر بیہ قید اتفاقی ہے تو ادبا گزارش ہے کہ آج تک کوئی دینی جماعت بحثیت جماعت کا گرس میں شامل نہیں ہوئی، نہ کا گرس نے کسی جماعت کو بلحاظ جماعت اندر آنے کی اجازت دی۔ اورمحترم مرحوم کا تو بیہ حال ہے کہ جب وہ ''بحثیت جماعت'' بے تو فورا کا گرس سے باہر آ گئے اور اپنی اسلیج بنالی، اور جب رفقا سے کھکش ہوئی تو '

نگارشات (صدادل) ( 502 ) ( 502 ) المحت الجديث اورنوائ با كتان كاليك نط بحثيت " معبيب الرحمٰن" كانگرس ميس تشريف لے گئے، المجديث كو ايسے تجربہ سے بحمد الله سابقه نہيں پڑا۔

### نصرة الابرار:

مولانا کے اکابر بریلوی تھے یا دیوبندی؟ معلوم نہیں ہوسکا مگر بقول مولانا وہ مولوی احدرضا وغیرہ سے فتوی لینے میں کامیاب ہوگئے۔اس کا مطلب یہی ہے کہان کا ذہن اہل تو حید سے زیادہ بریلوی حضرات کی طرف مائل ہوگا ورنہ جہاں تک بریلوی حضرات کے متعلق ہے وہ اہل توحید کے ساتھ، اہل حدیث ہوں یا دیو بندی، چند قدم چلنے کے لیے بھی تیار نہیں ہوتے۔ یقین ہے کہاس وقت اہلحدیث علماء کو جناب کے جد امجد پر بد کمانی ہوگی، وہ''نصرۃ الا برار'' کو سی حقیقت بر بنی نہیں سمجھتے ہوں گے۔ "نصرة الابرار" نے معلوم نہیں کا نگرس کے ساتھ اشتراک کے لیے اساس اور اصول کیا قرار دیا تھا؟ عنوان سے پتہ چلتا ہے کہ مولانا محمد مرحوم نے ان ساتھیوں کو "ابرار" سجه كر ان على اشتراك كيا موكار راقم الحروف في زندگ كا كافي حصه کانگرس میں کام کیا ہے بلکہ کائگرس کو اس وقت جھوڑا جب کانگرس ہم لوگوں کو جھوڑ گئی، اس کے باوجود ان ساتھیوں کو''ابرار'' سمجھنا تو مشکل ہے۔ آج بھی اگر مولانا اینے کاگریسی ساتھیوں کو''ابراز' مسمحمیں تو میرے جبیا کم سواد آ دمی اشتراک سے انکار کر دے گا۔ افسوں ہے کہ کوشش کے باوجود''نصرۃ الابرار'' نہیں مل سکا، اگر نصرۃ الابرار کی بنیاد انگریز کی مخالفت ہوتو میں یقین نہیں کرتا کہ اہل حدیث اس سے بھی گریز کریں۔ میرا وجدان کہتا ہے کہ مولانا کے جدامجد نے شائد عمائدین المحدیث سے دریافت ہی نہ فرمایا اور مولانا محرحسین صاحب الشن کے عمل اور طریق کارسے مایوس ہوگئے ہول۔ مولانا ١٩٥٣ء ميں جب وہ يه متوب سي كولكھ رہے ہيں بہت سے المحديث بمبئی سے دلی تک کاگرس میں شریک ہوں گے، پھر معلوم نہیں ان کو اس شکوہ کی

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کی کی ایس جماعت الحدیث اور نوائے پاکستان کا ایک خط ضرورت کیوں محسوس ہوئی جب اہل حدیث ان کے دوش بدوش کام کر رہے تھے؟ مصلحت نیست از پردہ برول افتد راز ورنہ در مجلس رندال خبرے نیست کہ نیست

ابرار کی نئی قشم:

ابراری جس پارٹی میں مولانا حبیب الرحمٰن صاحب مرحوم کے جدامجد مولوی احمد رضا، مولوی غلام دیگیر قصوری، مولوی کرامت الله دہلوی، مولوی ارشاد حسین صاحب رامپوری، پنڈت مالویہ، لاله لاجپت رائے، ڈاکٹر گو پی چند اور مسٹر پٹیل پنڈت پنت ایسے کریکٹر اور اخلاق کے ساستدان شامل ہوں اگر المحدیث اس میں شامل نہیں ہوئے تو کوئی جرم نہیں۔ معلوم ہے سوال اگریز کے ساتھ دوتی یا دشنی کا نہیں، سوال اس اتحاد کی نوعیت کا ہے جس میں بریلوی حضرات شامل ہوں، حالاتکه وہ ہندوستان کو دارالحرب ہی نہیں سمجھتے۔ مولانا کے جدامجد یا علاءِ دیوبند سے وہ 'دنھرة الا براز' میں کیوکر متفق ہوگئے؟ غالبًا اہل حدیث نے اس کھو کھلے اتحاد میں، جن کی بنیاد شاید کوئی سمجھدار آ دی پیند بھی کیوں کرتا؟

المحديث كا اپنا نظام:

میں نے پہلے عرض کیا ہے کہ اہل حدیث میں کام تقسیم کار کے طور پر ہورہا تھا،

ہی اپی طبعی صلاحیتوں کے مطابق مختلف شعبوں میں ہمارے علائقسیم ہو گئے، شہیدین

سے مشن کی تکمیل کے لیے علما کا ایک مقتدر اور ہوشمند طبقہ اپنی زندگیاں وقف کر چکا
تھا اور ان کا موقف نہ ہی نقطۂ نگاہ سے بہت او نچا تھا۔ کا گرس قومی نقطہ نظر سے

ہندوستان کی مختلف اقوام کی نمائندگی کا دعویٰ کرسکتی تھی لیکن شہیدین کا مشن پورے

ہندوستان کی مختلف اقوام کی نمائندگی کا دعویٰ کرسکتی تھی لیکن شہیدین کا مشن پورے

اس میں مصلحت نہیں کہ راز سے پردہ اٹھ جائے وگر نہ رندوں کی مجلس میں کوئی خبر ہمی نہیں

نہیں

نگارشات (مداول) کھی کہ ان کے لیے کوشش کرنا تھا۔ اس وقت ان کی پوزیشن ہندوستان میں وینی نظام قائم کرنے کے لیے کوشش کرنا تھا۔ اس وقت ان کی پوزیشن کانگریس سے بہت زیادہ مضبوط تھی، ان کے وسائل بھی کانگریس سے کائی زیادہ تھے، ان کا نظام بنگال سے لے کر پشاور تک پھیلا ہوا تھا۔ ڈاکٹر ہنٹر نے اس نظام کے متعلق کائی معلومات بہم پہنچائی ہیں۔ ان حالات میں کانگریں کے ساتھ اشتراک نہ سیاستا مناسب تھا اور نہ ہی مقاصد کے لحاظ سے ایسا کرنا مفیدتھا، بلکہ کانگریں ان وینی مقاصد کے بالکل مخالف تھی۔

آپ کے جد امجد اور بریلوی علاکا یہ فتوکی اگریز کی بہترین اعانت تھی اور اسلامی مقاصد کی پشت میں چھرا گھو پہنے کے مترادف تھا۔ اہل حدیث اگر آپ کے جد امجد کے ساتھ ''نفرۃ الا براز' میں شریک ہوتے تو اپنی نصف صدی کی محنت پر پانی پھیر دیتے۔ مولانا اور ان کے ہم خیال غور فرما کیں! جن ایام میں احرار زوروں پرتھی اور مولانا حبیب الرحمان صاحب کا طوطی احرار کے نخلتان میں بولتا تھا، انھوں نے کاگرس کے ساتھ اشتراک کے متعلق بھی سوچا تھا؟ مولانا کی اس وقت کی تقریریں کا گرس کے ساتھ اشتراک کے متعلق بھی سوچا تھا؟ مولانا کی تقید کا انداز اتنا ہی مجر مانہ تھا جینا جرم ۵۳ء میں مولانا المحدیث کا سمجھ رہے ہیں۔ مولانا کے رفقا جو معذرت احرار اور مولانا کے متعلق بیش فرما کیں گے وہی معذرت ''فھرۃ الا براز' پر وستخط نہ کرنے اور مولانا کے متعلق بیش فرما کیں گے وہی معذرت ''فھرۃ الا براز' پر وستخط نہ کرنے اور مولانا کے متعلق سمجھ لیں۔ کلاھما سواء

#### بعد کے حالات:

تحریک مجاہدین کوجن ناخوشگوار حالات سے سابقہ پڑا، انگریز کے انتقامی جذبوں نے اسے جس طرح کمزور کیا، اس کے نتائج میں انتشار رونما ہوا، مولانا بٹالوی کی طرح بعض نے انگریز کے ساتھ سمجھوتہ اور سازگار حالات پیدا کرنا مناسب سمجھا، بعض اپنی روش پر قائم رہے، بعض دوسری سیاسی جماعتوں میں چلے گئے، بعض خاموش (گارشات (صدادل) کی در 505 کی کھی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علی اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ علی اللہ علی مشغول ہوگئے۔ حالات کا ناگزیر بتیجہ تھا، اے جماعتی فیصلہ نہیں کہنا جا ہے، البتہ احرار کا لیگ میں ادغام یہ ہمارے لیے آج بھی معمہ ہے، مگر ہم مجبور ہیں اور شعور پر اس کے ناگزیر اثرات کو سمجھتے ہیں۔ احراری رفقا کو بھی بدنام نہیں کیا۔ مولانا حبیب الرحمٰن کی نجی چھی اور سمجھتے ہیں۔ احراری رفقا کو بھی بدنام نہیں کیا۔ مولانا حبیب الرحمٰن کی نجی چھی اور نوائے پاکستان میں ان اغالیط کی اشاعت ہم اے جماعتی خدمت بھھنے سے قاصر ہیں! (مجلہ رحیق لا مور، اکوبر 1902)

# المُكَارِشَات (عداول) المُحَالِي ( 506 ) المحالِق المُحَالِق اللهِ ين اور مُلِّه رضوان من المُحَالِق المُحَالِي المُحَال

# تحریک مجاہدین اور مجلّه رضوان

پچھے دنوں مجلّہ رحیق کے دفتر میں رضوان لاہور، مارچ ۱۹۵۸ء پر اتفاقاً نظر پڑگئی۔
کیونکہ پیشہ ورانہ مناظرات سے نفرت کی وجہ سے اس انداز کا لٹر پچر پڑھنے کی مجھے
عادت نہیں۔ پہلے ہی صفحہ پرسوائح احمدی مؤلفہ مولانا محمد جعفر تھائیسری مرحوم کا ذکر خیر
دیکھا تو تعجب ہوا کہ مدیر رضوان کو کیسے ہمت ہوئی کہ وہ اپنے صفحات میں اس مقدس
تحریک کا ذکر کرے وہ تو بریلوی خیالات کا ترجمان ہے؟ مگر ورق اللتے ہی وہ تعجب
جلد دور ہوگیا اور معلوم ہوا کہ اس سے "رضوان" کا مقصد بریلوی مناظرین کے لیے
چند حوالے جمع کرنے اور مناظرانہ و معاندانہ گرفت کے سوا اور پچھنہیں۔

پچھلے صفحہ کے اشتہار سے معلوم ہوتا ہے کہ ادارہ رضوان کوسوائ احمدی کے چند

نخ کہیں سے ارزاں مل گئے ہیں جنسیں وہ حسب منشا قیمت پر فروخت کرنا چاہتے
ہیں، میری دعا ہے کہ وہ بک جاکیں اور مدیر رضوان کا دماغ بلکا ہوجائے۔ اور یوں
بھی بیشکوہ صحیح معلوم ہوتا ہے کہ بید حضرات دینی کاروبار میں پیٹ کا زیادہ خیال رکھتے
ہیں۔ ولا یملا حوف ابن آدم إلا التراب •

یہ بات ڈھکی چپی نہیں کہ رضا خوانی حضرات مولوی احمد رضا خان صاحب کی قیادت میں ہمیشہ انگریز بہادر کی کاسہ لیسی فرماتے رہے اور تحریک جہاد اسلامی و آزادی ہند کی ہر ممکن مخالفت کی۔ انگریزی ہند کی دارالاسلامیت پر کتابیں لکھتے رہے، ترکوں کے خلاف انگریزی فوجوں کو تعویذ مہیا کرتے رہے، جبکہ اہل توحید نے اس کے بورے دورِ اقتدار میں نہ صرف ملک کی سرحدوں پر انگریز سے لڑائیاں لڑیں بلکہ

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث (٦٠٧٢) صحيح مسلم، رقم الحديث (١٠٤٩)

نگارشات (صداول) کی از ادی کی تحریک چلا کر یا ان میں شامل ہو کر اس کو پریشان اندرونِ ہند بھی ہرفتم کی آزادی کی تحریک چلا کر یا ان میں شامل ہو کر اس کو پریشان

اندرونِ ہمکر کی ہرم کی اردوں کی رہیں چہ سوید کا میں ہوگیا۔ کیے رکھا، تا آئکہ وہ ملک جھوڑنے پر مجبور ہوگیا۔ اہل تو حید کا بیداییا اعلیٰ کردار ہے جس پرانگریز دنگ تھا، ہند وجیران اور سب مسلمان ممنون!

تمر در رضوان کو انگریز کی لکیر پٹنے کی بینی مجویز سوجھی ہے کہ سید احمد شہید رشاللہ کی تحریک انگریز کے خلاف نہیں بلکہ صرف سکھوں کے خلاف تھی۔اس کے لیے انھیں سوانح احمدی کی کوئی ناقص عبارت مل گئ۔ بس انھیں اپنی انگریز دوستی اور اسلام و ملک دشنی کو چھپانے کا بہانہ خیال کر لیا اور باور کر لیا کہ اس طرح وہ داغ دھو ڈالیں گے گران کومعلوم نہیں۔ لن یصلح العطار ما آفسدہ الدھر ا

سوائح اجمدی، ترکیک سید احمد شهیدی تاریخ ہے جسے مولانا جعفر رشائی نے اس وقت کھا جب انگریز کے دماغ پر بھی حضرات بریلوی کی طرف وہابی خولیا سوارتھا، اور وہابی، بریلوی انگریزی زبن پر اس طرح مسلط تھے جیسے یہودی علاء بیلاطس کی حکومت پر!

پر بلوی انگریزی زبن پر اس طرح مسلط تھے جیسے یہودی علاء بیلاطس کی حکومت پر!

اسے ختم کر دینا چاہتا تھا، حضرات شیعہ اور کبراءِ بریلی پر امید تھے کہ بیہ تق کی آ واز دب جائے گی۔ ان حضرات کے فقاوئی، وعظ، اخبارات، رسائل ہر چیز اس آ واز کے دب جائے گی۔ ان حضرات کے فقاوئی، وعظ، اخبارات، رسائل ہر چیز اس آ واز کے دبانے میں استعمال ہورہی تھی یا مظالم اس طرح توڑے جا رہے تھے کہ سرسید احمد خال تی جیسے آزاد منش، جو المحدیث مسلک اور عقیدہ کے پورے مخالف تھے، بے خال تک جیسے آزاد منش، جو المحدیث مسلک اور عقیدہ کے پورے مخالف تھے، بے تاب ہو گئے۔ انھوں نے ان مظالم کے خلاف محض انسانی ہمدردی کی بنا پر احتجاج فرمایا، بیہ ان کی انسانی شرافت تھی، حالانکہ ان کے خلاف جس قدر علمائے المحدیث فرمایا، بیہ ان کی انسانی شرافت تھی، حالانکہ ان کے خلاف جس قدر علمائے المحدیث نے لکھا شاید ہی کسی نے لکھا ہو۔ مؤلانا محمد حسین بٹالوی کا اشاعة السنة سرسید کی مخالفت

شے زمانے نے خراب کردیا ہواس کی عطار کیا اصلاح کرے گا!

(گارشات (صدول) کے کہ (508) کی کھی اور معاملہ فہمی کا اعتراف کرنا چاہیے کہ انھوں نے بعر پور ہوتا تھا مگر سید احمد خال کی شرافت اور معاملہ فہمی کا اعتراف کرنا چاہیے کہ انھوں نے بڑی جرائت سے احتجاج کیا اور انگریز کو متاثر کرنے میں اچھا کردارادا کیا، جس سے انگریز تو کسی قدر متاثر ہوا بھی مگر افسوس بریلویت اب تک شرم محسوس کرنے کے لیے تیار نہیں ہوئی!

ایسے نازک دور میں مولا نا جعفر تھائیسری نے اس جماعت کے حالات کو شائع کرنے کی کوشش فرمائی۔ اس وقت یہ حالات یا تو متند روایات کی صورت میں محفوظ سے جن کو مولا نا جعفر اور دوسرے اکابرع فی تواتر کی صورت سے جانے سے یا وہ مکا تیب اور مخطوطات سے جوطیع نہیں ہوئے سے ادر عقید تمندوں کے پاس محفوظ سے، یا پھر وہ سرکاری کا غذات اور جماعتی دستاویزوں کی طرح اصل یا ان کی نقول کہیں محفوظ نہیں۔ مولا نا جعفر ایسے ہمدرد اور دور اندیش انسان کے لیے اس وقت عجیب مشکل تھی، اگر وہ حقائق کومن وعن سامنے رکھیں تو عام گرفت اور قید و بند کے علاوہ بہت ممکن تھا کہ اشاعت میں رکاوٹ ڈالی جاتی یا پورا مواد ضبط ہو کر حکومت کے قبضہ میں چلا جاتا۔ مولا تا جعفر نے حالات کے لحاظ سے جہاں تک واقعات میں لچک پیدا کر سکتے محکومت کی گرفت سے جہاں تک واقعات میں لچک پیدا کر سکتے حکومت کی گرفت سے جہاں تک واقعات میں لچک پیدا کر سکتے حکومت کی گرفت سے جہاں تک واقعات میں گھ پیدا کر سکتے حکومت کی گرفت سے جہاں تک واقعات میں گھ بیدا کر سکتے میں قدر منظر

عام پرآ سکتے ہیں آ جا کیں۔ ما لا یدرك كله لا یترك كله

بنا بریں مولانا جعفر سے اس معاملے میں بعض كرور يوں كا صدور بالكل قدرتی
قا، بعض مكاتب جوتح يك كى روح شے وہ شائع ہى نہیں فرما سكے بلكہ بعض أهيں
دستیاب ہى نہیں ہوسكے كيونكہ تح يك كے لٹر پچ كا زيادہ تر ذخيرہ نواب وزير الدولہ والى
توكك كے پاس تھا۔ ماخذكى تفصيل كے ليے بريلوى مناظرين كوسيرت احمد شہيد مؤلفہ
مولانا غلام رسول صاحب مہر اور سيرت احمد شہيد مولانا ابوالحن على صاحب ندوى وغيره
تصانيف كى طرف رجوع كرنا جا ہے، تاكہ انھيں تح يك كى حقيقت معلوم ہوسكے۔
كيونكہ اول الذكر ايسے وقت ميں كھى گئى جبكہ انگريزى دورختم ہوگيا اور ثانى الذكر ايسے

نگارشات (صداول) کا اور کال اور کال اور کال اور کال اور کال رضوان

وقت لکھی گئی تھی جَبکہ انگریز کا انقامی جذبہ کم ہو گیا بلکہ ختم ہو گیا تھا۔ سیچھ لٹریچر صادق پور پیٹنہ میں مولانا ولایت علی، عنایت علی مرحوم کے خاندان

پھ سرجور تھا۔ معلوم نہیں اس وقت وہ موجود ہے یا ضائع ہو چکا ہے؟

نیز بریلوی مناظرین اور خود مدیر رضوان کی حق تعالی کے ان مقبول بندول سے خالفت آگر دیانت پرمبن ہے تو اس امر پر بھی غور فرمائیں کہ خود مولانا جعفر تھائیسری کو انبالہ بم کیس میں عمر قید بعور دریاشور کی قید ہوئی، آیا یہ مقدمہ رنجیت سنگھ کی عدالت میں پیش تھا؟ مولانا کو یہ سزاکس سنگھ نے دی؟ مولانا جعفر نے اس کیس کی سرگزشت انڈیمان سے واپسی کے بعد ''کالا پانی'' کے نام سے کھی۔ بریلوی مناظرین ملاحظہ فرمائیں یہ پورا

کیس انگریزی حکومت نے مرتب کیا اور انتہائی انقامی سزائیں دیں۔ جب بقول آپ کے تحریک انگریزوں کے خلاف ہی نہ تھی تو مقدمہ اور انقامی سزائیں کیوں دی گئی؟ یہاں

جج انگریز تھا۔ سکھ فریقِ مقدمہ بھی نہیں، پھر کیا یہ انگریز کی حمایت کا نتیجہ تھا؟ سانحہ بالا کوٹ میں سید احمد اور شاہ اساعیل شہید ہو گئے۔ تحریک میں قیادت

سامحہ بالا تون یک سید احمد اور ساہ اسا یک سہید ہوتے۔ اور یک موادت مولانا ولایت علی فرمانے گئے۔ اس اثنا میں سکھوں اور انگریزوں میں تصادم ہوا۔ سکھ حکومت آخری بچکیاں لے کرختم ہوگئی لیکن سرحد پر انگریزوں سے ۱۹۲۱ء تک تصادم ہوتا رہا، جس میں مجاہدین بدستور گور یلا جنگ لڑتے رہے۔ بر بلویوں اور شیعہ کے سوا تمام مسلمان اس تحریک کی مالی سر پرستی کرتے رہے، کشمیر کی جنگ میں ان مجاہدین نے برھ چڑھ کر حصہ لیا، اس کی قیادت مرحوم لیافت علی خال کے مشورہ سے مولا نافضل اللی فرماتے رہے۔ سکھوں کے بعد آخر پنجاب پر انگریزوں کے سواکون قابض تھا جس فرماتے رہے۔ سکھوں کے بعد آخر پنجاب پر انگریزوں کے سواکون قابض تھا جس فرماتے رہے؟

پرن معدن من ہوں مرب مرب پر صارم اور ہوئے رہے . آپ حضرات کو ان کوششوں کے ساتھ ، جو انگریزوں کے خلاف ہوتی رہیں ،

چونکہ وجنی طور پر اختلاف تھا اس لیے آپ ان سے بے خبر ہیں، ورنہ آپ یقین فرماتے کہ سوانح احمدی کے بیتان فرماتے کہ سوانح احمدی کے بیتانص حوالے ان واقعات کونہیں بدل سکتے جوصدی کے

پس و پیش وقوع پذیر ہوتے رہے۔ مولانا جعفر تھائیسری کو آپ نہیں جانے۔ انھول نے مصلحت اندلیثی کو واقعات میں اس انداز سے سمویا ہے کہ واقعات پر مجموعی نظرخود آپ کی تر دید کر دے گی۔ اور آپ یقین کریں گے که مدیر رضوان کی توجیه غلط اور من

قبيل "ما لا يرضى به القائل" -

۱۹۱۴ء کی جنگ میں خلافت ممیٹی الیم ساسی جماعتوں نے انگریز کے خلاف سرحد پار کے مجاہدین سے استفادہ کرنے کی کوشش کی، مولانا فضل الہی وزیر آبادی الشاف جالندهر میں نظر بند ہوئے، مولانا ثناء الله صاحب سے سید مولانا عبدالواحد صاحب غرنوی تک کے دارنٹ جاری ہوئے۔ جومیاں عبدالعزیز انسپکٹر خفیہ یولیس سے مل ملا كر بمشكل معامله رفع وفع هوا، اس ابتلا مين منثى فضل الدين مرحوم (برانڈرتھ روڈ لا مور) نے بہت زیادہ کوشش فرمائی۔فجزاہ الله أحسن الجزاء

بان تو مولانا محد جعفر صاحب نے اس مصلحت اندیثی سے کیوں کام لیا؟ پھر س

لیجے! آپ حضرات اور آپ کے اکابر سیاست میں انگریزوں کے آلہ کار تھے، اور عقائد میں طبعًا توحید وسنت کے خلاف۔مولانا جعفرصاحب مرحوم کے سامنے تحریک كا عروج و زوال كزر رہا تھا۔ وہ سمجھ چكے تھے كه الكريزوں سے لڑنا مشكل ہے، اس لیے توحید وسنت کی اشاعت کے پروگرام کو جہاں تک ممکن ہو زندہ رکھنا جا ہے اور ساسی مشاغل کو کم کر دینا جاہے۔ گواس سے بھی مجاہدین ان سے متفق نہیں تھے تاہم ان کی رائے یہی معلوم ہوتی ہے۔

اس کی زندہ مثال آپ کے سامنے ہے۔ ۵۳ء میں تحریک ختم نبوت شروع ہوئی،

بریلوی حضرات سے ٹوڈی قتم کے حضرات تو دودھ کے مجنوں نکلے، ان کی آ تخضرت مَالِيَّا سے محبت جعرات کے جہوں اور شب برات کے حلوے تک ہی تھی، ان سے کوئی بھی آ گے نہ بڑھا اور اتفاقا مچنس کیا تو گڑ گڑا کر معانی ما تک کی۔مولانا ابو الحسنات صاحب، مولانا غلام محمد صاحب ترخم نے جرائت فرمائی۔ یہ دونوں بزرگ

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدادل) کی اور مجلد رضوان کی اور مجلد رضوان می اور مجلد رضوان بری جوانمردی اور استقلال سے جیل گئے، ہم نے بریلوی کیمپ میں خدا شاہر ہے ان دونوں بزرگوں کوصاحبِ ہمت پایا۔خلیل میاں کی سزا سے مولانا کو جو تکلیف ہوئی اس یر مولانا کے استقلال کا ہمیں بورا احساس ہے، کین جیل سے باہر آنے کے بعد مولانا پر عجیب اثر پڑا۔ ہمیں مولانا کے اس فیلے پر بے حد تعجب ہوا کہ وہ آئندہ بریلوی بردلوں کی سٹیج کے سوا کہیں تقریز ہیں فرمائیں گے اور کسی سیاس تحریک میں شامل نہیں ہوں گے۔منجد وزیر خال کے ادارہ اہتمام سے جومعاملہ طے ہوا چندال جرأت مندانہ نہیں۔ اب اس کے سوا کیا کہا جاسکتا ہے کہ مولانا نے اپنے عقیدے کی بنا ہی پر سوحیا ہوگا کہ ختم نبوت اور دوسری دینی جماعتوں کی بجائے بریلوی مکتب فکر کی خدمت فر ما کیں۔ انھوں نے غلط یا سیجے طور پریہی مناسب سمجھا کہ ختم نبوت کا مسله سید عطاء اللہ شاہ \_زید فضلہ\_ اور مولوی محم علی جالند هری کے سپر دکر دیا جائے اور بر بلوی طریقه کار ك علاوه تمام نيك كامول سے كناره كش موجاكيں۔ عجيب بات سي سے كه ال مصلحول میں پیرحضرات جیل کے دیرینہ تجربہ کارسید فیض الحن کو بھی لے ڈو بے۔ یہ ہونہار نو جوان ا بی سابقہ حسنات ہر یانی پھیرنے کے لیے تیار ہوگیا۔ اور ساری دیرینہ قومی خدمات پر

خط ننے کھینچ کر بردلوں کی راہ نمائی پرمطمئن ہوگئے۔ إنا لله وإنا إليه راجعون!

ان حالات کو دیکھیے! ہم تو یہ گمان بھی نہیں کر سکتے کہ مولا تا ابوالحسنات اور مولا نا غلام محمد ترنم ختم نبوت کے منکر ہیں، تو اسے مصالح کا تقاضا ہی کہا جا سکتا ہے جن کا دوسرا نام کمزوری ہے۔ یہی مصالح اگر ذاتی مفاد اور پیٹ کے لیے کیے جا کیں تو بدریانتی اور ٹوڈی بن ہے، اگر کسی اجھے مقصد کے لیے ان کا ارتکاب ہوتو اس کا نام اجتہادی غلطی ہے۔

ٹھیک اسی قتم کے حالات مولانا جعفر کو پیش آئے، الیمی ہی صورت حال سے دوچار تھے جب مولانا جعفر نے سوائح احمدی لکھی۔ اور یہ عجیب اتفاق ہے کہ ان واقعات میں جہاں بھی مولانا جعفر سے کچھ جھول رہ گئی ہے وہاں بعد کے واقعات

اگر ضرورت محسوس ہوئی تو کسی دوسری صحبت میں وہ تمام واقعات منظر عام پر لائیں گے جن پر اہل حدیث کے اکابر نے انگریز سے روبرولڑائیاں لڑیں، انگریز نے خود اس کا اعتراف کیا اور باہر تحریک کو دبانے کے لیے مجاہدین کے خلاف جھوٹے مقد مات قائم کیے، آپ حضرات کے قیمتی فتووں سے استفادہ کیا، بالآ خرشکست کھا کر ملک کو خالی کرنے پر مجبور ہوا، آپ کو اور قادیانی حضرات کو بے یار و مددگار چھوڑ گیا۔ معلوم نہیں اس خبر میں کہاں تک صدافت ہے جو گزشتہ سال لاکل پور کے بعض اخبارات میں چھپی کہ لاکل پور کے بعض بر بلوی دائش وروں نے اس سلسلہ میں سر ظفراللہ سے جھپ چھپا کر ملاقات کی۔معلوم نہیں ہی جود کہاں تک کامیاب ہوا؟ اس خفر کے بعد اہل تو حید کے خلاف ہنگا ہے تو تیز تر ہورہے ہیں، نہیں کہا جا سکتا کہ یہ خبر کے بعد اہل تو حید کے خلاف ہنگا ہے تو تیز تر ہورہے ہیں، نہیں کہا جا سکتا کہ یہ

گرم بازاری کب تک رہے؟

امید ہے بریلوی مناظرین نے مدیر رضوان سے کتابیں تو مناسب قیمت پرخرید
لی ہوں گی ہوگر کوئی رہ گیا ہوتو وہ کتاب صوفی کمپنی منڈی بہاؤالدین سے اس نایاب
گوہر کو حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ کتاب اتن نایاب نہیں جس قدراس کا اظہار کیا جا رہا
ہے، البتہ مدیر رضوان کے مشوروں پر عمل کرنے سے پہلے سو بارسوچ کیں
کہ اس نواح میں سودا برہنہ یا بھی ہے!

(مجدریت لا ہور، کی ۱۹۵۸ء)

( نَگَارِشَات (صداول) ﴾ ﴿ ( 513 ) ﴾ ﴿ ( 513 ) ﴾ ﴿ ( في الزَّجيئيةِ الزَّخِلَ الزَّجِيئيةِ الزَّخِلَةِ الزَّخِلَ الزَّجِيئيةِ الزَّخِلِيةِ الرَّائِيةِ الزَّلْمِيلِيقِ الزَّخِلِيةِ الزَّخِلِيقِ الْعِلْمِي الْحِلْمِيلِيقِ الزَّخِلِيقِ الزَّخِلِيقِ الزَّزِلِيقِ الزَّمِيلِيقِيلِيقِ الزَّخِلِيقِ الزَّخِلِيقِ الزَّمِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِ الْمِنْ الْمِ

#### مدىر رضوان اور عدالتى چيلنج مدىر رضوان اور عدالتى چيلنج

مولوی احمد رضا خال صاحب بریلوی ۱۲۷۲ ه میں پیدا ہوئے۔ ۱۳۳۰ ه میں ان کا انتقال ہوا۔ یہیں سے بریلوی فدہب شروع ہوا۔ مولوی صاحب موصوف نے بدعات کو ''دلل'' اور اہل بدعت کو منظم کرنے کی کوشش کی۔ ان ایام میں اگریزی حکومت کے قدم ہندوستان میں جم چکے سے، اس لیے مولانا نے مرزا غلام احمد قادیانی کی طرح جہاد کی مخالفت کی اور ہندوستان کو امن اور اسلام کا گہوارہ ٹابت کرنے کی کوشش کی۔ اگریز کے خلاف جو طاقتیں زور آزمائی کررہی تھیں ان کی کھلی مخالفت کی ، مجابدینِ سرحد اور اہل تو حید وسنت پر اتہا مات لگائے، پوری کوشش کی کہ بیلوگ بدنام ہوں۔ ان کوششوں سے واقعی اگریز کو کافی فائدہ پنجا اور کافی وقت ہندوستان میں کا گھریا۔

اس مقصد کے لیے مولوی احمد رضا صاحب اور ان کے رفقا ہر غلط بیان اور حوالوں میں قطع و برید جائز سجھتے رہے اور ایسی حرکات کر گزرے جوعلم و دیانت کی پیشانی پر بدنما داغ بن کر نمایاں ہوئی۔

#### مدىر رضوان:

ای نقش قدم پر چلتے ہوئے پیچھلے دنوں رسالہ''رضوان' لا ہور نے مولانا جعفر تھائیری کی کتاب'' تواریخ عجیبہ' کے بعض اقتباسات سے بریلوی مناظرین کو غلط راہ پر ڈالنے کی کوشش کی تھی اور سید احمد شہید رشاشہ' کی تحریک جہاد کو بدنام اور غلط صورت میں عوام کے سامنے پیش کیا۔

(گارشات (حسادل) کی از الله اور بریلوی مناظرین کو حقیقت حال سے آگاہ کیا۔ تحریک میں نے مدیر رضوان اور بریلوی مناظرین کو حقیقت حال سے آگاہ کیا۔ تحریک کے صبح خد و خال کو واضح کیا تاکہ یہ حضرات غلطی سے بچیں۔ مجھے معلوم تھا کہ یہ حضرات اکل و شرب کی بدعات میں مشغولیت اور اگریز کے انعامات سے مستفید ہونے کی وجہ سے اس تحریک کے مبادی اور عواقب دونوں سے بخبر ہیں، اور عصبیت کی وجہ سے ان کے ذہمن پر بے شعوری کی کیفیت طاری ہے۔ اس لیے ممکن عصبیت کی وجہ سے ان کے ذہمن پر بے شعوری کی کیفیت طاری ہے۔ اس لیے ممکن ہے کہ حقیقت کی وضاحت سے ان کے دماغوں میں شعور آجائے اور بی حضرات حقائق کو سیحفے کے لیے آمادہ ہوجا کیں۔ گر افسوس جون ۵۸ء کا ''رضوان' دیکھا تو محسوس ہوا کہ تو قع غلط تھی، وہ اس کے جواب پر آمادہ ہوگئے ہیں، تاہم میری گزارشات کا جواب تو سردست ماتوی کر دیا ہے (جس کے لیے ہم چشم براہ ہیں) گر مولوی نور احمد جواب تو سردست ماتوی کر دیا ہے (جس کے لیے ہم چشم براہ ہیں) گر مولوی نور احمد زیدی کا ایک مضمون درن کرتے ہوئے مجھے ہدایت فرمائی ہے کہ میں ان حقائق کو زیدی کا ایک مضمون درن کرتے ہوئے مجھے ہدایت فرمائی ہے کہ میں ان حقائق کو عدالت میں چیننج کروں۔

مجھے دونوں حضرات ہے اس وفت پھھا لگ الگ گزارش کرنا ہے۔

مولوی نور احمد صاحب کے مضمون سے جہاں تک ہم انھیں سمجھ سکے ہیں وہ دقیانوی قتم کے مناظر معلوم ہوتے ہیں، وہ حقیقت کو سمجھ بغیر کھی پر کھی مارنے کے عادی معلوم ہوتے ہیں۔ سنجیدگی کے ساتھ کی حقیقت پر غور کرنے سے ان کا دماغ قاصر ہے۔ وہ اپنے مطالعہ سے ناظرین رضوان کو آگاہ کرنا چاہتے ہیں جس کا انھیں پورا پورا حق ہے، مجھے اس میں مداخلت کی ضرورت نہیں۔ ان کا مضمون میری گزارشات کے جواب میں نہیں وہ بظاہر مستقل پیش کش ہے اس لیے اس کے جواب کی ذمہ داری اخلاقا مجھ برنہیں۔

مولانا نوراحمہ سے گزارش ہے کہ آپ کا سارا زور حیات طیبہ اور تواریخ عجیبہ کی ورق گردانی پر ہے لیکن یہ دونوں کتابیں آپ کے مخالف کے نزدیک مسلم نہیں، اس لیے جناب کی یہ کوشش بے سود ہے۔ (نگارشات (صدادل) کی حرا 515 کی کی استان المحدیث بر رضوان اور عدائی بیای آ آپ کا خیال می معلوم ہوتا ہے کہ حیات طیبہ کا مصنف اہلحدیث ہے اور سید احمد صاحب کا معتقد! یہ خیال درست نہیں۔ مرزا جبرت کو شاہ صاحب کی تحریک کے بعض مصوں سے ہمدردی ہے، وہ اس تو ہم پرتی کو ناپسند کرتے ہوں گے جو آج کل بر بلویت کے لیے سرمایہ افتخار ہے لیکن وہ اہلحدیث نہیں تھے۔ وہ انگریز کے ایسے وفادار تھے جیسے آپ اور آپ کے اعلیٰ حضرت خان صاحب بربلوی! مرزا جبرت نے وفادار تھے جیسے آپ اور آپ کے اعلیٰ حضرت خان صاحب بربلوی! مرزا جبرت نے

تحریک جہاد کو ای راہ پر ڈالا جو عین انگریز کا منشا تھا۔ مرزا حیرت کے بعض خیالات ممکن ہے مولانا احمد رضا صاحب سے نہ ملتے ہوں لیکن تحریک کو بدنام کرنے اور انگریز کو اس اذیت سے بچانے میں خان صاحب اور مرزا حیرت کا ایک ہی مقصد ہے۔

اس لیے آپ کا بیر گواہ تو اس قابل نہیں کہ اس کی شہادت پر اعتماد کیا جا سکے۔ مرزا حیرت عقید تا منکر حدیث تھے۔ واللہ اعلم

### مولا ناجعفر صاحب تفانيسري رُطلتُهُ:

یقینا تحریک کے خیر اندلیش ہیں، انھوں نے تحریک کے متعلق بہت سا مفید مواد جمع کیا، بہت می دستاویز محفوظ فرمائیں۔ اس راہ میں بے پناہ صعوبتیں برداشت کیں۔ ان کے خلوص و دیانت میں کوئی شبہ نہیں لیکن تحریک کے ررخ کی تبدیلی کے متعلق ان سے جوغلطی یا لغزش ہوئی اسے چھپایا نہیں جا سکتا۔ شاہ شہید کے مکا تیب مل سکتے ہیں وہ ناپید نہیں۔ آپ حضرات چونکہ تحقیق کے عادی نہیں، غلط بیانی اور ظنون واوہام آپ کے ہاں حقائق اور دلائل کا نعم البدل سمجھے جاتے ہیں یا ان کے مرادف، ورنہ معاملہ سمجھے میں کوئی اغلاق اور دلائل کا نعم البدل سمجھے جاتے ہیں یا ان کے مرادف، ہمارا تجربہ یہ ہے کہ بریلویت کے تین ستون ہیں: موسیقی، گالیاں، ظنون وادہام۔ سرگودھا میں حضرت مولانا ابو الحسنات نے ایک تقریر ان اصولوں سے ہٹ کر فرمائی مرکودھا میں حضرت مولانا ابو الحسنات نے ایک تقریر ان اصولوں سے ہٹ کر فرمائی میں مولانا سید ابو البرکات کے نزد یک وہ بھی وہابی اور کافر شھے۔ کی اسارت کے ایام میں مولانا سید ابو البرکات کے نزد یک وہ بھی وہابی اور کافر شھے۔

نگارشات (صرارل) ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ 516 ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ معلوم نبیس مولانا ابوالحسنات صاحب کے ایمان کا آپ کے ہاں آجکل کیا حال ہے؟

اگر آپ کو الله تعالی ظنون و اوہام سے نجات کی تو فیق مرحمت فرمائے تو آپ میری سابقہ گزارشات پرنظر ٹانی فرمائیس۔ ﴿ إِنَّ فِی ذَٰلِكَ لَذِ كُولِي لِمَنُ كَانَ لَهُ مَا لَكُ وَاللّٰهُ مَ وَهُوَ شَهِيْدٌ ﴾ . قَلْبُ أَوْ أَلُقُلَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيْدٌ ﴾ . قَلْبُ أَوْ أَلُقُلَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيْدٌ ﴾

ان حقائق کی وضاحت سے قبل ہم خود مولانا تھائیری کے موقف کو سمجھنے سے قاصر سے تعجب ہوتا تھا جو شخص دنیا میں اسلامی حکومت قائم کرنا چاہتا ہو، شاہ ولی اللہ صاحب کی تعلیمات، شاہ عبدالعزیز صاحب کی ہدایات کو اپنا راہنما تصور کرتا ہو وہ انگریزوں کو کیسے نظر انداز کرسکتا ہے؟ اور معلوم ہے جب وقت آیا تو ان مجاہدین نے انگریزوں کو بھی پوری ایک صدی تک پریشان کے رکھا۔ یہ اچھا حلیف ہے جس نے انگریزوں کو بھی پوری ایک صدی تک پریشان کے رکھا۔ یہ اچھا حلیف ہے جس نے اس خوا میں ہوا، ایخ طیف کا ناک میں دم کر دیا۔ آخری تصادم انگریز کے ساتھ ۲۰۔ ۱۹۲۱ء میں ہوا، جس کا مفصل تذکرہ میں نے سابقہ گزارشات میں کیا۔ آپ کے دونوں گواہ مجروح جس کی ایسا گواہ لا ہے جس پر جرح نہ ہو۔ آپ کے اکابرتو انگریز کے حلیف رہ بیں، ان شہداءِ حق کے خلاف فتوئی دیتے رہے ہیں، اپنے ولی النعمہ پر اگر پچھاعتاد ہیں، ابنے ولی النعمہ پر اگر پچھاعتاد ہیں، ہوتو ہٹر کی کتاب ''ہمارے ہندوستانی مسلمان' ملا حظہ فرما ہے، وہ اس طف کی حقیقت اور تحریک کے مقاصد آپ کو بہتر طور پر بتا سکے گا۔

اگر خدا تعالی کی عدالت پر یقین ہے تو اس کے خوف سے اپنے حقائق پر نظر ان کی عدالت پر یقین ہے تو اس کے خوف سے اپنے حقائق پر نظر ان سیجیے اور اس ضمن میں ہنٹر کی کتاب ہمارے ہندوستانی مسلمان، سیرت احمد شہید مؤلفہ مولانا ابو الحن علی ندوی کو بھی ملاحظہ فرمائیں۔ پھرمل سکے تو کالا یانی بھی۔ لعلك تتذكر أو تحشیٰ!

### عدالتي چيلنج:

مولانا میری نظر میں اللہ تعالیٰ کی عدالت سے کوئی عدالت بڑی نہیں، میں نے جو پچھ اس موضوع پر لکھا ہے بکد اللہ اس عدالت کی برتری اور انصاف کو پیش نظر محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدادل) کی در فران اور عدالی چین کی در منوان کی در منوان اور عدالی چین کی در منوان کی در

ركه كركها ب\_والله على ما أقول شهيد!

آپ کی پوری پارٹی میں یہ کمزوری ہے کہ آپ آج کل دنیوی عدالتوں پر زیادہ اعتماد فرماتے ہیں۔ آپ کے اکابر بھی اس غلط جہی میں رہے کہ شاید موت و حیات کی جابیاں حکومت کے ہاتھ میں ہیں!!

آج کی دنیوی عدالتیں بھی بھی اہل حق کے نزدیک سپائی کا معیار نہیں قرار پا کئیں، بلکہ صدافت عموماً ان عدالتوں کے خلاف پائی گئی۔ ان عدالتوں نے جن لوگوں کو مجرم قرار دیا آسانی عدالت میں وہی کونے کے پھر قرار پائے۔حضرت بوسف علیلا کے کیس پر ایک نظر فرمائیں!

پیاطس کی عدالت میں فریسیون (اس وقت کے بریلوی) کی شہادت سے حضرت ابراہیم ملینا کو مجرم قرار دعزت میں معالت نے حضرت ابراہیم ملینا کو مجرم قرار دیا۔ فرعون کی عدالت میں حضرت مولی ملینا اور ہارون ملینا کے ساتھ جوعدالتی انصاف ہوا وہ آپ حضرات کو معلوم ہوگا۔ جب آپ حضرات کے فتو وَل کی بنا پر ہمارے اکابر کو مساجد سے نکالا گیا ہم دونوں فریتی انگریزی عدالتوں کے سامنے حاضر ہوئے۔ عدالتی انصاف نے جوگل کھلائے وہ ہم دونوں جانتے ہیں۔

جسٹس سیدمحمود جج ہائی کورٹ نے آمین بالجمر کے متعلق جو انصاف فرمایا تھا کیا آپ اس پر مطمئن ہیں؟

آپ حضرات کا سارا زورگانے اور اعلیٰ حضرت کے رسائل پڑھنے میں صرف ہوجاتا ہے، ندآپ قرآن عزیز کی تاریخ میں تدبر فرماتے ہیں ندآپ کوائی تاریخ چور ہے!

اگر عدالتی چیلنے ہی جناب کے لیے اطمینان کا موجب ہو سکتے ہیں تو مجلّہ سہ ماہی 
"ہلال" ملاحظہ فرما ہے۔ یہ رسالہ کراچی سے نکلتا ہے۔ فاری ممالک میں 
پروپیگنڈا کے لیے یہ مجلّہ حکومت کی طرف سے شائع ہوتا ہے۔ ملاحظہ ہو: شارہ 
اول جلد ۵ متعلقہ جنبش ۱۸۵۷ء۔ اداریہ میں فرماتے ہیں:

(نگارشات (صدادل) کی گرارشات (صدادل) کی گرارشات انگریز وسکھ ہا افقاد ند و یک دمسلمانان شبہ قارہ بفکر جہاد و مبارزہ برخلاف انگریز وسکھ ہا افقاد ند و یک نفر مجاہدین قیادت مردم دیگر قیادت مردم مسلمان رابعہدہ گرفت و رسما برخلاف سکھ ہا اعلام جہاد نمودہ با کمک ای فداکار داز جال گذشتہ پشاور را اشغال کرد و این طور بنظرے رسد کہ اگر عموم مسلمان ہا و جراکت وشہا مت و یک جہتی نشان ہے دارند تاریخ شبہ قارہ متغیر ہے کرد و لے این مرد مجاہد قربانی اختلافات بین خور مسلمانال گردید و درسال ۱۹۸۱ء در جنگ بالا کو نظر بانی اختلافات بین خور مسلمانال گردید و درسال ۱۹۸۱ء در جنگ بالا کو نظر بانی افساف بی جناب کی نظر میں آخری سند ہے تو یہ حکومت پاکتان کی اگر عدالتی انصاف بی جناب کی نظر میں آخری سند ہے تو یہ حکومت پاکتان کی بائی اتھار شیز کی رائے ہے اس پرغور فرما لیجیا!

ہوا ہے مدمی کا فیصلہ اچھا میرے حق میں زلیخا نے کیا خود پاک دامن ماہ کنعال کا

مولانا! آپ سخت غلطی میں ہیں اور تاریخ کے شدید ترین مجرم۔ آپ کے اختلافات مولانا شہید سے اعتقادی ہیں سیاس نہیں۔ غالبًا جس کذب و افترا کا آپ حضرات آغاز کر رہے ہیں آپ کے اکابر مولانا فضل حق مرحوم وغیرہ نے بھی سید شہید اور شاہ شہید رہات پر نہیں لگایا۔ ان کی تگ و دو بھی امکانِ کذب اور امکانِ نظیر کے مفروضات تک ہی رہی اور ستائیس سال کے بعد اللہ تعالی نے ان کو تو فیق دی کہ وہ شاہ شہید کے موقف کی صدر دفتر پر گواہ بن کر براستہ انٹریمان خدائے تعالیٰ کی عدالت میں پیش ہوں۔ وقت بہترین واعظ ہے۔

• برصغیر کے مسلمانوں میں انگریز اور سکھوں کے خلاف جہاد کی سوچ بیدا کی اور مجاہدین کی ایک جماعت نے سکھوں کے خلاف اعلان جہاد کر دیا، فداکاروں کی مدد سے پشاور کو جہادی سرگرمیوں کے لیے منتخب کیا۔ صورت بیہ ہوگئ تھی کہ اگر عمومی مسلمان، جرائت، بہادری اور پیجہتی کا مظاہر کرتے تو برصغیر کی تاریخ بدل جاتی، کیکن اس مرد مجاہد کی قربانی مسلمانوں کے اختلافات کی نظر ہوگئ اور اسلماء میں انھوں نے بالاکوٹ کے مقام پر جام شہادت نوش کر گیا۔

(نگارشات (صدادل) المحالی ( 519 ) کا الله ( میروشوان اور عدالی الله ( نگارشات (صدادل) کا الله ( 519 ) کا الله کا میر انگوائری سمیٹی کے سامنے شہادت دیتے ہوئے فرمایا تھا: ''مجھے ان بزرگول کے عقایہ سے اختلاف ہے کیکن میں ان کی مجاہدانہ

مساعی کی قدر کرتا ہوں۔''

اگرانسان کو آپ خالق سے حیا نہ ہو اور دل میں آنخضرت مُلَیْرُمُ کا احترام نہ ہو
تو جناب مولانا! عدالتی چینئے سے کیا ہوتا ہے؟ ہمارا بحمد اللہ یہ جماعتی اخلاق ہے
کہ ایسے معاملات کے لیے عدالت میں نہیں جاتے۔ آپ ایسے دوستوں کی
ہدایت کے لیے اللہ سے دعا کرتے ہیں اور صبر و صلاۃ کے ساتھ ای سے مده
عیات ہیں۔ آپ اپنی تاریخ پر نظر ڈالیں، ایک صدی سے آپ ہمارے ساتھ
دست وگریبان ہیں، فرمائے! فائدے میں کون ہے؟ ﴿ اَفَلَا یَرَوُنَ آنَا نَا تِی الله تعالیٰ الله تعالیٰ میں میں کے فضل سے اس وقت ہماری تعداد لاکھوں تک ہے۔

آپ کو غلط نبی ہے، مولانا احمد اللہ اور مولانا فضل حق خیر آبادی یقیناً بریلوی نہیں سے ۔ "المقارنة أصل المعاداة" کے مطابق مولانا فضل حق صاحب کوشاہ شہید سے کچھ چشمک می ہوگئ ورنہ وہ شاہ عبدالعزیز صاحب کے شاگر و تھے۔ علم غیب اور آنخضرت منافی کا ہر جگہ حاضر و ناظر ہونا، مختار کل ہونا وغیرہ قتم کی جو مزخر فات آپ حفرات نے گھڑی ہیں، اور" اثنا عشری" اور" حادی عشری" جس طرح مل کر مسلمانوں میں جا بجا فساد برپا کر رہے ہیں کیا ان مسائل کا تذکرہ مولانا فضل حق ایسے دانشمند نے بھی کہیں اپنی کتب میں کیا ہے؟ اور مولانا احمد اللہ کی زندگی کی تفصیلات آپ کے سامنے رکھی گئیں تو شاید لا ہور سے بریلی کا ارتعاش کی کیفیت پیدا ہوجائے۔ ان حالات کے باوجود وہ سید شہید کی تخریک سے متاثر تھے۔ اس وقت کے حکومت پرستوں نے آئیس بھی وہائی کہا ہے۔ (ملاحظ ہو: ۱۸۵۷ء مولانا مہر)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

( نگارشات (صداول) ﴿ وَ مِ رَامُونَ اور عدالَ وَ اللّهِ اللّهِ وَ اللّهِ اللّه وَ وَ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

آپ حضرات کی کم فہمی اور بے خبری پر تعجب ہوتا ہے آپ حضرات نے المحدیث المحدیث کی حرکت کو بہت ہی غلط سمجھا ہے۔ اس تحریک کا حنی المحدیث دیوبندی بریلوی سے کوئی تعلق نہیں۔ یہ ایک عالم گیر ناراضی تھی جو تمام لوگوں کے دلوں میں پیدا ہوئی۔ ابتداءً اس میں سکھ ہندہ بھی پوری طرح شامل ہوئے۔ رانی جھانسی کا نام آپ نے سنا ہوگا، کس جرأت سے اس نے قربانی کی؟ کیا وہ بریلن تھی؟ اسے مکا تب فکر کی جنگ قرار دینا حماقت ہے اور تحریک کی تو ہیں۔ معلوم نہیں آپ حضرات ملک کی تحریکات سے ناآشنا ہیں یا عمداً اپنے عوام کو غلطی میں رکھنا چاہتے ہیں؟

### آخری گزارش:

ہم عدالت میں کیوں جا کیں؟ ایک صدی سے زیادہ قریباً آپ اور آپ کے اکابر اہل توحید وسنت کے خلاف اتہام تراثی میں مشغول ہیں، ہمارا آپ نے کیا بگاڑ لیا؟ آپ ہمارے اشتہار ہیں۔آپ کے تیز اور آلئ فقوے ہماری ترقی کا سبب ہیں۔ جب مقاصد کے لحاظ سے آپ کی بیروش ہی ہمارے لیے مفید اور ترقی کا موجب ہو تو کسی کا سر پھرا ہے آپ کو خواہ مخواہ عدالت میں چیلئج کرتا پھرے!

ہم اور ہمارے اکابریقیناً معصوم نہیں، اور شاید اللہ تعالیٰ آپ حضرات کے طعن و تشنیع کو ہمارے لیے کفارہ سیآت بنا وے۔ اگر آپ حضرات (خانقا حب بریلوی، مولانا الوری، مولانا ابو البرکات) سے ہمیں بیا فائدہ حاصل ہوجائے تو فرمائے! ہم عدالت میں کیوں جائیں؟ ہم عدالت کی بجائے ان فوائد ہی سے کیوں نہ متمتع ہوں؟

المراثات (صداول) المحافظ الم

نگارشات (عداول) 🗫 🛠 ( 522 ) 🗫 🕏 بناعت کی خدمت میں ضروری گز ارشات

# جماعت کی خدمت میں ضروری گزارشات

### جارے أسلاف:

عرصہ سے جماعت میں انتثار پایا جا رہا ہے اور گوتا گوں حوادث وفتن کے پیش نظر نظام کی ضرورت شدت سے محسوں کی جا رہی ہے۔ بارہویں صدی کے اواخر میں جب تحریک المحدیث کی مجاہدانہ سرگرمیوں کا مرکز ہندوستان سے باہر تھا جماعت کانظم امارت کے طریق پر تھا۔ بنگال بہار کے دیہات وقصبات تک نظم کی کڑیاں پھیلی ہوئی تھیں۔ تبلیغ کا سلسلہ اتنا مکمل تھا کہ بقول ہنڑ عدالت کے اجاطوں میں اہل تو حید اپنی آ واز پہنچا دیتے ہیں۔ معصیت اور کبائر کے خلاف کھلے طور پر بیدلوگ اپنی رائے کا اظہار کرتے ، سادہ لوح اور نیک دل عوام کی ہمدردیاں ان کے ساتھ ہوتیں ، حکومت اظہار کرتے ، سادہ لوح اور نیک دل عوام کی ہمدردیاں ان کے ساتھ ہوتیں ، حکومت کے عمال ، انگریزی عدالتوں کے کارندے ، بڑے برٹے پروفیسر، وکلا، تعلیم یافتہ طبقہ ان کی اخلاقی جرائت، تقوی وظوص اور حسن عمل سے بالخصوص متاثر ہوتا۔

عالمانہ بناوٹ اور وضعداری ان میں ٹابید تھی، اس کے باوجود عامۃ اسلمین ان مجنول فرزانوں کی کما حقہ قدر کرتے تھے اور ان کی باتیں کان لگا کر سنتے تھے، اور وہ بھی اس گراں مایہ پند وموعظت پراپنے سامعین سے کسی مادی منفعت کے خواہشمند نہ تھے۔ ان گراں مایہ پند وموعظت پراپنے سامعین سے کسی مادی منفعت کے خواہشمند نہ تھے۔ ان کی امانت و دیانت کا یہ حال تھا کہ ان کے مبلغین کے پاس ہزاروں پونڈ اور لاکھوں رو پیہ ہوتا جو بنگال، بہار، پنجاب دبلی اور ٹو تک وغیرہ سے یہ وصول کر کے مرکز کو پہنچاتے، اس میں ایک پائی کی خیانت نہ ہونے پاتی، یہ بچارے بہار سے سرحد

نگارشات (صداول) کی کی ارشات کا استان خدمت می ضروری گزارشات یار وینچتے اور اپنی محنت پر ایک پائی وصول کرنے کی کوشش نه کرتے بلکه بید کام هسبتاً للد

پار ویکے اور ایل صف پر ایک پال و کول رکے لا کو سات رکے بعد ہے اور اس فرض ہوتا۔ محص آ ذوقہ حیات پر بیالوگ سکھول اور غیر مسلم طاقتوں سے لڑتے اور اس فرض کی ادائیگی پر خوش ہوتے کہ ہم نے اپنا فرض ادا کیا اور اللہ تعالیٰ نے اس کی توفیق

مرحمت فرمائی ہے منت منہ کہ خدمت سلطان ہمی کنی منت اڑ وشمر کہ بخدمت گذاشت

اس جماعت کا کوئی آئینی منشور ہمارے سامنے نہیں اور نہ با قاعدہ آئینی منشور کی اشاعت کا وہ وقت ہی تھا، زیادہ سے زیادہ سید احمد صاحب اور سید اساعیل شہید رہوت کے خطوط جو مختلف امرا کو اس وقت کھے گئے یا وہ دعوتی خطوط جو بعض سکھوں کو کھے یا علما کی غلط فہمیاں دور کرنے کے لیے جو کوششیں عمل میں لائی گئیں، اس سے جماعت کے مقاصد پر نی الجملہ روشی پڑتی ہے اور یہی مکا تیب جماعت کے اس سے جماعت کے مقاصد پر نی الجملہ روشی پڑتی ہے اور یہی مکا تیب جماعت کے اس

منشور کی حیثیت سے نصور کیے جاسکتے ہیں۔ ان خطوط کا کافی حصہ ضائع ہو چکا ہے اور بعض یورپ کی لائبر ریوں کی زینت ہیں۔ حسکتے جانب یہ اس سوانح احمد اور بعض دور کی محققانی دستاہ براہ تنہ سرمل سکتے ہیں لان

جو کچھ ہمارے پاس سوائح احمد بید اور بعض دوسری مجققانہ دستاویزات سے مل سکتے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل توحید کی سرگرمیوں کا مقصد مندرجہ ذیل مقاصد کا حصول تھا:

- سرزمین ہند میں خالص اسلامی نظام کا قیام۔
  - ② رفض کے اثرات کی روک تھام۔
  - ③ ککروممل کی بدعات کا استیصال ۔
    - فواحش ومئرات كى كلى ترديد ـ

ان مقاصد کی تکمیل کے لیے دوطریق سے کام ہوتا تھا، جہاد بالسیف جس کا زیادہ اثر صوبہ سرحد میں تھا، اور وعظ ونصیحت جسے سفر وحضر میں حسب موقع نظر انداز نہیں کیا جاتا تھا۔ مبلغین خود اس قدرمتی اور اسلامی تعلیمات کے پابند سے کہ ان میں

• احمان ہے کہ سلطان کی خدمت کرتے ہو، اسے احمان شار کر جو خدمت میں گزرگیا۔

نگارشات (صدادل) کھی کھی آلے کہ کھی کھی اس قدر پاک تھیں کہ ایک مخص ہر شخص بجائے خود ایک وعظ تھا۔ انفرادی زندگیاں اس قدر پاک تھیں کہ ایک مخص پورے معاشرہ پر اثر انداز ہوسکتا تھا، یعنی ایک ایک شخص اس قدر لائق تھا کہ وہ پورے پورے علاقہ کو متاثر کرے اور اپنے حسن عمل سے لوگوں کی زندگیاں بدل دے۔ پبلک جلنے اور کانفرنسوں کا چندال رواج نہ تھالیکن سے ایک ایک شخص اپنی سیرت

پبلک جسے اور 6 مر شوں 6 چندال روان نہ ھا بین بیا ایک ایک ایک کا پی سیرت کی پاکیزگی کی وجہ سے پوری بستی اور قصبے پر اس طرح حاوی ہوتا تھا کہ سینکڑوں غیر مسلم محض اس کی سیرت سے متاثر ہو کر مسلمان ہوجاتے تھے۔

#### جاری کیفیت:

اس وقت حالات یہ ہیں کہ کرنے کے کام بہت سے ہیں، مکرات و فواحش کے خلاف مستقل جہاد کی ضرورت ہے، اسلام کی بقا و تحفظ کے تقاضے ہیں، جماعتی تصور کے داعیے ہیں لیکن نظم و حوصلہ مفقود ہے۔ اگر سب احباب سر جوڑ کر بیٹھ جا کیں تو متعین پروگرام کا طے کرنا کچھ مشکل نہیں۔ جہاں حضرت مولانا محمد داود صاحب غرنوی، مولانا محمد اور مولانا محمد علی صاحب قصوری و اُمثالِم ایسے برزگ سنجیدگ سے سوچیں تو پروگرام کا طے کرنا سہل ہے۔

جہارے نزدیک اس مسئلہ کی اصل مشکل مخلص کارکنوں کا فقدان اور علائے المحدیث کی بے تو جہی ہے، امسال مجھے بہت سے پلک جلسوں میں شرکت کا موقع ملا جس میں اہل جلسہ نے روپیہ تو پانی کی طرح بہایا گر نتیجہ چنداں تسلی بخش نہ تھا، کیونکہ مقاصد متعین نہیں اور صبط واہتمام کی کمی ہے۔

جلسہ منعقد کرنے سے پہلے بیسوچنا ضروری ہے کہ جلسہ کس ضرورت کے لیے بلایا جا رہا ہے؟ صرف جلسہ کی خاطر جلسہ بیہ کوئی مقصد نہیں۔ پھر اس پر مستزاد بیہ کہ بعض واعظین کی ساری کوشش اس بات پر مرکوز رہتی ہے کہ ان کا نام اشتہار میں نمایاں طور پر چھے۔ ایک دو ججی تلی تقریریں ان علما کو یاد ہوتی ہیں، عنوان چاہے پچھ ہو وہ انھیں ہی دھرا دیتے ہیں۔ عوام کا ذہن اس طرح بن گیا ہے کہ وہ بعض تطمول (نگارشات (صداول) کی در 525 کی کی است کی خدمت میں منروری گزارشات اور تقریرول کو است کی خدمت میں منروری گزارشات ا اور تقریرول کو سننا چاہتے ہیں قطع نظر اس سے کہ عنوان کیا ہے یا اس نظم یا تقریر کی ضرورت بھی ہے یا نہیں؟

بیساری مصیبت اس لیے ہے کہ اخلاص اور نظم کی کمی ہے، علما اور عوام دونوں کسی حد تک اس کا شکار ہیں، جلسوں نے ایک پیشہ اور فیشن کی صورت اختیار کر لی ہے، جہاں چند بے فکرے جمع ہو گئے اور کوئی کام پیش نظر نہ رہا تو دومولوبوں میں مختصر س بحث چھیر دی، اختلاف بردها تو بارٹی بن گئی اور مستقل مناظرہ یا جلسه کی ضرورت کا احساس ہوا، چندہ جمع ہوا اور نہایت بے سکے بن سے خرج ہوا۔ چند مشہور جمعیتوں کے سوا ان ہنگامی جلسوں اور مناظرات کا کوئی با قاعدہ حساب نہیں ہوتا، جب تک عمل میں اخلاص اورنصب العین کا شعور نہ ہو جلسے مفید ہو سکتے ہیں نہ مناظرات ہی سے بگڑی بن سکتی ہے۔ ضرورت ہے کہ متعین پروگرام کے ساتھ مخلصین کی ایک جمعیت اصول کی وحدت کو سامنے رکھتے ہوئے میدان میں آئے، صوبہ اور ضلع کی جعیتیں اصطلاحی الحاق اور نظام کی رسی صورت سے نکل کر متدین، درد مند اور بااصول حضرات وقت کے تقاضوں کے مطابق کام کریں اور عہدول سے قطعی بے نیاز ہو کر تو حید اور سنت کی اشاعت اور اسلام کی سربلندی کے لیے اپنی صلاحیتوں کوصرف کرنے کا عہد کریں۔ تقسیم وطن سے اسلام کی سربلندی کی جس قدر امیدیں وابستہ تھیں وہ بری حد تک سراب وخواب ٹابت ہوئی ہیں،ضرورت اس بات کی ہے کہ دنیا پرست حضرات سے الگ رہ کر اپنی دنیا آپ بسائی جائے اور پوری کوشش اور خلوص سے کام کیا جائے۔ اس مقصد کے پیش نظر جماعت المحدیث یا کتان کی بنیاد رکھی گئی ہے۔ ضرورت ہے کہ تمام جمعیتیں تعاون کا ہاتھ بڑھائیں، مل کر کام کرنے کی کوشش كرين، بيبيون جمعيتين اس وفت تك تعاون كاعهد كرچكي بين، كام بتدريج بروه ربا ہے، خیال ہے کہ اب کچھ لٹر پچر شائع کیا جائے۔ چنانچہ عنقریب "تقویة الایمان" کا ایک جدید اور عمدہ ایڈیشن دفتر جمعیت کی طرف سے شائع ہوگا۔ اس کے علاوہ دیگر

(نگارشات (صداول) ( 526 ) ( 526 ) جائی اعت کی خدمت میں ضروری گزارشات کی اشاعت کتابوں کی طباعت بھی چیش نظر ہے، متعلقہ جمعیتوں کا فرض ہے کہ اس کی اشاعت کے لیے پوری تندہی سے گام کریں۔

### حالات کی سازگاری:

اس وقت اطراف ملک، عراق و شام، مصر و نجد اور یمن وغیرہ تمام علاقوں میں المحدیث تھیلے ہوئے ہیں۔ اتباع سلف کی بہتر یک اپنی ذاتی خویوں کی بنا پر دلوں میں گھر کررہی ہے، لوگ خود بخوداس طرف تھنچ آرہے ہیں، جمود اور تقلید کی بندشیں خود بخود ٹوٹٹ رہی ہیں، غلط رسوم و عادات کے بُت زمین پر آرہے ہیں، تھوڑے سے نظم اور حمایت کی ضرورت ہے بوری اسلامی دنیا میں بدنظام تھیل رہا ہے۔

مصر میں تحریک اہلحدیث بڑی سرعت سے پھیل رہی ہے۔ سیدرشید رضا مرحوم کے بعد دومقدر عالم شخ احمد شاکر اور شخ حامد الفقی اس وقت اس تحریک کی روح روال ہیں۔ بیسیوں کتابیں مع شروح وحواثی شائع ہو پھی ہیں، اور مصر میں مسند احمد مع شرح احمد شاکر اور تہذیب السنن علامہ ابن قیم حال ہی میں شائع ہوئی ہیں۔ موصل میں حضرت صاحب القوی مولانا الشخ عبداللہ الحو اپنی توفیق کے مطابق کام کر رہے ہیں۔ ہمارے ہاں بعض غیر اہم مسائل اور بعض شخصیتوں کی وجہ سے اختشار بیدا ہوگیا تھا جو بتدریج کم ہور ہا ہے اور بحمد اللہ ایسے حالات پیدا ہور ہے ہیں کہ سابقہ کشکش بالکلیہ ختم ہوجائے۔

عام جعیتیں دفتر کے ساتھ برابر تعاون کر رہی ہیں، دفتر بھی آئیس مناسب مشورے دے رہا ہے، چند پرانی اور بردی بردی جماعتیں البتہ تعاون سے گریزاں ہیں۔ حقیقی اسباب کاعلم تو خدائے برتر کو ہے بظاہر عدم احساس، جماعتی مزاج اور شعور کی کو اس میں بردا دخل ہے۔

اس سلسلہ میں یہ نامناسب نہ ہوگا کہ ملتان کی جمعیت کا تذکرہ کیا جائے، یہ بلاشبہ قابل قدر جماعت ہے، اس کی مالی حالت اچھی ہے۔ پچھلے سال سے یہ ایک

( نگارشات (صداول ) کی در 527 ) کی در است کی خدمت می مفروری گزارشات که مدرسه بھی چلا رہی ہے، جماعت کے حسابات جہال تک میرا خیال ہے درست اور باقاعدہ ہیں۔حضرت مولانا شرف الدین صاحب دہلوی کی تشریف آ وری نے اس کے اخلاص اور عمل کو اور بھی چیکا دیا ہے۔

اس کے باوجود جمیت نے مرکز کے ساتھ تعاون کا ہاتھ بڑھایا ہے۔ ہیں امید کرتا ہوں کہ باتی جماعتیں بھی ان کی پیروی کریں گی اور بے قاعدہ و بے ظمی کوچھوڑ کر جماعت کے ساتھ تعاون کریں گی۔ ید الله علی الجماعة فإنه من شذ شذ فی النار € جماعت سے علیحدگی مجر مانہ فعل ہے، جب تک صحیح شرکی نظام ملک ہیں قائم نہیں ہوتا یہی جماعتی اور شورائی نظام ہے جو اس کی جگہ لے سکتا ہے بلکہ اس کی اقامت کے لیے ابتدائی کوشش تصور کیا جا سکتا ہے۔ مرکز کے ساتھ جماعتوں کی وابسگی کے بعد ہی مرکز اور برانچوں کے باہمی تعلق و تعاون کے لیے قواعد وضوابط کی صحیح تفکیل کی جاسمتی ہے۔

(الاعتصام، ثناره: ۴۱، جلد: ۱، ۲۰ ررمضان ۲۹ ساره بمطابق عرجون ۱۹۵۰)

سنن الترمذي، رقم الحديث (٢١٦٧) الى حديث كى سند على "سليمان بن سفيان المدنى" راوى ضعيف بي لكن الله وايت كا بيها حصد "يد الله على الجماعة "فايت بي ويكوس: ظلال الجنة للألباني (ص: ٨٠، ٨١)

نگارشات (صداول) کھی کورٹر 528 کی کھی ملاء وزمائے الجدیث کے چند قابل الفات گزارشات دیسٹے واللہ والل

# علماء و زعمائے اہل حدیث کے لیے چند قابل النفات گزارشات، تعلیمی انحطاط اور اس کا مداویٰ ﴿إِنَّ فِيْ هٰذَا لَبَلْغًا لِّقَوْمِ عُبِدِیْنَ﴾

دینی مدارس اور ان کا نظام بلاتخصیص پاکستان میں رو بہ انحطاط ہے، مدارس مطلق العنان ہیں۔ عموماً ان کی موجودہ مساعی کا رخ کسی اہم دینی مقصد کی طرف نہیں۔ امسال سیالکوٹ کا نفرنس کے صدر محترم مولانا محی الدین احمد صاحب نے اختصار کے باوجود بردی وضاحت کے ساتھ اس پر بحث فرمائی اور انحطاط کے اہم نکات کی طرف توجہ دلائی ہے۔ صدر محترم نے موقع و مقام کے لحاظ سے اہل حدیث مدارس اور ان کے مدرسین وہتمین کو توجہ دلائی ہے بلکہ ان جماعتوں کو جو ان مدارس کا اہتمام کر رہی ہیں وارنگ دی ہے کہ اگر آپ حضرات نے اپنے نظام تعلیم کو درست نہ کیا تو وقت آپ کو مجبور کرے گا اور تعجب نہیں کہ آپ کے یہ مدارس بے کار سمجھ کر نظر انداز کر دیے جا کیں۔ اسا تذہ اب بھی نابید ہیں، ایسا نہ ہو کہ طلبا بھی آپ کومیسر نہ آسکیں!

# تعليم مين نظم كا فقدان:

مولانا نے فرمایا:

"جب ہم اس (نظام تعلیم) پرنظر ڈالتے ہیں تو ہمیں ظاہری اور باطنی انتشار کا طوفانِ عظیم نظر آتا ہے۔ ظاہری نظم تو اس لیے مفقود ہے کہ ہر مدرسہ بجائے خود ایک مستقل اور خود مختار ادارہ ہے جس کا نظم اس کے باتھوں میں ہے، اور کوئی ربط یا انسلاک ایک مدرسہ کا محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

زگارشات (صداول) القات گزارشات کا القات گزارشات کردارشات کردارشات

اگرآپ غور فرمائیں تو آپ کونظر آجائے گا کہ بڑے بڑے شہروں، قصبات اور دیہات تک چھوٹے چھوٹے مدارس کا سلسلہ دور دور تک پھیلا ہوا ہے۔ یہ مدارس برائے نام آزاد حکومتیں ہیں۔ نہ ان کی تعلیمات میں کوئی نظم و ربط ہے نہ کسی مدرسہ کے اسا تذہ اور طلبا کا دوسرے مدارس سے کوئی تعلق اور ربط۔ نہ طلبا پر کوئی پابندی، طالب علم جب چاہے مدرسہ کو خیر باد کہہ سکتا ہے، کوئی قانون اسے نہیں روک سکتا۔ جب وہ دوسرے مدرسے میں جاتا ہے تو گویا وہ دوسری حکومت میں داخل ہوتا ہے اور وہ ادارہ بھی اسے اہلاً وسہلاً کہہ کر قبول کر لیتا ہے کہ درس گاہ میں ایک نظری بڑھی مگر دونوں اس سے بخبر ہیں کہ اس طالب علم کی آئندہ زندگی میں اس کا کیا اثر ہوگا؟

ممکن ہے وہ پورا سال انھیں تبدیلیوں میں صرف کر دے۔ ان حالات میں ضروری ہے کہ مدارس ضرورت کے مطابق کھولے جائیں اور ان مدارس کے باہم مراسم ہوں۔ طلبا کا داخلہ اثنائے سال میں کسی ضرورت اور اصول کے تحت ہو، اور بید مدارس شہری یا ضلعی جماعتوں کی صواب دید کے مطابق تعلیم کی آیک حدمقرر کریں، اور جب طالب علم

اس حد تک پہنچ جائے تو پہلا مدرسہ خود اسے دوسرے مدرسہ کے حوالے کر دے۔

مولانا چاہتے ہیں کہ ان مدارس کے باہم ربط کے بعد ان تمام مدارس کومرکز اور مرکزی ورس گاہ کے ساتھ مربوط ہونا چاہیے، اس سے خود بخو دنصاب میں وحدت پیدا ہوگا۔ اینے اینے درجوں میں اساتذہ محت سے کام کریں گے۔ محت سے کام کریں گے۔

اب یہ حال ہے کہ بعض مقامات پر اسا تذہ صرف بہائی، نحو میرختم ہونے کے بعد بخاری شریف کو شروع کرا دیتے ہیں تاکہ گرد و نواح کے دیہات میں بخاری شریف کوختم کرنے کی تقریب مناسکیں اور سال کے اخراجات کی طرف سے بے فکر ہوجا کیں۔ اور دکھا سکیں کہ سال میں کتنے فضلائے کرام نے صحیح بخاری شریف ختم کر

نگارشات (صداول) المحال في الله في الله وزعائد المديث عربه وتال النات كزارشات كل سند فراغت حاصل كى؟ الله الله التحصيل المطلب سے بھى معيارى قابليت كى اميد ركھنا ظاہر بنهايت موہوم اور غلط قتم كى اميد ہے۔

مولانا فرماتے ہیں:

''نه مرکز کے ساتھ کسی قتم کی وابسگی ہے، نصاب اپنا اپنا ہے، امتحان اپنا اپنا ہے، امتحان اپنا اپنا، جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ تعلیم کا کوئی معین معیار نہیں۔''

آپ کا خیال ہے کہ نصاب کی وحدت کے بعد کم انرکم انتہائی جماعتوں کا امتحان مشترک ہونا چاہیے، قابل متحن سے معیاری پریچ بنوائے جائیں۔ پورے ملک میں بیک وقت نتائج شائع ہوں، ان امتحانات کی گرانی ایک بورڈ کرے جس کا تمام مدارس سے یکسال تعلق ہو۔

مولانا قصوری جن دنوں ناظم تعلیمات تھے اُن کی مسائل سے جامعہ سلفیہ بیں ایک دفعہ مختلف مدارس کا امتحان اجتماعی طور پر ہوا تھا۔ اس پر مرکزی جعیت کا کئی ہزار رو پیہ خرچ آ گیا تھا۔ بعض فرو گذاشتوں کے باوجود اس میں بے حد فوائد تھے مگر اصحاب غرض نے دوسرے سال اس کے امکانات ختم کرا دیے۔

مولانا کے علم میں ہے کہ اس ملک میں تھیلے ہوئے چھوٹے چھوٹے مدارس میں صرف امتحانات کے سلسلہ میں کتی بے ضابطگیاں ہوتی ہیں۔ اساتذہ اور مہتم حضرات اپنے مدرسہ اور طلبہ کے لیے کس قدر منت ساجت کرتے ہیں اور بعض متحن حضرات اس ضمن میں کس قدر ناجائز مراعات دے کر متحمین اور مدرسین کو کس طرح ممنون کرتے ہیں اور خودخوش ہوتے ہیں۔ اس سے امتحان کا مقصد ہی غارت ہوجاتا ہے۔ مولانا کا مقصد ہے کہ امتحانات صرف علم اور قابلیت کی بنا پر ہونے چاہمیں ، اس میں کسی سفارش یا طمع کی بنا پر کسی کوکوئی رعایت نہیں ملنی چاہیے۔

جهارے موجودہ نصاب میں حدیث بہت کم پڑھی اور پڑھائی جاتی تھی۔ سنتے ہیں صرف ربع مشکوۃ شریف پڑھایا جاتا تھا۔ باتی عرصة تعلیم میں سارا زور فقد، اصول محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

یہ احساس اب عام ہور ہا ہے، یہاں تک کہ جو مدارس جمود اور قدامت پینسکا میں اپنی مثال آپ ہیں وہ بھی اب نصاب میں تبدیلی کی ضرورت کو بیش از بیش محسوس کررہے ہیں۔

مولانا فرماتے ہیں:

''اس انتشار سے بھی زیادہ افسوساک اور پریشان کن وہ معاشی بحران ہے جو ہمارے معاشرے میں پیدا ہورہا ہے۔اور دن بدن زیادہ خطرناک صورت اختیار کررہا ہے۔''

کم سواد اور غیر مربوط مدارس کی پیداوار جب ان چھوٹے چھوٹے مدارس سے فارغ ہوتے ہیں تو اپنے لیے تجارت، محنت، مزدوری کی راہیں پھے سازگار نہیں پاتے، تو پھر یا تو وہ بعض معمولی معمولی مسائل پر جھگڑا شروع کرتے ہیں یا پھر الگ ایک مسجد بنانے کے بعد پڑدی کی مساجد سے نمازی اغوا کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ اگر ذرا زیادہ باہمت ہوئے اور عقل کے دشمن اور دوچار سرپھرے بل گئے تو وہ شہر سے زکوۃ جمع کر کے ایک مدرسہ جاری کر دیتے ہیں۔ ظاہر ہے بیسب پھے دین کی آ ٹر میں معاش کے لیے تگ و دو ہوتی ہے۔ پھر یہ حضرات ہر اخلاتی انحطاط اور انتہائی

نگارشات (صداول) المحافظ فی اورشرارت کا ارتکاب کرتے ہیں، جیسے کوئی دنیا پرست اپنی دکان کے لیے کرتا ہے۔

کے لیے کرتا ہے۔

مولانا موصوف کا کہنا ہہ ہے کہ تعلیم کی ضرورت سے اٹکارنہیں لیکن ضرورت ہیہ ہے کہ تعلیم بداخلاقی اور باہم رنجش کا موجب نہ بنے۔ اگر تعلیم کا نتیجہ باہم اختلاف اورامت میں افتراق ہوتو اس علم سے جہالت بدر جہا بہتر ہے۔

مولانا کا منشا یہ ہے کہ دین تعلیم کو مفید بنایا جائے اور اس میں نظم اور اخلاق کو اس طرح آمیز کیا جائے کہ یہ دین اور دنیا کی برکتوں کا موجب ہو، علائے کرام کے اعمال دیکھ کرلوگوں میں بیشوق پیدا ہو کہ ان کی اقتدا کریں۔ ہمارے موجودہ مدارس کے بعض فوائد سے انکار نہیں مگر ان مدارس کی بے ربطی اور نصاب کی نا ہمواریوں نے جن عیوب کو پیدا کیا ہے اسے بھی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔

اس لیے میں ارباب مدارس سے پورے در و دل کے ساتھ اپیل کرنا چاہتا ہوں کہ موجودہ نظام تعلیم پر ہمدردانہ غور فرمائیں۔خصوصاً:

- 🙃 مدرسة عليم الاسلام، او ڈانوالیہ
  - 🏵 جامعه محمدید، اوکاڑہ۔
- 🥴 مدرسه دار الحديث محمدييه، ملتان ـ
- 🤡 مدرسه جامعه اسلامیه، گوجرانواله 🛮
- 😁 دارالعلوم تقويية الاسلام غزنوبيه، لا هور ـ
- 😌 مدرسه دارالقرآن والحديث، لائل يور\_
  - 🥸 مدارس دينيه تاندليانواله ـ وغيره ـ

ان مدارس کے متممین اور اکابر مدرسین سے گزارش ہے کہ امت کی حالت اور جماعت کی غربت پر رحم فرمائیں، اور بچوں کے مستقبل پرغور فرمانے کے لیے باہم سر جوڑ کر اصلاحِ حال کی کوشش کریں۔ نگارشات (حساول) الفات كزارشات كالمراح ( 533 ) الفات كزارشات

ساجي برائيون كاسدباب:

ساجی برائیوں پر غور کرنے کے لیے جو کمیشن ۱۹۲۱ء میں مقرر ہوا تھا اس نے نہایت ہی تحقیق ،تفتیش اور جانفشانی سے حیار سال بعد اپنی تحقیقاتی رپورٹ حکومت کی خدمت عالیہ میں پیش کر دی ہے کہ بیہ برائیاں در حقیقت برائیاں ہیں۔اور الجمدللد کہ حکومت نے بھی ان برائیوں کو برائیاں تسلیم کرلیا۔ خدا کاشکر ہے کہ 💎 ہے پس از سی سال این معنی محقق شد بخاقانی که بورانیت بادنجان، بادنجان بورانی $oldsymbol{0}$ کیکن رپورٹ کرنے اور تشکیم کرنے سے کوئی فائدہ حاصل نہ ہوگا جب تک کہ ان برائیوں کے محرک اسباب کی عمومیت، عرباں تصاویر، فخش رسائل، فخش مضامین، مخش اشتہارات وغیرہ بند نہ کیے جائے۔ پھر ان سب کی اصلی جر سینما ہے جہاں چوری، ڈکیتی، زنا، شراب، اغواء، عاشقی معثوتی وغیرہ کے جملہ اسباق عملاً پڑھائے جاتے ہیں۔ جب تک میرمحرکات بند نہ ہوں وعظ و پند بھھ فائدہ دے سکتا ہے نہ حکومت کا قانون آڑے آسکتا ہے اور نه عصمت فروشی، مشیات کا استعال، رشوت ستانی، شادی بیاه وغیره مین اسراف و تبذیر اور افسرون کی بدکرداری اور اسی قتم کی دوسری برائیاں جب تک سرکاری اور نیم سرکاری حلقوں میں ختم نہ ہوں گی ان کا انسداد نہیں ہوسکتا، کیونکہ رشوت کے باعث اب روپیہ کی ریل پیل زیادہ تر اس حلقہ میں ہے۔ اور حرام کی کمائی ہی ورحقیقت ان برائیوں کی جر ہوتی ہے۔ جب سرکاری اور نیم سرکاری افسران واہل کار ان برائیوں کے مرتکب ہوتے ہیں تو بھوائے "الناس علی دین ملو کھم" پر جا بھی راجا کے پیچھے پیچھے چلنے گئی ہے۔

<sup>•</sup> تمیں سال بعد بید حقیقت خاتانی پر ثابت ہوئی کہ یہ بورانیت بینگن ہے اور بینگن بورانی۔

# ( نگارشات (صداول)) 🗫 🚓 ( 534 ) کی کی الله وزعائے الجدیث کے چند قائل القات گزارشات

#### مسیحی مشنریوں کے زہریلے اثرات: کا میں سے آقہ اسھے وہ کہ جک

پاکتان کے تقریبا سبھی جرائد حکومت کو متنبہ کر چکے ہیں کہ اس اسلامی ملک میں جو اب تک لاکھوں غیر عیسائیوں کو عیسائی بنایا گیا ہے اس کے نتائج صرف اسلام کے لیے ہی خطرناک نہیں ہیں بلکہ کسی وقت اکثریت واقلیت کے انتخاب اور تقسیم کا سوال بھی پیدا ہوسکتا ہے جو اس اسلامی مملکت کے لیے مہلک نتائج کا حامل ہوگا۔ اور یہ صرف قیاس ہی نہیں عالمی مشنری کونسل فد ہب کی اشاعت وتشہیر کی آزادی سے فائدہ اللها کر جو نو آزاد ممالک میں اپنے مشنری بھیج رہی ہے ان کا مقصد ہی ان ممالک میں سیاسی اثر ورسوخ پیدا کرنا ہے۔ ورنہ دنیا جانتی ہے کہ پورپ اور امریکہ کو جب اب خود ہی نہیں اثر ورسوخ پیدا کرنا ہے۔ ورنہ دنیا جانتی ہے کہ پورپ اور امریکہ کو جب اب خود ہی خیال کے مطابق موہومہ جنت ہی فہرب سے کوئی دور کا تعلق بھی نہیں رہا ہے تو ان کے خیال کے مطابق موہومہ جنت وووز خ کے لیے دنیا کی ہمدردی کی مروز ان کے پیٹ میں کیوں پیدا ہونے گئی؟

تجربہ نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ ان کے اسکول، ہیبتال، مشنری اور تمام خیراتی ادارے در حقیقت فہ بہن بہیں بلکہ سیاسی حیثیت رکھتے ہیں۔ گذشتہ سال مدہیہ پردیش (بھارت) میں حکومت ہند نے غیر ملکی مشنری اداروں کی سرگرمیوں کی تحقیقات کرنے کے لیے جو کمیشن مقرر کیا تھا اس نے اپنی رپورٹ تیار کر لی ہے گر ہند سرکار نے امریکہ کی ناراضی کے خوف سے اس کو ابھی تک شائع نہیں کیا۔

اب جبکہ ہم پر امریکہ کا کوئی دباؤنہیں رہا تو حکومت کو چاہیے کہ غیر مکی مشنری پلگی چوہوں کو جلد از جلد ملک سے نکال دے کہ یہ اسلام اور پاکستان کے لیے سخت خطرناک ہیں!

### قرآن خوانی کی گرانث نامنظور:

محکمہ تعلیم نے گذشتہ سال پرائمری اور ہائی اسکولوں میں قرآن ناظرہ کی تدریس کے انتظامات کے لیے ایک خصوصی سکیم نافذ کی تھی کہ ہر ضلع میں دو انسکیٹر اور ایک انسکیٹرس کا تقرر کیا تھا جو اساتذہ بچوں کو قرآن کریم ناظرہ پڑھا سکتے ہوں، ان کے نگار شات (حداول) کی در (535) کی از الماروزی کے الجدیث کے چد قالی النات کرارشات کے مندرجہ بالا خصوصی اسکیم کے تحت دو انسیکٹر اور ایک انسیکٹرس ہر ضلع میں مقرر کیے سے کہ ناظرہ قرآن سے بھی ناخوا ندہ اسا تذہ کی تعلیم کا انتظام بیرانسیٹر کریں۔ تحقیقات پر معلوم ہوا کہ پرائمری اسکولوں کے صرف نو فی صداسا تذہ قرآن ناظرہ پڑھا سکتے ہیں اور اکا نوے فی صد بالکل بے بہرہ ہیں۔ بیعوام کا حال نہیں ہے بلکہ ہماری اسلامی جمہوریہ پاکستان، جو دنیا کی سب سے بڑی اسلامی حکومت ہے، اس

کے پرائمری اسکولوں کے اساتذہ کا حال ہے۔ إنا لله و إنا إليه راجعون .

اس افسوسناک اطلاع پر چاہیے تو یہ تھا کہ ہماری یہ اسلامی حکومت اپنی گزشتہ غفلت پر اظہارِ ندامت کر کے ہرضلع میں دوصد انسکٹر اور ایک صد انسکٹرس کا انتظام اساتذہ کو قرآن پڑھانے کا کرتی ، گر ہوا یہ کہ حکمہ تعلیم کی طرف سے اس سال ان تمین انسکٹروں کو بھی قرآن خوانی کے انتظام سے الگ کر دیا گیا ہے کہ حکمہ فزانہ نے تعلیمی بجٹ میں قرآن خوانی ریفریشر کورس کے لیے مطالبہ زر کوشلیم نہیں کیا۔ افسوس تو یہ ہے کہ دیگر غیر دینی تعلیمات اور موسیقی میں باجا وغیرہ کے لیے تو کروڑوں رو پیمنظور کیا جاسکتا ہے گر قرآنی تعلیم کے لیے خزانہ کے بجٹ میں پھی نہیں ہے۔ اس لیے کہا جاتا جاسکتا ہے گر قرآنی تعلیم کے لیے خزانہ کے بجٹ میں پھی نہیں ہے۔ اس لیے کہا جاتا جاتا کا مطلب ہے ۔ لا إله إلا الله ؟

(بفت روزه الاعتصام لا بور، ۲ راگست ۱۹۲۵ء)

نگارشات (صداول) الله المرافظ ( 536 ) الله المرفظ ( الله المرفظ ( الله المرفظ ( المرفظ المرفظ ( المرفظ المرفظ المرفظ ( المرفظ المرفظ المرفظ ( المرفظ المرفظ المرفظ المرفظ ( المرفظ المرف

# دعوت عمل

حضرات! الحمد للد وہ آرزو جو مدت سے ہمارے دلول میں سلگ رہی تھی پوری ہوئی۔ہم ایک عرصے سے ایسے اخبار کی اشاعت کے خواب دیکھا کرتے ہے جومسلک المجدیث کوسلیقے سے پیش کر سکے، جس میں ان اختلافات کی پرچھا کیں تک نہ ہو جو گذشتہ بچاس سال کی غلط روش سے ہمارے علما میں رونما ہوئے، جوصرف ہماری علمی کوششوں کو اجا گر کر سکے، ہماری جماعت میں عمل کی روح بچھونک سکے اور ملک میں ان تقاضوں کا کتاب وسنت کی روشن میں جواب دے سکے جن کے جوجے جواب پرصرف المجدیث ہی کوقدرت حاصل ہے۔

خدا کا ہزار ہزارشکر ہے کہ یہ خواب پورا ہوا۔ ''الاعتصام'' کا اجرا انھیں اغراض و مقاصد کی تکمیل کے لیے ہوا ہے۔ اس کی تمام اشاعتیں آپ کے سامنے ہیں، اگر اس کو پڑھ کر آپ کی مذہبی بھیرت میں اضافہ ہوتا ہے، اگر اس سے اہلحدیث کا وقار بڑھتا ہے، اگر اس سے اہلحدیث کا وقار بڑھتا ہے، اگر اس میں جماعتی شیرازہ بندی کے امکانات آپ کونظر آتے ہیں تو پھر آپ کو اس کے مقابلے میں اپنے فرائض محسوں کرنا چاہییں۔ یہ کی شخص کا ذاتی اخبار نہیں بلکہ پوری جماعت کی ترجمانی کا فخر اسے حاصل ہے، اور یہ کہنا ہے جانہیں کہ یہ ایک ہی معیاری پر چہ ہے جو انفرادی ذوق اور انفرادی کاروباری مصلحتوں سے بالا تر رہ کر کتاب وسنت کا دائی ہے۔ ہمیں ہر پڑھے لکھے اہلحدیث سے توقع ہے کہ وہ اس کی توسیح اشاعت کے لیے سرگرمی سے کوشاں ہوگا۔

جماعتی زندگی میں اخبار کی جوحشیت ہے ہمیں یقین ہے کہ تمام حضرات اس سے آگاہ ہوں گے۔ آج نشر واشاعت کے وسائل میں اس کو بلاشبہ بیراہمیت حاصل ہے کہ بیجس قدرمؤثر، جتنا شاندار اور جس نسبت سے کثیر الاشاعت ہوگا ای انداز سے بیداری اور جماعتی اعزاز میں اضافہ ہوگا۔

الجدیث اگر زندہ رہنا چاہتے ہیں اور ان کے دلوں میں کتاب وسنت کی اس مخصوص ترجمانی سے، جسے ہم المحدیث سے تعبیر کرتے ہیں، واقعی لگاؤ ہے تو انھیں ہمارا ہاتھ بٹانا چاہیے۔

ہارے سامنے کام کا ایک تفصیلی نقشہ ہے، ہمارے دل میں جماعتی زندگی کی بقا واستحکام کے لیے پچھ عزائم ہیں، ہم خاص ڈھب سے اس تصور کی اشاعت چاہتے ہیں جس سے ایک طرف جماعت میں جو ایک طرح کا احساس کمتری پیدا ہو گیا ہے وہ دور ہواور دوسری طرف دوسروں کی رائے میں خوشگوار تبدیلی ہو۔ ہم تنظیم واحیا کے ساتھ دنیا کو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ اسلامی تصور کے تکھار نے اور باطل کے خلاف صف آ را ہونے پر ہمارا کتنا ہوا جھ ہے۔ ہماری تاریخ علمی اور عملی دونوں اعتبار سے اس لائق ہے کہ ہم اس پر فخر کر سکیں ۔ لیکن میسب با تیں اس پر موقوف ہیں کہ اہل حدیث جہاں جہاں ہوں وہ ہمارا ساتھ دیں، اخبار کی اشاعت کو بڑھا کیں اور ہمیں اس قابل بنا دیں کہ اس سے ہم کامیابی سے قدم بڑھا سکیں۔

خدارا روایتی جمود کوتوڑیے، چھوٹے جھوٹے مقامی مسائل کے حصار سے نکل کر دیکھیے کہ یہاں زندگی کے بڑے بڑے معرکے آپ کے منظر ہیں!

(الاعتصام، ثناره: ۱۳، جلد: ۲۱، ۲۱ رصفر ۲۹ ۱۳ هه برطابق ۲۳ روتمبر ۱۹۳۹ء)

نگارشات (صداول) 🗫 📞 538 کی جماعتوں کے اتحاد کے لیے...

# دینی جماعتوں کے اتحاد کے لیے مرکزی جمعیت اہلحدیث کامسلسل طریق کار تمام دینی جماعتوں کے راہنماؤں سے دردمندانہ اپیل

مرکزی جعیت اہل حدیث مغربی پاکستان کے انتخابی بورڈ کی کارروائی جو الاعتصام 'کے اگست کے شارے میں شائع ہو چی ہے اس میں انتخابی بورڈ نے ایک بیان اخبارات کے لیے بغرض اشاعت مرتب کیا، جس کا خلاصہ یہ تھا کہ نظام اسلام پارٹی اور جماعت اسلامی نے آنے والے انتخابات میں جماعت اہل حدیث کو اشتراک عمل کی جو دعوت دی ہے انتخابی بورڈ نے ان دونوں جماعتوں کی دعوت پر ہمدردانہ غور کیا اور اپنی قدیم اور مسلسل پالیسی کے ماتحت یہ فیصلہ کیا کہ دین پند جماعتوں کا آپس میں مل کرکام کرنا اس نازک دور میں نہایت ضروری ہے، اور مزید تفصیلات کے طے کرنے کے لیے صدر مرکزی جمعیت اہلحدیث کو بجاز گردانا گیا، وہ ان جماعتوں کے سربراہوں سے گفتگو کریں تاکہ انتخابی بورڈ آخری فیصلہ کرسکے۔

اس فیصلہ کے شائع ہونے کے بعد ہمار بیض کرم فرماؤں نے پچھاس انداز میں تقید کی گویا جماعت اہلحدیث کا بیا اقدام اسلامی تعلیمات یا اسلامی مقتضیات کے خلاف ہے یا جماعت اہل حدیث کے شایان شان نہیں۔

ایسے تمام دوستوں کی واقفیت نیز تمام قارئین ''الاعتصام'' کے لیے ضرورت محسوس ہوئی کہ ہم مرکزی جمعیت اہل حدیث کی اس بارے میں اس کی پالیسی کو، جو مسلسل ۱۹۵۲ء سے چلی آ رہی ہے، کسی قدر تفصیل کے ساتھ بیان کر دیں تا کہ بید حقیقت

سب پرآشکارا ہوجائے کہ مرکزی جمعیت اہل حدیث تمام لا دینی طاقتوں کے مقابلے میں دینی رجمان رکھنے والی جماعتوں کے متحدہ محاذ کے لیے ساعی وکوشاں رہی ہے، اور بغیر کسی امتیاز اور خصوصیت کے تمام دینی جماعتوں کو مشترک مفادِ اسلامی کے لیے وعوت ِ اتحاد دیتی رہی ہے۔

اسلامی دستور کے لیے:

سب سے پہلے اسلامی دستور کے مطالبہ کے لیے متحدہ محاذ پیش کرنے کی جب ضرورت محسوس ہوئی تو مرکزی جعیت نے اس آ واز پر لبیک کہا اور کرا چی شے اجتماع میں، جو ۱۹۵۲ء کے اوائل میں ہوا، اپنے نمائندوں کے ذریعے شرکت کی، اس اجتماع میں جعیت علائے اسلام، جعیت علاءِ پاکتان، جعیت المحدیث، جماعت اسلامی غرض دیو بندی، اہل حدیث، بریلوی، شیعہ اور سنیوں کے تمام فرقوں کے مقدر علانے اس میں شرکت کی، اور فخر کے ساتھ یہ بات کہی جاتی رہی کہ لاد بنی جماعتوں کے مقابلے میں مسلمانوں کے ہر کمتب فکر کے علانے جس اتحادِ عمل اور وحدت فکر کا شوت بیش کیا ہے وہ تاریخ اسلام کا ایک نہایت اہم واقعہ ہے۔

تحفظ ِ ختم نبوت:

تحریک تحفظ ختم نبوت جوقادیانی فتنہ کے استیصال کے لیے ۱۹۵۲ء میں چلائی گئی تھی، اس میں بھی جمعیت علاء اسلام، جمعیت علاء پاکستان، جمعیت اہل حدیث، جماعت اسلامی، ادارہ تحفظ حقوق شیعہ اور مجلسِ احرارِ اسلام کے مقتدر راہماؤں نے شرکت کی۔ اس تحریک کوکامیا بی کے مراحل تک پہنچانے میں مسلمانوں کے ہر کمتب فکر کے راہنماؤں نے شرکت کی، اور بھی بیسوال ملک کے کئی گوشہ سے یا کہی دین حلقہ کی طرف سے بھی نہیں اٹھایا گیا کہ مجلس تحفظ ختم نبوت میں فلاں عقیدہ کا نمائندہ کیوں ہے یا اختلاف عقائد کی وجہ سے فلاں فلاں بزرگ کواس میں شامل نہیں کرنا چا ہیے؟

# نگارشات (صداول) 😂 📞 ( 540 ) 😂 🖒 د نی جماعتوں کے اتحاد کے لیے ...

# لائل بور كانفرنس:

مرکزی جمعیت اہل حدیث کی سالانہ کانفرنس لائل پور میں جوسب سے اہم قرار دار منظور کی گئی تھی اور ملک کے اخبارات نے جس کا خیر مقدم کیا تھا وہ یہی تھا کہ اسلام پندعناصر کا متحدہ محاذ قائم کیا جائے۔ بیقرار داد بردی مفصل تھی جو ''الاعتصام'' کے ۸راپریل 19۵۵ء کے شارے میں شائع ہو چکی ہے۔ اس قرار داد میں پاکستان کے سیاسی، معاشی اور اخلاقی حالات کے تذکرہ کے بعد بیہ کہا گیا ہے:

"ان حالات کے پیش نظریہ اجلاس اس بتیجہ پر پہنچا ہے کہ اصلاح احوال کے لیے بیضروری ہے کہ پاکستان کے تمام اسلامی عناصر اور دین کو اپی سرگرمیوں کامحور قرار دینے والی جماعتیں ایک ایسے پروگرام پرجمع ہوں جو ان کو اسلام کے بقا و تحفظ اور پاکستان کی سالمیت اور اسلامی ریاست بنانے کے مقصد میں کامیابی تک پہنچانے کا ذریعہ بن سکے۔"

# مرکزی جعیت کے دفتر میں اجتاع:

لاکل پورکانفرنس کی اس قرار دارکوعملی جامه پہنانے کے لیے مرکزی جمعیت کی طرف ہے مختلف دینی جماعتوں کے معزز نمائندوں کا اجتاع • ار اپریل ۱۹۵۵ء کو طلب کیا گیا، اس اجتاع میں مرکزی جمعیت اہل حدیث کے اکابر کے علاوہ جمعیت علماءِ اسلام کل پاکستان کے اکابر مولانا مفتی محمد حسن صاحب، مولانا ظفر احمد صاحب عثانی تھانوی، مولانا مفتی محمد شفح صاحب دیوبندی، مولانا محمد شنین صاحب خطیب، مولانا محمد خطیب، مولانا معاجب علامہ علاؤ الدین صاحب صدیقی، مولانا عبدالعلیم صاحب قاسمی، معلیم الله خال عزیز، معاصب اسلامی پاکستان کے قیم میاں محمد فقیل صاحب، مولانا ملک نصر الله خال عزیز، جماعت اسلامی پاکستان کے قیم میاں محمد فقیل صاحب، مولانا ملک نصر الله خال عزیز، نعیم صدیقی صاحب، میاں عبدالباری صاحب لیڈر ایوزیشن پارٹی پنجاب اسمبلی نے نعیم صدیقی صاحب، میاں عبدالباری صاحب لیڈر ایوزیشن پارٹی پنجاب اسمبلی نے شرکت کی۔مولانا ابوالحسنات صاحب صدر جمعیت علائے پاکستان کو بھی دعوت دی گئ

نگارشات (حساول) کھی (541) کھی اور نئی جماعتوں کے اتحاد کے لیے... تھی لیکن وہ چکوال تشریف لے گئے اس لیے شریک اجتماع نہ ہوسکے۔

ی ین وہ پوال سریف سے سے ہیں سے سریکوں بارے وہ اس اجتماع میں مولانا سیدمحمد داود غرنوی صدر مرکزی جمعیت نے لاکل پور کانفرنس کی قرار داد (جس کا ذکر ابھی اوپر ہو چکا ہے) کی تشریح کرتے ہوئے تمام مکاتب فکر کے راہنماؤں سے ابیل کی کہ اسلام کے اجتماعی مفاد کے تحفظ کی خاطر اپنے اختلافات کو ایک دائرہ میں محدود کر کے لادینیت کے بردھتے ہوئے سیلاب اور الحاد و زندقہ کے بے پناہ طوفان کے مقابلے کے لیے ایک مضبوط متحدہ محاذ پیش کریں۔ حاضرین نے اس مقصد سے اتفاق کیا اور اپنے اپنے حلقہ اثر میں اس کے لیے کام کرنے کا عہد کیا۔

#### راہنماؤں کا اعلان:

اس کے بعد دینی جماعتوں کے راہنماؤں نے ایک مشتر کہ بیان اپریل ه<u>190ء</u> میں تمام اخبارات میں شائع کیا، جس پرمولانا ابو الحسنات صدر مرکزی جمعیت علائے پاکستان، مولانا مفتی محمد حسن صاحب صدر جمعیت علائے اسلام کل پاکستان، مولانا سید داود غزنوی صدر مرکزی جمعیت اہل حدیث مغربی پاکستان، مولانا امین احسن اصلاحی امیر جماعت ِ اسلامی پاکستان اور دوسرے راہنماؤں کے دستخط تھے۔

اس مشتر کہ اپیل میں تمام جماعتوں سے یہی استدعا کی گئی تھی کہ جو حالات اس وقت برسرِ اقتدار حکمران طبقہ نے پیدا کر رکھے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ علم و اہلِ دین کے خلاف عوام میں نفرت و حقارت کا جذبہ بیدا کر کے دلول سے شعائرِ اسلامی کی عظمت ختم کر کے ان کی بھی اور تو ہیں کے لیے ذہنوں کو تیار کیا جارہا ہے، اور مختلف دینی جماعتوں کو ایک دوسرے سے دست وگریباں کر کے اسلام کی مجموعی قوت کو ختم کر کے لادینیت کے راستہ پر بیطبقہ ڈال دینا چاہتا ہے۔

ندکورہ بالا دینی جماعتوں کے اکابر نے اس اپیل میں کہا ہے کہ ہم پوری دل سوزی کے ساتھ تمام لوگوں سے استدعا کرتے ہیں کہا پی تمام توجہات اختلافی مسائل سے ہٹا کر اسلام کی بنیادوں کی مدافعت اور ان کے استحکام پرصرف کریں، اور اس نگارشات (صداول) ( 542 ) ( 542 ) جائی دین جماعتوں کے اتحاد کے لیے ...
بات کا عزم صمیم کرلیں کہ کم از کم اس وقت تک جب تک اباحت پسندی اور بے دینی و
الحاد کے اس طوفان کا زور ٹوٹ کر فضا معمول پر نہ آ جائے وہ اپنی توجہات فروگی اور
اختلافی مسائل پر صرف کرنے کے بجائے اس حملہ کی مدافعت پر صرف کریں جو دین کی
بنیادوں پر کیا جارہا ہے۔

مرکزی جمعیت کی سالانہ کانفرنس گوجرانوالہ اور سرگودھا کانفرنس کی قرار دادوں میں بھی اسی قتم کے خیالات کا اظہار کیا گیا ہے۔

اس کے مرکزی جمعیت اہل حدیث اپنے مسلسل اور مربوط طریق کار کی بنا پر تمام دینی جماعتوں کے ساتھ اتحادِ عمل کے لیے تیار ہے، وہ دیوبندیوں کی جمعیت علائے اسلام ہویا بریلویوں کی جمعیت علائے پاکستان، وہ جماعت اسلامی ہویا مجلس احرار اسلام، سب کے ساتھ اشتراکِ عمل کر کے اباحت پسندوں اور لا دینی طاقتوں کے مقابلے میں صف آرا ہونے کو تیار ہے۔ اور اپنے اس نا قابل شکست یقین کے اظہار میں ہم کوئی تا مل محسوں نہیں کرتے کہ:

"اگریددیی جماعتیں آپس میں برسر پیکار ہیں تو اس کا فائدہ اس طبقہ کو پہنچ گا جوعرصہ ہے اس ملک کولا دینی ریاست بنانا چاہتا ہے، اور جواہلِ علم اور اہلِ دین کے خلاف عوام میں نفرت و حقارت کا جذبہ پیدا کر کے ان کو فدہب سے متنفر کر رہا ہے، اور جومخلف دینی جماعتوں کو ایک دوسرے سے دست وگریباں کر کے اسلام کی مجموعی قوت کوختم کرنا چاہتا ہے۔"

## رمضان المبارك سے پہلے:

گزشتہ رمضان المبارک سے پہلے بعض مخلص مسلمانانِ لا ہور نے موچی دروازہ کے اندر تمام دینی جماعتوں کے راہنماؤں کا اجتماع طلب کیا۔ اس اجتماع میں حضرت مولانا اخد علی صاحب صدر جمعیت علائے اسلام مغربی پاکستان، مولانا ابوالحسنات صاحب صدر جمعیت علائے پاکستان، مولانا سید داود صاحب غزنوی صدر جمعیت محمد دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدارا) المجال المحرال المحافظ و بن جاعوں کے اتحاد کے لیے ...

اہل صدیث مغربی پاکستان اور جماعت اسلامی پاکستان کے قیم میاں محمطفیل صاحب
اور دوسر سے سربرآ وردہ حضرات تشریف فرما تھے۔ داعی حضرات نے تمام دینی جماعوں
کے راہنماؤں سے اپیل کی کہ انتخابات قریب آ رہے ہیں، اگر دینی جماعوں نے باہمی
اشتراکی مل سے کام نہ لیا تو نتیجہ ظاہر ہے، جو طاقتیں اس وقت ہم پر مسلط ہیں ان کی
گرفت اور مضبوط ہوجائے گی اور دینی اقتدار کی جومٹی پلید ہور ہی ہے وہ اپنے انتہائی
نقط کو پہنچ جائے گی۔

اس اپیل کے جواب میں سب سے پہلے مولانا احمد علی صاحب نے ارشاد فرمایا کہ میں اس کے لیے بالکل تیار ہوں، دوسری جماعتوں کے رہنماؤں نے بھی حضرت مولانا کی تائید فرمایا کہ میں اپنی جماعت سے مشورہ کرکے بتا سکوں گا۔

بہر حال ہمیں تو یہ دیکھنا ہے کہ حضرت مولا نا احماعی صاحب جیسا ہزرگ جو جمعیت علاءِ اسلام مغربی پاکستان کے صدرِ محترم ہیں اور جن کی سرپری میں عزیز معاصر ''ترجمان اسلام'' شائع ہور ہا ہے، سب سے پہلے انتخابات کے سلسلہ میں متحدہ اسلامی محاذ کی تجویز پر لبیک کہتے ہیں، وہ اسلامی متحدہ محاذ جس میں جمعیت علائے پاکستان، جمعیت علائے اسلام، جماعت اسلامی اور جماعت اہل حدیث کے اکابر کی شرکت کی تجویز تھی۔ علائے اسلام، جماعت اسلامی عاذ کے سلسلہ میں واقعات کا بیشلسل اس لیے ہمیں بیان کرنا پڑا ہے کہ آج تک جب بھی بھی مختلف و نی جماعت کا میشلہ پیش ہوا یا اس پڑمل ہوا سوائے مرزائی جماعت کے بھی کسی جماعت کے متعلق بیسوال نہیں اٹھایا گیا کہ فلاں جماعت کوشر یک کیا جائے اور فلاں جماعت کوشر یک کیا جائے۔

شیعه سی اتحاد کے لیے اجتماع:

موجودہ حکومت مغربی پاکستان نے جب شیعہ ٹی اتحاد کے لیے اپیل کی تو تمام جماعتوں کے سر براہوں اور مقتدر راہنماؤں نے اس پر دستخط کیے اور جب حکومت نے (نگارشات (صدول) کھی کھی کہ اس بی جاعتوں کے سربراہوں نے اس میں شرکت کے لیے اور گی جاعتوں کے اتحاد کے لیے ایک کمیٹی کی تشکیل کی تو سب بی جاعتوں کے سربراہوں نے اس میں شرکت کے لیے آ مادگی ظاہر کی۔ چنانچہ کمیٹی میں مولانا ابو الحسنات صاحب، مولانا احمد علی صاحب، مولانا مودودی صاحب، مولانا داود غزنوی صاحب اور دوسرے بزرگ شانہ بشانہ بیٹے ہوئے نظر آتے ہیں، اور اپنے عمل سے بیٹا بت کر رہے ہوتے ہیں کہ ہم اپنے عقائد کے اختلافات اپنی جگہ درکھتے ہوئے مشترک اور عام اسلامی مفاد کے لیے ایک جگہ جمع ہوکر اور ایک جماعت میں منسلک ہوکر کام کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔

### یہ کیاغضب ہے؟

ہیکں قدر حیرت اور استجاب کی بات ہے کہ جس وقت حکومت ایک ایسی تجویز اسلامی فرقوں کے اتحاد کے لیے پیش کرتی ہے جس سے ری پبلکن پارٹی کی حکومت محمود، قابل ستائش اور مضبوط ہو اس وقت نہ جمعیت علماءِ اسلام کے اکابر کو جماعت اسلامی کی شرکت پر اعتراض ہوتا ہے نہ ہر ملوی حضرات کو اہل حدیث اور دیو بندیوں کی شرکت پر اعتراض ہوتا ہے، اور جس وقت برسر اقتدار لا دینی عناصر کوشکست دینے کے شرکت پر اعتراض ہوتا ہے، اور جس وقت برسر اقتدار لا دینی عناصر کوشکست دینے کے سفحات اور ہمارے اخبارات کے صفحات اور ہمارے جلسوں کے سفح اور ہمارے مقررین کی سحر بیانی اس کے لیے وقف ہو جائے کہ فلال جماعت کے ساتھ ہم ہو جائے کہ فلال جماعت کے ساتھ ہم ایک جمعون برداشت نہیں کر سکتے۔ معلوم ہوتا ہے کہ کوئی خفیہ ہاتھ کام کر رہا ہے جسے ہے مظور نہیں کہ دینی جماعتیں ایک متحدہ محاذ بنا کر لا دینی طاقتوں کے مقابلے میں صف ہے منا ہو اور اس تصادم ہو ان کی طاقت بٹ جائے اور تصادم سے وہ خود فائدہ اٹھائے۔

#### در مندانها پیل:

آخر میں ہم تمام دینی بماعتوں کے سربراہوں بالخصوص حفرت مولانا احمطی محمد دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حداول) کھی ( 545 ) کھی جاعتوں کے اتحاد کے لیے ...

صاحب سے درخواست کرتے ہیں کہ وہ ٹھنڈے دل سے اس پرغور فرمائیں کہ اگر دینی جماعتوں میں یہ تصادم رہاتو بقینا تمام وینی جماعتیں شکست کھا جائیں گی اور اس کا فائدہ لادینی جماعتوں کو ہوگا، اور یہی لا دینی عناصر پھر پوری قوت کے ساتھ حکومت کے مناصب اور عہدوں پر قابض اور مسلط ہوں گے۔ اس وقت یہ اسلامی تعلیمات کے مسخ کرنے اور دینی اقدار کے پامال کرنے اور علماء کے خلاف نفرت و حقارت بیدا کر کے ان کی زندگی کو ناکارہ بنانے میں جو جو آفتیں ڈھائیں گے اس کے تصور سے بدن کے رفتی کو ناکارہ بنانے میں جو جو آفتیں ڈھائیں گے اس کے تصور سے بدن کے رفتی و نگئے کھڑے ہوتے ہیں۔

ابھی وقت ہے کہ ہم صورتِ حال کا صحیح جائزہ لیں اور کوئی ایبا قدم نہ اٹھا ئیں جس سے لا دینی عناصر کو تقویت اور اور علاء کی تحقیر و تذلیل ہو۔ کیا آپ ایک منٹ کے لیے بھی یہ تصور کر سکتے ہیں کہ اگر دین پہند جماعتوں میں تصادم ہوا تو مسلمانوں کا وہ طقہ جو فد ہب سے پہلے ہی ٹا آشنا ہے یا علا کے فد ہی جھاڑوں سے تنفر ہے وہ دونوں متصادم فد ہبی گروہوں پر لعنت نہ جھیج گا اور ری پبلکن پارٹی میں شرکت کو اور پھھ نہیں تو دنیوی مفاد کے لیے ترجیح نہ دے گا؟

بنائے! آپ حضرات اپنے اس طرزِ عمل سے کیا ری پبلکن کو بالواسط الدادنہیں کریں گے؟

( ہفت روزہ الاعتصام لا ہور،۱۲ پرتمبر ۱۹۵۸ء)

# نگارشات (صدادل) کھی کھی کھی جھا جماعت المحدیث کے سیای موتف کا تعین کے اس موتف کا تعین کے بیای موتف کا تعین کے بیائ

# جماعت اہلحدیث کے سیاسی موقف کا تعین

کل مغربی پاکستان اہل حدیث کا نفرنس کا چوتھا سالانہ عظیم الثان اجلاس زیر صدارت علامہ خلیل بن مجریمنی، ۱۲۔ ۱۳۔ ۱۳ سال ۱۳ اکتوبر کو باغ جناح گوجرانوالہ میں بڑے تزک و احتیام سے منعقد ہوا۔ مغربی پاکستان کے طول وعرض سے، پشاور سے لا ہور اور لا ہور سے کراچی تک کے نمائندے ہزاروں کی تعداد میں شرکت کے لیے گوجرانوالہ میں پنچے ہوئے تھے۔ کانفرنس کا اجلاس بہت بڑے وسیع پنڈال میں منعقد ہوا، پچیس ہزار کے قریب آ دمی ساسکتے تھے لیکن شرکائے کانفرنس کی کثرت نے نشظمین کو مجبور کر دیا کہ قناتیں ہٹا دی جا نمیں اور شامیانوں سے باہر بھی لوگ بیٹھ کرکانفرنس میں علا کی تقاریر اور اہم تجاویز سُن کیس۔ اندازہ کیا گیا ہے کہ چالیس ہزار کے قریب اہل اشتیاق باہر سے کانفرنس میں شرکت کے لیے تشریف لائے تھے۔ کانفرنس میں علاء کرام کی مختلف باہر سے کانفرنس میں شرکت کے لیے تشریف لائے تھے۔ کانفرنس میں علاء کرام کی مختلف موضوع پر فاضلانے تقریروں کے علاوہ حسب ذیل قرار دادیں بھی منظور کی گئیں۔

#### جماعت المحديث كاسياس موقف:

(۔ کل مغربی پاکستان اہل حدیث کانفرنس کا بیہ اجلاس قرار دیتا ہے کہ جماعت
اہل حدیث اس ملک میں ایسے آئین کے نفاذ کی متنی اور سائل ہے جو کتاب و
سنت پر بہنی ہو اور کسی ایسی جماعت (پارٹی) کے ساتھ تعاون نہیں کر سکتی جو تھلم
کھلا لا دینی ریاست اس ملک کو بنانا چاہتی ہو، یا اسلام کا نام غلط استعال کر کے
در پردہ لا دینی ریاست قائم کرنے کی کوشش کر رہی ہو، اور ہر ایسی جماعت سے
تعاون کرسکتی ہے جواس موقف کی مؤید ہو۔

نگارشات (مساول) کی کور ( 547 ) کی کا جائے الجدیث کے سیای موقف کا تین برانے کی جہا جائے ہے۔ اس ملک کے انتخابی اداروں میں ایسے افراد کو منتخب کرانے کی کوشش کرے گی جو ملک میں صبح اسلامی معاشرہ قائم کرنے اور لا دینی رجحانات ختم کرنے کی کوشش کریں گے۔

ج۔ جماعت المحدیث اس ملک کے لیے جمہوری نظام حکومت پیند کرتی ہے۔ اس لیے وہ کسی ایسے نظام کی تائید نہیں کرے گی جو جمہوری اصول کے خلاف اور متبدانہ یا آ مرانہ طریق حکومت پر بنی ہو۔

2۔ جاعت المحدیث اس ملک کے لیے کوئی ایبا اقتصادی اور معاثی نظام پندنہیں کرتی جواشر اکی اصول پر بنی ہو یا سرمانہ داری کی بنیادوں پر استوار ہو، بلکہ خالص اسلامی اصولِ عدال و مساوات پر بنی ہوجس میں غریب کے حقوق کی بدرجہ اتم حفاظت ہو اور دولت مند طبقہ کوکسی حالت میں غریب کے حقوق کی پامالی اور استحصال کا موقع نہ ال سکے۔

8۔ جماعت اہل صدیث کی زندگی کے اہم مقاصد میں سے ایک مقصد ہے پاکستان کے استحکام اور سالمیت کے لیے کوشش کرنا اور ہر ایسی کوشش کی مخالفت کرنا جس سے پاکستان کے استحکام اور سالمیت کونقصان پہنچنے کا خطرہ ہو۔

اس ساسی موقف کی حفاظت واستحکام کے لیے ضروری ہے کہ جماعت اہل صدیث میں یہ شعور اور احساس پیدا کیا جائے کہ وہ ملک کی آبادی کا ایک اہم حصہ ہے۔ مغربی پاکستان میں لاکھوں کی تعداد میں ان کی آبادی موجود ہے اور یہ کہ اس ملک میں ان کے ذہبی، ساسی اور معاثی حقوق ہیں، اور وہ حقوق حاصل نہیں ہو سکتے جب تک کہ وہ اپنے ووٹ کی طاقت محفوظ نہیں کر لیتی اور ہر ہر فرد کے دل میں یہ عقیدہ مضبوطی کے ساتھ نہیں قائم کر دیتی کہ وہ اپنے ووٹ کی طاقت جماعت کے فیصلہ کے ماتحت استعال کرے۔

ز۔ اس مقصد کے حصول کے لیے ضروری ہے کہ تمام ماتحت جماعتوں کو ہدایت کی

(نگارشات (صداول) المحافظ ( الله 548 ) المحافظ ( جماعت المحدیث کے سای موقف کا تعین ) جائے کہ وہ ووٹرول کی فہرستول کی تیاری کے وقت اپنی اپنی جگہ جماعت کی تمام بالغ آبادی (مرد وعورت) کے ووٹ بڑی مستعدی اور ہوشیاری سے بنوائیں اور کس فتم کی مستی اور کسل کا شکار نہ ہول۔

و۔ یہ کانفرنس تمام جماعت کو متنبہ کرتی ہے کہ اگر اس نے اپنے اس فرض کو نہ پہچانا اور اس فرض کی ادائیگی میں کوتابی اور غفلت برتی تو اس ملک میں اپنا سیح مقام حاصل کرنے میں ناکام رہے گی اور اس کے نتیجہ میں اسے ذلت اور تکالیف ومصائب کا شکار ہونا ہوگا، جے کوئی بھی قابل برداشت نہیں سیجھتا۔

# قومی اسمبلی کے فیصلہ طریقِ انتخاب پر ناپسندیدگی کا اظہار:

کل مغربی پاکستان اہل حدیث کانفرنس کا بیہ اجلاس پاکستان کی قومی اسمبلی کے اس فیصلے کو ناپسندیدگی کی نظر سے دیکھتا ہے جو اس نے طریقِ انتخاب کے سلسلہ میں کیا ہے۔

اس کانفرنس کی رائے میں مشرقی پاکستان میں مخلوط انتخاب اور مغربی پاکستان میں جداگانہ انتخاب کا فیصلہ نہ صرف یہ کہ مضحکہ خیز ہے بلکہ افسوس ناک ہے۔ کیونکہ یہ فیصلہ ایک طرف دستور پاکستان کے خلاف ہے، دوسری طرف پاکستان کے بنیادی نظریہ اور ملک کی وحدت و سالمیت اور استحکام کے خلاف ہے۔ اس لیے یہ اجتماع قومی آسبلی کے اس فیصلہ کے خلاف پر زور احتجاج کرتا ہے اور مطالبہ کرتا ہے کہ اس فیصلہ کو واپس لیا جائے اور جمہور کے بڑھتے ہوئے اضطراب کو دور کرے، اور اگر قومی آسبلی نے اس فیصلہ کو نہ بدلا اور اپنی جویز پر مصررہی تو اس کے جس قدر افسوس ناک تائج ہوں گے اس کی ذمہ داری قومی آسبلی کے اراکین پر عائد ہوگی۔

#### نوٹ:

، اس قرار داد کومولانا حافظ محمد اساعیل صاحب ذہیج نے پیش کیا۔ حاجی محمد اسحاق

(نگارشات (صراول) ( 549 ) ( 549 ) ( جامت الحدیث کے سیای موتف کا تعین ) صاحب حنیف نے اس پر بید آئین اعتراض پیش کیا کہ بید قرار دادمجلس شور کی بیس پیش نہیں ہوئی، مولانا محمد حنیف صاحب ندوی نے اس کی تائید کی۔

مولانا سید داود غزنوی صدر مرکزی جمعیت المحدیث، جواس وقت کانفرنس کے اجلاس کی صدارت کررہے تھے، انھوں نے اس آئینی اعتراض کے متعلق اپنا رولنگ یہ دیا کہ حاجی محمد اسحاق صاحب حنیف نے جوآئینی اعتراض پیش کیا ہے وہ ایک حد تک صحیح ہے، بعض جماعتوں کے قواعد میں اس کی تصریح موجود ہے لیکن ہمارے قواعد اس بارے میں خاموش ہیں۔اس لیے اگر کوئی رکن مرکزی مجلس شور کی پیش کرنا چاہے تو میں اس بارے میں خاموش ہیں۔اس لیے اگر کوئی رکن مرکزی مجلس شور کی پیش کرنا چاہے تو میں اسے روک نہیں سکتا۔

صدر محرم کی رائے میں جن جاعوں میں یہ قانون موجود ہے کہ براہ راست کانفرنس میں قرار داد پیش نہ ہواس میں یہ بھی فدکور ہوتا ہے کہ اگر قرار داد پیش ہونے کے بعد گر جائے تو کوئی رکن یہ نوٹس دے سکتا ہے کہ میں اس قرار داد کو کانفرنس کے کھلے اجلاس میں پیش کرنا چاہتا ہوں، ایسی صورت میں وہ قرار داد کانفرنس کے کھلے اجلاس میں پیش ہوجاتی ہے اور کانفرنس کا فیصلہ آ خری فیصلہ ہوتا ہے، اس لیے یہ قرار داد کانفرنس میں پیش ہوکر جب پاس ہوگئی اور اراکین مجلس شور کی نے سوائے دو تین اراکین کے سب نے اس کے حق میں رائے دی تو یہ کہنا صحیح ہے کہ جماعت تین اراکین کے سب نے اس کے حق میں رائے دی تو یہ کہنا صحیح ہے کہ جماعت المحدیث کی کانفرنس نے اسے منظور کیا۔

# آئین کواسلامی بنانے کے لیے بورڈ میں اہل حدیث کی نمائندگی:

دستوریہ پاکتان کے فیصلے کے مطابق دستور پاکتان کے منظور ہوجانے کے بعد ایک سال کے اندر صدر جمہوریہ پاکتان ایک بورڈ کی تشکیل کرے گا جو ملک کے موجودہ قوانین کی کتاب وسنت کی روشنی میں اصاباح کرے گا۔

کل مغربی پاکتان اہل حدیث کانفرنس کا بیہ اجلاس اس سلسلہ میں یہ اعلان ضروری سمجھتا ہے کہ اس بورڈ میں جماعت اہل حدیث کی نمائندگی نہایت ضروری ہے نگارشات (صدول) کی در 550 کی در است الجدیث کے سیای موقف کاتین تاکہ محدثین کرام کے نقطۂ نگاہ کی نمائندگی ہو سکے۔ اگر صدر جمہوریہ پاکستان نے اس بورڈ کی تشکیل میں جماعت الل حدیث کو، جو لاکھوں کی تعداد میں پاکستان میں موجود بیں، کو نظر انداز کر دیا تو جماعت المحدیث اس بورڈ کے فیصلوں کو، اگر وہ مسلک المحدیث کے خلاف ہوئے، قبول کرنے کے لیے کسی حالت میں تیار نہ ہوگی، اگر چہ اسے کتنے ہی مصائب اس راہ میں برداشت کرنے پڑیں۔

جماعت اہل حدیث کی مساجد پر دھاندلی سے قبضہ کرنے والوں کی مذمت کل مغربی پاکتان الجحدیث کانفرنس کا یہ اجلاس اس صورت حال پر انتہائی تشویش کا اظہار کرتا ہے کہ کئی مقامات پر جماعت الجحدیث کی مساجد پر بر بلوی حضرات اپنی کثرت کے بل ہوتے پر غیر قانونی طور پر دھاندلی کے ذریعہ تبضہ کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ مقامی پولیس افسران کی غیر قانونی سرگرمیوں کی بعض جگہ کھلی ہوئی جمایت کرتے ہیں اور بعض جگہ در پردہ دھاندلی کرنے والوں کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔

یہ اجلاس حکومت مغربی پاکستان سے پرزور مطالبہ کرتا ہے کہ جمہوریہ اسلامی
پاکستان کے دستور کے مطابق ہر فرقہ کے فہ بھی حقوق کی حفاظت کرنے کی ذمہ داری
جواس پر عائد ہوتی ہے، اسے دیانت داری کے ساتھ پورا کرے اور کسی فرقہ کو صرف
اس لیے کہ وہ کسی جگہ اقلیت میں ہے وہاں کی اکثریت کو اجازت نہ دے کہ وہ
دھاندلی کے ساتھ اقلیت کے فرقہ کی مساجد پر قبضہ کرے۔

اگر حکومت مغربی پاکتان نے اس بارے میں اپنے فرض کے ادا کرنے میں کوتا ہی کا در اس کے ادا کرنے میں کوتا ہی کا در اس کی تمام تر ذمہ داری حکومت پر عائد ہوگی۔

## سنی علما پر حکومت کی عائد کرده یا بندیوں کی ندمت:

کل مغربی پاکتان اہل حدیث کانفرنس کا بیر اجلاس اس متشددانه سلوک کے خلاف محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(نگارشات (صداول) کی کی از 551 کی کی است الحدیث کے سیای موتف کا تھیں کے برزور صدائے احتجاج بلند کرتا ہے جو حکومت مغربی پاکستان نے سنی علما پر مختلف قتم کی پابندیاں عائد کر کے ان کی آزادی تقریر، آزادی نقل وحرکت اور آزادی اجتماع کو چھین رکھا ہے۔

اس کانفرنس کی رائے میں سنی علا کے ساتھ بیسلوک نہ صرف غیر منصفانہ اور متنبدانہ ہے بلکہ ایک فرقہ کے علا کے ساتھ غیر مساوی سلوک کے مترادف ہے۔ اس لیے بید کانفرنس حکومت سے پرزور مطالبہ کرتی ہے کہ سنی علا کے ساتھ اس غیر مساوی اور متشددانہ سلوک کو بہت جلد ترک کر کے آزادی تقریر، آزادی اجتماع اور آزادی نقل وحرکت کا موقع بہم پہنچائے۔

## وین مدارس کے لیے مرکزی نظام کی ضرورت:

کل مغربی پاکتان اہل حدیث کانفرنس کے اس اجلاس کی بیقطعی رائے ہے کہ تمام وہ دینی مدارس جواس ملک کے طول وعرض میں جماعت اہل حدیث کے زیر اہتمام قائم ہیں، کہیں بھی اپنے نتائج کے لحاظ سے تسلی بخش اور جماعت کے دینی، تبلیغی اور تعلیم مقاصد کے لیے گفیل نہیں ہوسکتے، جب تک وہ ایک نصاب تعلیم کے مطابق ایک مرکزی نظام کے ماتحت مسلک ہوکر خدمت نہیں سرانجام دیتے۔

اس لیے بیہ اجتماع تمام دینی مدارس کے منتظمین اور مدرسین سے استدعا کرتا ہے کہ اس بارے میں وہ انفرادی مساعی کوترک کر کے اپنی تعلیم گاہوں کا تعلیمی نظام جلد سے جلد جماعتی نظام کے ماتحت لے آئیں اور مرکزی جمعیت اہل حدیث کے ساتھ اس بارے میں صدق دل سے تعاون کریں۔

> محمد اساعیل ناظم اعلیٰ

مرِكزى جهعيت الل حديث مغربي بإكستان، لا مور (بفت روزه "اعتصام لا مور، ۱۹راكتوبر ۵۹)

# نگارشات (عداول) المحالی فرائض فرائض

# شوریٰ اور عاملہ کے فرائض

مرکزی جعیت اہل حدیث کی تاسیس کے وقت آ کینی طور پر فیصلہ کیا گیا تھا کہ جماعت کا نظام شورائی ہوگا۔ نظام کی تشکیل اس طرح ہوئی تھی کہ اصل قوت حاکمہ مجلس شوری ہوگی۔ عاملہ اور کابینہ نظام کو شوری کی ہدایت کے ماتحت چلائے گ۔ آیت: ﴿وَ اَمْرُهُمْ فَی الْاَمْرِ ﴾ کا بہی مفاد ہے۔ چنانچہ ۱۹۴۸ء سے جعیت کا نظام اسی نج پر چلتا رہا۔ شوری کے فیصلوں کو پورا نظام عملی صورت میں نافذ کرتا رہا۔ وقتی معاملات کے لیے کابینہ کی تشکیل عمل میں آئی۔ ناظمین طے شدہ پر وگرام کو اپنی صوابدید کے مطابق چلاتے رہے۔ جب کسی اہم مسئلہ میں تبدیلی کی ضرورت ہوئی اسے شوری میں پیش کر کے منظوری حاصل کی، چنانچہ صدر کی بجائے امیر کا لفظ شوری ہی کے فیصلے کی روشنی میں سطے کیا گیا۔

#### حرف شکایت:

شور کی اور عاملہ کے اجلاس اکثر ہوتے رہتے ہیں، ان دونوں مجانس میں جن خطوط پر معاملات طے ہوتے ہیں ان سے ظاہر ہوتا ہے ہمارے محتر م اداکین بوے اہم معاملات اور جو ہری مباحث کو وقی طور پر سوچتے ہیں۔ اس لیے وہ دور رس فیصلے نہیں کر سکتے نہ اجلاس کے علاوہ جماعت کی بہتری کے لیے سوچنے کی کوشش ہی فرماتے ہیں۔ جماعت کی بہتری کے لیے مفید تجاوز پر اداکین فرماتے ہیں۔ جماعت کے مالیات، تبلیخ، نشر و اشاعت کے لیے مفید تجاوز پر اداکین شور کی کو ہمیشہ سوچتے رہنا جا ہے اور افکار کی بابت دفتر یا ذمہ دار حضرات کو اطلاع دیتے رہنا جا ہے اور افکار کی بابت دفتر یا ذمہ دار حضرات کو اطلاع دیتے رہنا جا ہے تاکہ ان سے مفید نتائج اخذ کیے جا سکیں، شور کی کے اجلاس سے پہلے الیں تجاویز دفتر میں آئی چاہییں جن پر اجلاس میں غور کیا جا سکے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### افوا<u>س:</u>

ہر جماعت میں دور اندلیش رفقا بھی موجود ہوتے ہیں اور سادہ دل حضرات بھی جو ہر افواہ سے متاثر ہوتے ہیں۔ وہ بینہیں سوچنے کہ مربعف اور شرارت پہند غلط افواہیں بھیلا کر جماعت میں تفریق پیدا کرنا چاہتے ہیں، ان کی خواہش ہوتی ہے کہ ساتھیوں میں بدولی بھیلے اور نظام میں اہتری رونما ہوجائے۔ اس لیے افواہوں پر توجہ ہی نہیں دینی چاہیے۔ بوقت ضرورت ذمہ دار رفقا کی طرف توجہ دینا چاہیے تا کہ معالمہ کی حقیقت ظاہر ہوجائے، برگمانی کی راہیں ہند ہوں۔

گزشتہ ایام میں یہ افواہ پھیلی کہ مرکزی جمعیت کا نظام غیر شرقی ہے، بہت سے سادہ لوح اور نیک دل حضرات اس افواہ سے متاثر ہوئے، حالانکہ سوچنے کی بات یہ ہے کہ بحد اللہ سینکڑوں اہل علم اس نظام سے وابستہ ہیں جو دینی امور میں کافی سوجھ بوجھ رکھتے ہیں۔ وہ لوگ دین کا شعور رکھتے ہوئے کیے لا دینی نظام سے وابستہ ہوگئے؟ آل انڈیا اہل حدیث کا نظام قریباً پون صدی سے دینی خدمات انجام دے رہا ہے۔ جماعت کے مقدر اہل علم اس میں شامل ہو کر دینی خدمت سر انجام دیتے رہے، بھی اس کے خلاف ایک حرف ان کی زبان سے نہیں نکلا بلکہ یہ شورائی نظام رہے، بھی اس کے خلاف ایک حرف ان کی زبان سے نہیں نکلا بلکہ یہ شورائی نظام ان انہوں نے بوری خمیت کے بعد خود مرتب فرمایا۔

حال ہی میں ہندوستان کے مقدر الل علم نے آل انڈیا الل حدیث کے نظام پر نظر ٹانی فر اگر از سر نو اسے شورائی لائنوں پر ترتیب دے کر شائع کیا۔ علائے ججاز کے متند عالم شیخ عبدالقادر هیبة الحمد (پروفیسر جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ) کانفرنس کے سالانہ اجلاس میں شامل ہوئے۔ مرکزی جعیت کے سالانہ اجلاس سیالکوٹ میں شیخ عطیہ محمد سالم (پروفیسر مدینہ یو نیورٹی) شامل ہوئے۔ ان حضرات کو غیر شرکی نظام میں شامل ہونے کی کیا ضرورت تھی؟ ایسی افواہیں محض تخریبی اذبان کی پیداوار ہیں۔ مخلص رفقا کو شجیدگ سے سوچنا جا ہے تاکہ مربعف حضرات جماعت میں خلفشار نہ پیدا کرسکیں۔

(قارشات (صدول) المحال المحال

#### دستور میں ترمیم:

دستور خدا کی طرف سے نازل نہیں ہوتا، ارباب حل وعقد اسے شرعی ہدایات اور راہنما اصولوں کی روشی میں مرتب فرماتے ہیں، اور تجربہ کے بعد اس میں ترمیم کی راہیں ہمیشہ کھلی رہتی ہیں تا کہ وہ ضرورت و وقت کے لحاظ ہے کارآ مد ہو سکے۔مرکزی جمعیت کا دستور ۱۹۵۵ء میں شوری نے پاس کیا اور شائع ہوا، قریباً تیرہ سال تک اس پرعمل ہوتا رہا، بوقت ضرورت اس میں ترامیم ہوتی رہیں۔اب تجربہ کے بعد ضرورت محسوس ہوئی کہ اس میں دستوری ترامیم کی جائیں۔ عاملہ نے اس کے لیے دو کمیٹیاں ترتیب دی۔ ایک سمیٹی جو دستوری ترامیم کرے، دوسری سمیٹی جو شرعی نقائص پرغور كرے۔ ہم يورے يقين كے ساتھ بجھتے ہيں كه موجوده دستور شريعت كے خلاف نہيں، تاہم ہم نے ایک سمیٹی اس کی شرقی حیثیت پر غور کرنے کے لیے بھی بنائی ہے۔ ارا کین کو دستور کی کا پیاں ان میں کاغذ لگوا کر بھیج دیں۔ پھران تمام حضرات کو مکرریاد د ہانی کرائی گئی۔ اب عقریب شوری کا اجلاس ہونے والا ہے، امید ہے تمام ذمہ دار حضرات دستوری شرعی ترامیم فرما کر دستور کی تکمیل میں ہماری مدد کریں گے۔ گو دستور میں ترمیم کی راہ ہمیشہ کھلی ہے تاہم اس کے بعد نداعتراض کاحق ہوگا ندارجاف سے

نگارشات (حصداول) المحافظ ( 555 ) المحافظ المدي فرائض

کوئی فائدہ۔ان دونوں کمیٹیوں کے علاوہ بھی اراکین شوریٰ کے اجلاس میں تیار ہو کر آئیس گے تاکہ وہ صحیح نتائج پر پہنچ سکے۔

### جماعت کی مالی حالت:

محلس شوری کا جہاں یہ حق ہے کہ وہ اراکین سے ان کی کارکردگی کے متعلق محاسبہ کرے، طریق کار پر بحث کرے اس کا یہ بھی فرض ہے کہ وہ کارکن رفقا کی اقتصادی حالت کی اصلاح اور ترقی کے متعلق پورا سال اپنی مسائی کو جاری رکھے۔ جماعت کے مالی استخام کے لیے اپنے اردگرد اپنے اثر و رسوخ کو استعال کر کے اقتصادی حالت کو مضبوط سے مضبوط تر رکھے۔ مجھے افسوس سے عرض کرنا پڑتا ہے کہ چند مخلص رفقا کے سوا اکثر اراکین شوری اس فرض سے عافل پائے گئے۔شوری کے اجلاس میں عوماً غیرضروری مباحث کو گھیدٹ کر لے آتے ہیں۔

جماعت کی مالی مشکلات کیا ہیں؟ اسے وہ فرض کفایہ ہی سیجھتے ہیں، حالانکہ اگر اراکین شور کی اپنی اس ذمہ داری کوشیح طور پر پورا سال محسوس فرما نمیں تو جماعت کی مالی ساکھ بھی کمزور نہیں ہوسکتی، لاکھوں کی تعداد ہیں جماعت اطراف ملک میں پھیلی ہوئی ہے۔ اس کے خزانہ میں کروڑوں روپیہ جمع رہنا چاہیے۔ افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ کام کے بہت سے شعبے اس بے اعتمالی اور بے توجہی کی وجہ سے تا حال تشنہ ہیں۔ جماعت کے پاس کوئی پرلیس نہیں۔ ادارہ نشر و اشاعت اس وجہ سے کوئی اہم کام نہیں انجام دے سکا۔ حدیث کے تراجم، قرآن عزیز کا ترجمہ اور سلفی انداز کے حواثی بازار میں نابید ہیں، غرض اس سلسلہ میں ہم کوئی اہم خدمت انجام نہیں دے سکے۔ اخبار میں نابید ہیں، غرض اس سلسلہ میں ہم کوئی اہم خدمت انجام نہیں دے سکے۔ اخبار میں دیا ہے۔ ایکن اس کی حالت تسلی بخش نہیں، اخبار جماعت کی ایڈ پر چل رہا ہے، اگر میں ایڈ بند ہوجائے تو اخبار کا چانا قطعی ناممکن ہے۔

ضرورت ہے کہ ماہوارعلی رسائل جاری کیے جائیں، وقی مسائل پرعلمی طور پرقلم

( نگارشات (حداول ) 😂 🛠 ( 556 ) کا الله کے فرائفل

اٹھایا جائے۔الحاد وزندقہ اپنی پوری قوت صرف کر رہا ہے۔ان کے پاس مادی وسائل کی فراوانی ہے، سادہ دلی سے حکومت تک ان کی پشت پناہی کر رہی ہے۔ ہارے ارا کین شوریٰ کا فرض ہے کہ وہ شوریٰ کے اجلاس میں مالی استحکام کی تجاویز لائیں۔ ا پنے اثر ورسوخ سے خطیر رقوم ہمراہ لائیں، خود اور اپنے رفقا میں بھی اس کے متعلق تحریک کریں۔ ورنہ صرف خشک بحث اور اعتراضات اور نکتہ چینی ہے کوئی مسکلہ حسب ضرورت حل نہیں ہوتا۔

والسلام محمراساعيل كوجرانواله ( ہفت روزہ الاعتصام لا ہور، ۲۲ر جنوری ۱۹۲۸ء)

# جمعيت المحديث مغربي بإكستان

جمعیت المحدیث مغربی پاکتان کے متعلق''جریدہ المحدیث' میں مجھی مجھار مولانا عبدالجيد صاحب مدير جريده لكھتے لكھواتے رہتے ہيں۔ ميں نے مولانا كے جواب سے ہمیشہ اغماض کیا۔ محترم مولانا جعیت کی ورکنگ سمیٹی کے ممبر ہیں، ہراجلال کی انھیں اطلاع ہوتی ہے، وہ عموماً زیارت کا شرف بھی بخشتے ہیں۔میکنگ اوپن ہوتی ہے کوئی راز کی بات نہیں ہوتی ، پھرمولانا کو شکایت ہے کدان کو دفتر سے اطلاع بہم نہیں پہنچائی جاتی۔ اب میں کیا عرض کروں؟ میں ناظم تو ہوں مگر شاید رپورٹرنہیں، مجھے شکایت ہے کہ مولا نا جانتے ہیں مگر جمعیت کی اطلاعات شائع نہیں فرماتے۔ مدیر محترم سے میرے ذاتی مراسم بھی ہیں، جماعت کی اور میری ذاتی اور دوسرے رفقاءِ کار کی کمزوریوں کو وہ خوب جانتے ہیں اور اخباری چھیٹر چھاڑ کے بھی مولانا ماہر ہیں۔ میری حیثیت ان کے سامنے طفل کتب کی بھی نہیں، مولانا نے کئی وفعه بعض معاملات کو اخبار میں لانے کے لیے کہا مگر میں نے ایس باتوں کو غیرمفید سمجھا۔ اس لیے اخبار میں اس کا تذکرہ نہیں کیا، میں اینے اس عیب اور کمزوری کا اعتراف کرتا ہوں کہ جماعت اور رفقاء کے معاملات اور کمزور بول کو حدیث محفل بنانے کا عادی نہیں۔ یہ چند سطور جریدہ اہل حدیث کے نامہ نگاروں کی معتاد حق مولی کی وجہ سے زبان قلم برآ گئیں ورنہ حقیقت یہی ہے:

رضينا من نوالك بالرحيل مولانا ایک دوسری جمعیت المحدیث کے معتد بلکہ مدار المہام میں، اس لیے ان

ہم تمھارے عطیے سے صرف کوچ ہی پرخوش ہیں۔

(گارشات (صدول) ( 558 ) جی ایس ایس ای جمعیت الجدیث مغربی پاکتان کی دلچیپیاں چونکہ دوسری طرف زیادہ بیں اس لیے جمعیت الجحدیث مغربی پاکتان کے ساتھ وہ صرف اتنی دلچیسی رکھ سکتے ہیں کہ کسی نے کوئی شکایت کی مولانا نے ازراہِ خدمت جماعت اخبار میں درج فرما کر مناسب نوٹ لکھ دیا، بس چھٹی ہوئی۔ دراصل مولانا کے دکھوں کا علاج ہمارے پاس نہیں۔ یہ اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے کہ وہ مولانا کے قبی دکھوں کا مداوا فرمائ!

#### مولانا نديم كوموى:

مولانا ندیم کوموی کا ایک گرامی نامه جریده المحدیث (مؤرخه کیم اپریل ۱۹۵۱ء) میں شائع ہوا، مولانا اگر بذریعه ڈاک مجھے براہ راست خطاب فرماتے تو شاید اس طریق سے بہتر ہوتا، تاہم جو کچھ انھوں نے فرمایا ہے خلوص سے فرمایا ہے اس لیے لہجہ کی تلخی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا، اور جہاں تک میں سمجھتا ہوں اس میں کوئی تحق ہے بھی نہیں، واقعات ہیں جن سے انکارنہیں کیا جاسکتا۔

جمعیت اہلحدیث مغربی پاکستان کے جہاں تک دفتری کام کا تعلق ہے قریباً آپ کا ارشاد حرف بحرف صحح ہے، اور اس کے پچھ وجوہ ہیں:

میں بعض وجوہ کی بنا پر نظامت کا بوجھ اٹھانے کے لیے بالکل تیار نہ تھا، احباب کے نقاضا پر اس شرط سے قبول کیا تھا کہ احباب کا تعاون حاصل ہو، میں تمام احباب، ممبران جعیت اور رفقائے کارسے دریافت کرسکتا ہوں کہ آپ حضرات نے دفتر سے کہاں تک تعاون فرمایا؟ کوئی مشورہ دیا؟ بلکہ دفتر کی طرف سے جو خطوط بھیجے گئے چندایک دوستوں کے سوا جواب تک کی زحمت گوارہ نہیں فرمائی گئی۔

﴿ اخبار جماعت کا تھا، اس کا نفع اور نقصان جماعت کا فائدہ اور نقصان ہے، ہم
نے بحمداللہ جماعت کو ذاتی منفعت کے لیے بھی استعال نہیں کیا نہ ہم اس کو
دیانیا جائز سجھتے ہیں، اس صراحت کے باوجود حسب فیصلہ جماعت مختلف جماعتوں
اور احباب کو لکھا، بعض حضرات نے جواب تک کی تکلیف نہیں فرمائی۔ ندیم
صاحب فرمائیں کہ ہیں ان اصحاب کہف کی نیندسونے والوں کو کیسے جگا دوں؟

لْكَارِشَات (حسداول) ﴿ ﴿ 559 ﴾ ﴿ و559 ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

مولوی عبدالمجید صاحب نے بھی جعیت تبلیغ کی نظامت سنجال رکھی ہے اور ان
کا اخبار جعیت تبلیغ کا ترجمان ہے، وہی فرمائیں کہ جعیت تبلیغ کا طول وعرض
کیا ہے؟ اس کے باوجود جعیت کے صدر تو بالالتزام کچھ نہ کچھ لکھتے رہتے ہیں
لیکن ہمارے صاحب صدر کے قلم میں جنبش ہی نہیں۔ فرمایئے! جب اتی اہم
شخصیتوں کا یہ حال ہوتو میں مجزات کہاں سے لاؤں؟ اس کے باوجود عرض کرتا
ہوں کہ جعیت المجدیث پاکتان کی حالت جعیت تبلیغ سے یقیناً بہتر ہے۔
ہوں کہ جعیت المجدیث پاکتان کی حالت جمعیت تبلیغ سے یقیناً بہتر ہے۔
میری مشغولیتوں کا یہ حال ہے کہ مدرسہ کی تدریس اور اہتمام دونوں میرے
میری مشغولیتوں کا یہ حال ہے کہ مدرسہ کی تدریس اور اہتمام دونوں میرے

میری مشغولیتوں کا بیہ حال ہے کہ مدرسہ کی تدریس اور اہتمام دونوں میرے متعلق ہیں، مقامی جماعت میں بھی کافی حد تک دخل دینا پڑھتا ہے، شہری اور مقامی حوادثات سے بالکل بے تعلق رہنے کی عادت نہیں، سیاسیات سے بھی تھوڑا بہت تعلق رکھنا ضروری سجھنا ہوں، اپنی ذاتی مشغولیتیں اس کے علاوہ ہیں، قوت قدسی کا بھی دعوی بالکل نہیں، ان حالات میں آخر آپ حضرات کیا چو خطوط چیا ہے جو کے خط کا جواب بذریعہ الاعتصام کیوں دیا گیا؟ جو خطوط براہ راست دفتر میں آئیں عموماً ان کے جواب خودلکھتا ہوں یا لکھواتا ہوں، اگر آپ حضرات میں کوئی صاحب نظامت سنجالنے کے لیے تیار ہوں تو مجھے کوئی اعتراض نہیں، میں بھی خدمت کروں گا۔ ان شاء اللہ تعالی

مولوی اسحاق صاحب کو بطور نائب ناظم رکھا تھا لیکن اخبار کا کام اتنا ہے کہ وہ بیارے اس سے بمشکل عہدہ برآ ہو کتے ہیں۔

معاملہ روپے کا ہے، جماعتی نظم کا اختلال ہمارے بزرگوں سے ہمیں وراخت میں ملا ہے۔ علما کی انفرادی ضروریات جماعتی فنڈ کی راہ میں حائل ہیں۔ مولوی عبدالہجید صاحب ہی فرمائیں کہ کیا وہ اخبار جعیت تبلغ کے سپر دکر سکتے ہیں اس طرح کہ وہ خود بالکل بے تعلق ہوجائیں؟ سیالکوٹ کی جعیت نے جب اخبار مولانا موصوف سے لیا تو معلوم ہے وہ کس گندگی سے ختم ہوا؟ تفصیل کے لیے مولانا موصوف سے لیا تو معلوم ہے وہ کس گندگی سے ختم ہوا؟ تفصیل کے لیے

نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 560 ) کی 🕊 🦂 جمعیت الجدیث مغربی پاکتان

حافظ محمد شریف سے دریافت فرمائے۔ کون اس راہ میں طائل ہیں؟ جب تک جماعت کے پاس فنڈ نہ ہو کام میں وسعت نہیں ہو سکتی۔

ک آپ حضرات مجھی کبار محض کسی کے کہا گئے تخریبی انداز سے تقید فرماتے جین، کاش تغییری مشوروں سے نوازش فرماسکیس تو ہم سب کواس سے فائدہ ہو۔

ہیں، کاش محمری مشوروں سے نوازش فرماسیس تو ہم سب کواس سے فائدہ ہو۔

حضرت مولانا ثناء اللہ صاحب رشاشہ سے دہلی میں جو گفتگو ہوئی معلوم نہیں وہ

آپ کے حافظہ میں کیوں نہیں رہی؟ کانفرنس کی صدارت کی بحث تھی جس کی

تفصیل حضرت مولانا کے انقال کے بعد ایک ناخوشگوار قصہ ہوگا ورنہ اس کی

پوری تفصیلات میرے ذہن میں ہیں۔ یہاں بحد اللہ اس کا کوئی سوال ہی نہیں۔

جب آپ صاحب چاہیں نظامت حاضر ہے جوصاحب کام کر کتے ہیں تشریف

لائیں یہاں نہ استبداد ہے نہ مطلق العنانی۔ صدر محترم نے بچھلے اجلاس میں

اعلان فرمایا تھا کہ جو صاحب صدارت فرمانا چاہیں تشریف لائیں مگر جماعت

نے صدارت کا معاملہ خود اسی وقت نظر انداز کر دیا۔

اس کے باوجود نہ میں مایوں ہوں اور نہ میں نے گفتے ہی ٹیک دیے ہیں بلکہ
اپی بساط کے مطابق کام کر رہا ہوں، خواص سے ضرور بدگمانی ہے لیکن عوام
جماعت میں ابھی زندگی کی رمق موجود ہے۔ کاش قیادت اپنے فرائض کو محسوں
کرے اور خواص تقید سے زیادہ عمل کی طرف قدم اٹھا کیں۔ تقید اور خصوصاً
تقییری تقید جماعتی زندگی کی روح ہے لیکن کام چور دوستوں کی تنقید بے قیت
جنس ہے جس کا کوئی مجھدار آ دمی خریدار نہیں ہوسکتا
جنس ہے جس کا کوئی مجھدار آ دمی خریدار تست

(الاعتصام، ثاره: ٣١، جلد: ٢، ٢١رر جب ١٣٧٠ه بمطابق ٢٠رايريل ١٩٥١ه)

اس کے سامنے پیش کر جو تمھارا خریدار ہے۔

نگارشات (صداول) المحافظ في ارشات (عداول) المحافظ في ارشات

# چندگزارشات

"المنم" مؤرخه ۱۱ اگست ۱۹۲۱ء میں ایک تقیدی مراسله مولوی عبدالحلیم صاحب خطیب جامع المحدیث شام کوٹ کے قلم سے شائع ہوا ہے۔ المنمر میرے پاس اعزازی اور مسلسل آتا ہے اور میں "المنمر" کے ضروری عنوانات اور مناسب عنوانات اکثر پڑھتا ہوں۔ ۱۰ راگست کا بی تقیدی مراسله معلوم نہیں میری نظر سے کیول نہیں گزرا؟ مجھے تعجب ہے۔ مجھے اس کے متعلق اطلاع برادرم محرّم مولانا محمد داود صاحب راز ناظم اعلیٰ آل انڈیا المحدیث کا نفرنس نے دی جبکہ وہ مدراس کسی اجلاس میں شمولیت کے لیے جا رہے تھے۔ میں اس مخلصان تنقید کے لیے مدری المنمر"، مولوی عبدالحلیم اور مولانا راز اصحاب ثلاثہ کا شکر گزار ہوں۔ زاد کیم الله إخلاصا و نصحا۔

الی مخلصانہ تقیدات جماعتی نظم میں روح کی حیثیت رکھتی ہیں۔ میں نے اسے اب ولہے کے لئے اسے اللہ کا فاظ سے تقید کہا ہے ورنہ در حقیقت بیا امور جماعت کی عملی مساعی میں مفید مشوروں کی حیثیت رکھتے ہیں۔

عزیزم مولوی عبدالحلیم صاحب نے بعض معاملات کو کافی غلط سمجھا ہے، اس لیے کہ وہ لب جو بیٹے کر طوفان سے کھیلنے والوں کو مشورے دے رہے ہیں۔عزیز محترم نے یہ وطیرہ مدیر المنبر سے سیکھا ہے، وہ بھی مدت ہوئی جماعتی ذمہ دار بول سے الگ تھلگ ہو کر ساحل پر بیٹے مشفق واعظ کا بیعیس اختیار فرمائے ہوئے ہیں، اور وعظ کا بیطریق سب سے آسان ہے اس لیے کہ اس میں اپنے عمل کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔ جب حمام ہی نہ ہوتو نگا کون کہے؟ اس کے باوجود تھیجت بہر حال تھیجت ہے، اور مسلمان کا خوشگوار فرض ہے کہ کلمہ حکمت جہاں سے ملے لے لے اور اس پر عمل کی کوشش کرے۔

نگارشات (صداول) کا کارشات (صداول) کا کارشات (صداول)

#### اظهار حقیقت:

اس سے پیشتر کہ میں ان کے تقیدی ارشادات کے متعلق تفصیلی گذارشات کروں حقیقت ِ حال کا اظہار ضروری سمجھتا ہوں۔ یقیناً جمعیت اہلحدیث مغربی یا کتان کا نظم مغربی پاکتان میں دور دور گوشوں تک بھیلا ہوا اور باہم تعاون بھی کافی حد تک موجود ہے کین بہ تعاون رسمی اور آئینی حدود تک ہے۔ ایسے رفقا جو آئینی رسوم سے بے نیاز ہوکر جمعیت کے کام میں اس طرح دلچیں لیں جیسے وہ اپنے ذاتی کاموں میں لیتے ہیں وہ قانون اور آئین کی آڑ لیے بغیر جماعت کے کام کو اپنا کام سمجھ کر کریں ان کی رفاقت برفخر کیا جا سکتا ہے۔ ان مخلصین کی مساعی سے بیاکام جس صورت میں بھی چل ر ہا ہے قابل تعریف ہے لیکن مجھے معلوم ہے اس کے بعض پہلوتشنہ ہیں۔خصوصاً نشر و اشاعت کا پہلو کمزور ہے، اس کی طرف جماعت کے اہل قلم کو توجہ دینی جاہے۔ ساری چزیں میرے کرنے کی نہیں ہیں بلکہ اس کے لیے پوری جماعت کی توجہ ضروری ہے۔ لائل بور کے انتخابات کے بعد وہاں کے بعض افراد نے جو ہنگامہ بریا کیا اور جس انداز سے وہاں کے بعض با اثر افراد نے خاموثی اختیار فرمائی جماعت کے ہرخیراندلیش کی آئکھیں شرم سے جھک جانی جامبیں ۔ مدیر''المنمر'' نے وہاں بھی اینے مواعظ حسنہ کوا تنا گول مول کیا جس ہے بحثیت مجموعی کوئی فائدہ حاصل نہ ہوسگا۔

مدر دالمنر " مجھے آگر معاف فرمائیں تو عرض کروں کہ آپ کی حیثیت اس بزول باہی کی ہے۔ جو میدان میں تو آنے سے رہا، اب یا وہ میدان میں تو آنے سے رہا، اب یا وہ میدان کے قصے بیان کرے گا یا پھر وعظ کہے گا۔ اگر آپ حضرات نے ان لوگوں کی جوعہدوں کی ہوس میں مرے چلے جا رہے ہیں نشان دہی فرما دی ہوتی تو یہ بھی ایک خدمت ہوتی۔ آپ پر وہاں مقامی مصالح غالب آگئے اور دوٹوک بات نہ ہوسکی لیکن لفظِ المجدیث اور مسلک حق سے آپ کو اتن محبت ہے کہ اس کی تنقیص میں جو ہون بان کم پر آیا کہ گرزب!

گے اور اس وقت کے نقاد کا قلم آپ کے تعاقب میں۔ پھر آپ محسوں فر مائیں گے کہ تقدیکتی آسان ہے اور کام کرنا کتنا مشکل؟ اس کے ساتھ ہی اگر مخلص رفقا کی وہی ہی کھیپ آپ کے ہم سفر ہوگی تو مجھے امید ہے کہ آپ کام کے لیے کوئی دوسرا میدان تلاش فرمائیں گے۔
تلاش فرمائیں گے۔

اب این ارشادات کے متعلق گذارشات سنیا!

#### لٹریچر:

اگر پوری جماعت کی طرف سے اس سوال کا جواب جمھے بی دینا ہے تو میں اس فروگذاشت کو تسلیم کرتا ہوں، وقت کے لحاظ سے شستہ زبان میں عمدہ لٹریچر شائع ہونا تو بردی چیز ہے، پرانا محققانہ لٹریچر بھی مرتب کر کے ضح طور پر شائع نہیں ہوسکا۔ حدیث کے اچھے تراجم کے علاوہ معیار الحق، الإرشاد إلی اُمر القلید والاجتہاد، حسن البیان، سیرۃ ابنخاری، قرآن عزیز کا کوئی سلیس ترجمہ مفید حواثی کے ساتھ بھی شائع نہیں ہوا۔ سیرۃ ابنخاری، قرآن عزیز کا کوئی سلیس ترجمہ مفید حواثی کے ساتھ بھی شائع نہیں ہوا۔ بیائی کی ہے جس کے لیے کوئی معقول معذرت نہیں کی جاسمتی۔ ہمارے علما کا ایک بیائی کی ہے جس کے لیے کوئی معقول معذرت نہیں کی جاسمتی۔ ہمارے علما کا ایک حضرات اگر اس بے ضرورت مشغلہ کو چھوڑ کرنشر و اشاعت کا کام کریں تو قوم کے سرحزات اگر اس بے ضرورت مشغلہ کو چھوڑ کرنشر و اشاعت کا کام کریں تو قوم کے سرحزات اگر اس بے ضرورت مشغلہ کو چھوڑ کرنشر و اشاعت کا کام کریں تو قوم کے سرحزات ایک بوجھ اتر جائے اور آ پ ہم خرما وہم ثواب سے شاد کام ہوں۔

پنعلیمی انتشار جب تک کاروباری انداز سے جاری رہے گانشر و اشاعت کا کام

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(نگارشات (حدادل) و حمل ( 564 ) جمال استان استان

## طلباء كابا هر بهيجنا:

آپ نے فرمایا ہے کہ طلبا کو باہر بھیجا جاتا تو قابل فخر کارنامہ ہوتا۔ عزیز محترم نے شاید اس تجویز کے نتائج اور عواقب پر غور نہیں کیا۔ آپ کو معلوم ہے کہ عام تعلیم ادارے پاک و ہند میں کافی ہیں لیکن مشکل میہ ہے کہ ان اداروں میں سلفی طریقة تدریس کی ترجمانی نہیں ہوتی، جود کی دعوت کے علاوہ مسلک المحدیث کے خلاف زہر اگلا جاتا ہے، اور اس میں موحد اور ہر بلوی اداروں میں کوئی امتیاز نہیں۔ بیرونی ممالک میں شاید جود کم ہولیکن آ وارگی سے بچنا ناممکن ہوگا۔

بیرونی ممالک کی آب وہواسے تاثر قبول کرنے کے بعدا گرشخ الجامعہ یا شخ الحدیث داڑھی مصری، حجازی، نجدی یا عراقی انداز کی رکھ لیس تو کیا یہاں کی جماعت کے المحدیث اسے پیند کر لیس گے؟ بیرونی ممالک میں اگر سلفی مکتبِ فکر کی کوئی مدرسہ ترجمانی کرتا ہوتو مطلع فرمائیں، جامعہ کی موجودگی میں اس تجویز پرغور کیا جا سکتا ہے۔ آپ کے سامنے جامعہ از ہر اور جامعہ مدینہ ہوگ۔ آپ اپنی معلومات کی بنا پر آ گاہ فر مائیں آیا ان جوامع میں مسلک سلف کی آبیاری ہوسکتی ہے؟ پھران ممالک میں جومعیار اس وقت وظائف اور مشاہرات کا مروج ہے آیا پاکستان کی جماعت المجدیث ان کی ذمہ داری لے سکتی ہے؟ مولوی محمد شریف صاحب اشرف سے دریافت فر مائیں کہ وہ پاکستان میں کس مشاہرہ پر اقامت فر مائیں گے اور کیا پڑھائیں گے؟ مسلک کو نظر انداز کر دیا جائے تو آپ کی تجویز یقینا قابل غور ہے۔

پھر ان ممالک میں اخلاقیات کا جو معیار ہے اس کا طلبہ پر کیا اثر ہوگا؟ مدینہ
یونیورٹی کے طلب آج کل آئے ہوئے ہیں، ان کے طریقِ رہائش اور این کی اخلاقی
اقد ارکو ملاحظہ فر ماکر اپنی تبحویز پرنظر ٹانی فرمالیں۔ پتوکی تشریف لائیس تو ابا سے بھی
مشورہ فرمالیں۔ میں آپ کی تبحویز کا خلاصہ بیسمجھا ہوں کہ قابل اسا تذہ کے مشاہرات
کی گرانباری سے تو بجیں لیکن ایسے طلبہ جن کی قابلیت اور مستقبل کی کامیابی موہوم اور
مشکوک ہے ان کے خطیر وظائف کا بوجھ برداشت کر لیا جائے، اور آپ کا قلم اور
الاعتصام کے صفحات ان کی آوارگ کی جمایت کے لیے وقف کرویے جائیں سے
الاعتصام کے صفحات ان کی آوارگ کی جمایت کے لیے وقف کرویے جائیں سے
مزا رسوائے عالم ساخت چشم گریہ آلووش
مزا رسوائے عالم ساخت جشم گریہ آلووش

آپ کی دوسری تجویزیہ ہے کہ صرف منتہی طلبا کو داخلہ دیا جائے اور ابتدائی طلبا دوسری درس گاہوں کا رخ کریں۔

عزیزم! ہم نے جامعہ کا آغاز آپ ہی کی تجویز سے کیا اور منتہی طلبا کو ساٹھ ساٹھ روپے وظیفہ دیا، اس کا اثریہ ہوا کہ حضرات طلبہ پورا وقت کھانے پینے میں گزارتے اور کچھ بقیہ دفتر سے جھڑنے نے میں گزارتے کہ میرے استے روپے استے آنے بقایا ہیں۔

• نظیری کو کفل میں لا کر گویا میں نے پچھ غلط کر دیا ہے، بچھے رسوائے عالم کر دیا، آنکھ گریہ زاری سے آلودہ ہوئی۔

نگارشات (حدادل) کا کی از فرارشات (حدادل) کا کی از از نان جهذا و بطله کال وفر

سرگودھا کانفرنس میں جب مجھے ناظم تعلیمات مقرر کیا گیا تو ان حضرات طلبہ کا ایک وفد صرف اس لیے ملا کہ ہمارے اتنے ردیے اور اتنے آنے باقی ہیں۔ اندازِ گفتگو انتہائی

نكليف ده تفايه

پھر نچلے مدارس سے جو خام مال ہمیں ملا وہ اتنا مایوس کن تھا کہ بعض مشہور مدارس کے فارغ طلبہ سورۃ کوثر اور سورۃ الم نشرح کا صبح ترجمہ وغیرہ نہیں کر سکتے تھے، اس مجبوری سے ابتدائی کلاسوں کا رکھنا مناسب معلوم ہوا۔

غالبًا بیہ انظام دو سال رہا، پندرہ یا شاید بیس طلبہ فارغ ہوئے، ان کے متعلق آپ ایسے دیدہ ہمیں مذاق کرتے تھے کہ ایک مولوی کتنے ہزار میں پڑا؟ میں نے عرض کیا کہ تقید کرنا بڑا ہی آسان کام ہے، اس سے لیڈری چیکتی ہے، جراُت بڑھتی ہے کہ ہمارے زورِقلم سے کون فی سکتا ہے؟ ۔۔۔۔ ہمارے زورِقلم سے کون فی سکتا ہے؟ ۔۔۔۔

ناوک نے تیرے صید نہ چھوڑا زبانے میں

ر کے ہے مرغ قبلہ نما آشیانے میں

آخر میں عزیز محترم نے ایک عجیب بات فرمائی ہے۔ فرماتے ہیں کہ جمعیت کے ظم کا ڈھنڈورہ پیٹنے کے باوجود فارغ طلبہ کے لیے کوئی مصرف پیدائیس کیا جا سکا۔عزیزم محترم کی نظر میں یہ بڑے ہی دکھ کا مقام ہے لیکن یہ ایسا دکھ ہے جس کا علاج شاید پچاس سال تک بھی مشکل ہو۔عزیز محترم نے اس دکھ کی شکایت میں انتہائی بچپن کا شبوت دیا ہے، وہ شام کوٹ کی اقامت اور خطابت کے بعد شاید دنیا کے حالات سے بالکل بے تعلق

ہیں، جامعہ اور جمعیت پر تنقید کے سوا دنیا سے بالکلید کٹ چکے ہیں۔ آپ سے زیادہ کون جانتا ہے عربی مدارس میں طلبہ کو کھانے سے لے کر صابن

آپ سے زیادہ لون جانیا ہے عربی مداری میں طلبہ لو کھائے سے سے حرصابن اور حجامت تک مفت مہیا ہوتی ہے، اس کے بالقائل حفری تعلیم پرائمری سے ایم-اے تک قیمتاً ہوتی ہے اور بے حد صبر آزما اور گراں۔ اس کے ساتھ طالب علم اپنے اخراجات کا خود کفیل ہوتا ہے یا ورثا اس کی کفالت کرتے ہیں، کیکن یہ بے چارا پوری

يند گزارشات

طرح لٹ جانے کے بعد جب اس سرحد پر پہنچتا ہے جسے عرف عام میں''فراغت' كتت بن تو حكومت مصرف كى كوئى ذمه دارى نهيس الماتى -

کسی خوش نصیب کو کوئی سفارش مل گئی ورند بیجارے بی۔اے، ایم۔اے پاس کر کے سو پیاس کی ملازمت کے لیے در بدر خاک بسر کرتے پھرتے ہیں، حالانکہ وہاں حکومت کا نظام ہے جس کی پشت پر مادی قوت ہے، وہ اگر جا ہیں تو اس کھیپ کے لیے مصرف پیدا کر سکتے ہیں، کیکن حکومت تعلیم کی ذمہ داری کیتی ہے مصرف کی ذمہ داری نہیں لیتی۔ اس دکھ کا مداوا حکومت یا کتان بلکہ کوئی حکومت بھی نہیں کرسکتی۔ پھر بیہ يجاري جعيت المحديث جس كالورا نظام طوع ورضا اور احباب كي اعانت يرموتوف

ہے۔ یہاں نہ حکومت ہے نہ مادی قوت ۔ پھر پیمصرف کہاں سے لائے؟

معرف نہ حکومت پیدا کر سکتی ہے نہ جمعیت، نہ کوئی دوسری جماعت، بیصرف قابلیت ہی پیدا کرسکتی ہے۔ آپ کی فراغت کے بعد آپ کو یاد ہوگا بعض شہروں میں آپ کی اقامت کا مشورہ ہوا تھالیکن آپ اور آپ کے والدمحترم نے قروی بدویت کو ترجیح دے کرشام کوٹ میں ڈیرے ڈال دیے۔

مجھے مسرت ہوئی آپ کی تفتید تعمیری ہے، قلم اور دماغ دونوں چلتے ہیں، ساحل کو چھوڑ یے طوفان میں اتر ہے اور موجوں سے کھیلیے ، ہم لوگ چراغ سحری ہیں ، پنشن کی عر گزار رہے ہیں۔ متعقبل کے معمار آپ ہیں ، ابھی سے مثبت کام کی عادت ڈالیے، منفی تعریضات ہے بیچے، یہ تعریضات کسی مرض کا علاج نہیں۔ آپ کی بعض چیزوں کو میں نے نظرانداز کیا ہے،مناظرہ مقصور نہیں۔

(الاعتصام، شاره: ۷، جلد: ۲۲،۱۵ ربیج الاول ۱۳۸۳ه بمطابق ۱۳ ارتمبر ۱۹۲۳ه)

# ہمارا سالانہ قومی اجتماع اور ہمارے فرائض

متحدہ ہندوستان میں اہلحدیث مسلک رکھنے والے لوگوں کی تعداد لاکھوں سے متجاوزتھی، ہزاروں بہر اور جیدعلا ہے، سینکڑوں مدارس ہے لیکن نظم ونسق کے اعتبار سے بے حسی جمود کی حد کو پینی ہوئی تھی، بعض حساس طبائع نے نظم جماعت کے لیے اگر کوئی کوشش کی بھی تو الیں رکاو میں درمیان میں حائل ہوگئیں کہ یہ کوششیں اخلاص اور ہمدردی کی پوری پونی کے باوجود کامیا بی سے ہمکنار نہ ہوسیس اس دوران میں ملک تقسیم ہوگیا، خون کی ایک گہری اور طویل لکیر نے برصغیر کو دوحصوں میں بانٹ دیا، ملک تقشیم ہوگیا، خون کی ایک گہری اور طویل لکیر نے برصغیر کو دوحصوں میں بانٹ دیا، نقش کالم پر پاکستان کا وجود امجر آیا، اسلامیانِ ہند کی کثیر تعداد سلح اور وا گہد کی مرحد یں عبور کر کے پاکستان کے وار الامن میں داخل ہوگی جس میں اہلحدیث کے علاقے بھی شامل ہے، ان کے علاوہ بحد اللہ پاکستان میں پہلے سے علاقے کے علاقے بھی شامل سے، ان کے علاوہ بحد اللہ پاکستان میں پہلے سے المحدیث کی معقول آبادی تھی۔

تقسیم کے نتیج میں ہندوستان سے آئے ہوئے اور پاکستان میں پہلے سے سکونت پذیر المحدیث کی تعداد لاکھوں تک پہنچ گئی گر انتثار اور بدنظمی کی کی کیفیت وہی رہی جونقسیم سے قبل تھی، لیکن یہ کیفیت بہت جلد ختم ہوگئی۔ بعض مخلص اور درد مند حضرات کی بے لوث مساعی سے انتثار اور بدنظمی اتحاد اور تنظیم سے بدل گئ، یعنی جولائی ۱۹۲۸ء میں لا ہور میں مغربی پاکستان کی جماعت کے مقتدرعلا اور معزز ارکان کا اجتماع بلایا گیا جس میں ''جمعیت المحدیث مغربی پاکستان' کے نام سے نظم جماعت کی بنیادرکھی گئی۔ الحمد للله علی ذلك حمداً كثیراً كثیراً كثیراً.

نگارشات (صداول) کی کھی اور ذرائع کی قلت کے سبب ہم اپنے کام کی رفقار کو ایس ابتدا میں وسائل کی کمی اور ذرائع کی قلت کے سبب ہم اپنے کام کی رفقار کو اگر چہزیادہ وسیع نہ کر سکے گر اس پر قانع بھی نہیں ہوئے اور اپنی بساط کے مطابق مجھے نہیں ہوئے اور اپنی بساط کے مطابق مجھے نہ کر سے گر اس پر قانع بھی نہیں ہوئے اور اپنی بساط کے مطابق مجھے نہ کر سے میں رہے۔

اواخرمئی ۱۹۲۹ء میں ہماری پہلی کانفرنس لاہور میں ہوئی جس سے ہمارے حوصلے پہلے سے بودھ گئے، ولولے جاگ اُسٹے، جذبات بیدار ہوگئے، قوتِ احساس میں اضافہ ہوا اور ہمیں اپنی صلاحیتوں کے جانچنے اور طریقِ کارکی سمتوں کو متعین کرنے کا موقع ملا۔ اور اس کے ساتھ ہم نے محسوس کیا کہ اس زمانے میں بینہایت ضروری ہے کہ اپنا ایک جماعت اخبار ہو۔ چنانچہ 'الاعتصام' کا اجراعمل میں لایا گیا۔ 'الاعتصام' نے جماعت میں نئی روح پیدا کرنے کی کوشش کی اور جماعت میں جدید طرفِ صحافت کی بنیاد رکھی، اور اس کے کرنے ہماری آ واز دیہات، قصبات اور بلاد میں پنچی۔

اگت ١٩٥٢ء میں ہم نے اپنی تنظیم مہم کو مؤثر اور ہمہ گیر بنانے کی غرض سے رکن سازی کا آغاز کیا اور تھوڑے عرصہ میں ہماری رکنیت ساٹھ ہزار کے لگ بھگ پہنچ گئی، اور کوئی پانچ سو کے قریب مقامات پر جمعیتیں قائم ہوگئیں۔ اسی اثنا میں ہم نے فیصلہ کیا کہ مارچ ١٩٥٣ء میں سالانہ کا نفرنس لائل پور میں منعقد کی جائے گر فروری میں تحفظ ختم نبوت کی طوفان خیز تحریک سے ملک کی پرسکون فضا بے حدمتلاطم ہوگئ، ہمارے علا اور با اثر حضرات جیل میں چلے گئے اور پروگرام وہیں کا وہیں رہ گیا۔ پچھ مارے ملا اور با اثر حضرات جیل میں اعتدال اور فضا میں سکون پیدا ہوا اور اکابر جماعت قید عرصہ بعد جب جذبات میں اعتدال اور فضا میں سکون پیدا ہوا اور اکابر جماعت قید خانوں سے باہر آئے تو ہم نے دوبارہ فیصلہ کیا کہ مارچ ۱۹۵۳ء میں سالانہ کا نفرنس لائل پور میں کی جائے گر راستے میں قانون کی تنظین دیوار کھڑی کر دی گئی اور ضلع بھر میں دفعہ ۱۹۲۳ میں کی جائے اپریل ۱۹۵۳ء میں کی خانونس مانان میں کی، بچھ اللہ مانان کا نفرنس بڑی کامیاب کا نفرنس رہی اور لئی مناوں کا مقاہرہ کیا۔

سیس قدر تعجب کی بات ہے کہ آئی بڑی جماعت کے اکثر افراد کا حال قریب قریب شر بے مہار کا سا ہے، ان کو جو جماعت جب چاہے استعال کر لیتی ہے اور بیہ اس کی سابی چالبازیوں کے پھندوں میں نہایت آ سانی کے ساتھ پھنس جاتے ہیں اور مرکز سے استعواب کی کوئی ضرورت ہی محسوں نہیں کرتے؟ بیہ چیز ہمارے جماعت پندار کے سراسر منافی ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ ہمارا جس طرح ایک علمی اور مسلکی مقام ہے اس طرح ہمارا سیاسی موقف بھی متعین ہو اور کوئی سیاسی و نیم سیاسی جماعت ہمارے افراد کو استعال نہ کر سکے۔ یہ چیز پیدا کرنا بڑا ضروری ہے لیکن یہ اس وقت ہمارے افراد کو استعال نہ کر سکے۔ یہ چیز پیدا کرنا بڑا ضروری ہے لیکن یہ اس وقت ہمارے افراد کو استعال نہ کر سکے۔ یہ چیز پیدا کرنا بڑا ضروری ہے لیکن یہ اس وقت ہمارے افراد کو استعال نہ کر سکے۔ یہ چیز پیدا کرنا بڑا ضروری ہے لیکن یہ اس وقت کی مرضی اور اس کی طرف رجوع کریں اور اپنے سیاسی وعملی معاملات میں اس سے استھواب کریں، اور ہماری رائے وہی ہو جے مرکز پند کرے۔ ہم ہم فرد اور ہم ہم جماعت کی مرضی اور اس کی آ واز مرکز کے تابع ہوجتی کہ ان کی زکوۃ، ان کے عشر اور ان کے عطیات کی تقسیم بھی اس طریت سے ہو کہ ان میں مقامی اور مرکزی بیت المال کے صف متعین ہوں۔

اسی طرح ہمارے تبلیغی اجتماعات ہوں اور یہی کیفیت ہمارے ویئی ہداری میں کارفریا ہو، ان کے نصاب میں اور طریق تعلیم میں پوری پوری وصدت اور یکسانی ہو۔
کارفریا ہو، ان کے نصاب میں اور طریق تعلیم میں پوری پوری وصدت اور یکسانی ہو۔
مغربی پاکستان کے اِس سرے سے لے کر اُس سرے تک سبھی ہداری نظم ونسق کی مغربی پاکستان کے اِس سرے سے لے کر اُس سرے تک سبھی ہداری نظم ونسق کی سلک میں منسلک ہوں اور ان کی زمام اختیار مرکز کے ہاتھ میں ہو۔ اسی طرح ہمارے ہوزہ دار العلوم کے بارے میں ہم یہ چاہتے ہیں کہ اس کی حیثیت ایک جماعت یو نیورشی کی ہواور جماعت کے تمام دینی ہداری اس سے ملحق و منسلک ہوں، اور وہ ایک نوع کا گران ادارہ ہو۔ اس کے اسا تذہ اور ظانمہ کاعلمی اور ذبنی معیار اتنا بلند ہو کہ ہم ان پر فخر کرسکیں اور ان سے ہرقتم کے تعلیمی تبلیغی اور تدریبی کام لے سکیں اور ان کے علم وضل سے جماعت مستنفید ہو۔
ان کے علم وضل سے جماعت مستنفید ہو۔

علاوہ ازیں ادارہ اشاعة النة کے ذریعہ قرآن مجید اورعلم حدیث کی خدمت کرنا مارا اولین مقصد ہے۔ تین ترجموں والا نایاب قرآن مجید اُحسن الفوائد کے حاشیہ کے ساتھ شائع کرنا، (جس کی ایک منزل شائع ہو چک ہے) حدیث کی دری کتابیں اور ان کے بہترین تراجم شائع کرنا، مشکوۃ شریف غرنوی فوائد کے حاشیہ کے ساتھ شائع کرنا، مشکوۃ شریف غرنوی فوائد کے حاشیہ کے ساتھ شائع کرنا، یہ سب چیزیں ہمارے پروگرام میں شامل بین اور بحد اللہ اس کے لیے ہم قدم اللہ ان کے بین، ضرورت آپ کے مخلصانہ تعاون اور ہمدردانہ وابنگی کی ہے۔ پھر اصلاع میں مبلغین کا تقرر ہمارے لیے ایک ضروری مسئلہ ہے جس کو ہم نے لائل بور کانفرنس کے بعد زیرعمل لانا ہے۔

اپی تبکینی سرگرمیوں کومؤٹر بنانے کا ایک طریقہ ہمارے پروگرام میں سے ہے کہ مغربی پاکستان کے چند معروف مرکزی شہروں میں ہوشل کھولے جائیں اور اس فتم کا اہتمام کیا جائے کہ جماعت کے جو طالب علم سکولوں اور کالجوں میں زیر تعلیم ہیں ہم ان کی تربیت کر سکیس اور ان سے ہمارا اتنا گہرا رابطہ ہو کہ تعلیم کے بعد بھی ان سے ہمارے مراسم قائم رہیں اور کسی صورت ہمارا ان کا رشتہ ٹوٹے نہ پائے تا کہ ہماری نئی نسل جو

نگارشات (صداول) کی ( 572 ) کی این البنار توی اجهاع اور مارے فرائض کی البناع اور مارے فرائض کی کولول اور کالجول میں تعلیم یا رہی ہے ہم سے آشنا اور جماعت سے منسلک رہے۔ علاوہ

ووں اور ماہوں میں یہ ہا تا رہا ہے ہم سے اسا اور بھا سے معلک رہے۔ علاوہ اس کے "الاعتصام" کی ترتیب و تہذیب میں نمایاں تبدیلی اور ضخامت میں اضافہ کا معاملہ برا ضروری ہے۔

یہ سب امور ایسے ہیں جن کا تعلق لائل پور کا نفرنس کے ساتھ وابسۃ ہے اور ان پر جو اخراجات اٹھیں گے وہ آپ سے مخفی نہیں۔ ان تمام مصارف کے لیے ابتدائی رقم کی فراہمی کنٹی ضروری ہے؟ یہ آپ جانتے ہیں اور ان امور کی اہمیت کو بھی آپ خوب سجھتے ہیں، لہذا آپ کا فرض ہے کہ آپ ہمارے ساتھ زیادہ سے زیادہ تعاون کریں تاکہ کام کی رفتار میں میسے کا مسئلہ حائل نہ ہو۔

(الاعتصام، شاره: ۲۳، جلد: ۲، ۱۹ بر جمادی الاول ۲۹ ۱۳ هر برطابق ۱۹۵۸ جنوری ۱۹۵۵ء)

نگارشات (صداول) 🗫 📢 ( 573 ) کا 🗫 📢 این باتمی جماعی تک و دُو کی مختفر زوداد

# ا پنی با تیں جماعتی تگ و دو کی مختصر رُ وداد

جماعت اہل حدیث کی تعداد بحمد للہ اس وقت لاکھوں سے بھی زیادہ ہے، اتی بری جماعت میں فرقوں کی طرح نظم عملاً مشکل ہے۔ کثیر التعداد جماعتوں میں حاکمانہ نظم اور قانونی ربط و انقیاد تو پایا جاتا ہے لیکن اخلاقی روابط اور تعلقات کی جو کیفیت چھوٹے گروہوں اور فرقوں میں پائی جاتی ہے اور جو عصیتیں ان کلڑوں اور چھوٹی جھوٹی جماعتوں میں محسوں ہوتی ہیں اکثریتیں ان سے بمشکل متاثر ہوتی ہیں۔

تاہم نظم ایسی چیز نہیں جس کے فائد کے کونظر انداز کیا جاسکے، اس لیے صاحب صدر حضرت مولانا سید محمد داود صاحب نیدت برکاتهم ۔ اور جماعت کے دوسرے محترم رفقا کا عرصہ سے خیال تھا کہ دوستوں کے جمود کو توڑنے کے لیے ذاتی ملا قات کی سلسلہ شروع کیا جائے، مختلف مقامات کے دوستوں سے وہیں جا کر ملاقات کی جائے، ان کی مشکلات کو مجھا جائے اور کام کی راہ نکالی جائے۔

قادیانی اور رافضی جراثیم نے جس طرح حکومت پاکتان کے اداروں میں اپنے کے جگہ پیدا کی ہے اور حکومت کے زیرِ سامیہ جس طرح وہ اپنے اثرات پھیلا رہے ہیں ہماری روایات ہمیشہ اس کے خلاف رہی ہیں۔ اس لیے ہم نے حکومت کی چاپلوی نہ کی ہے نہ ان شاء اللہ کریں گے لیکن اپنے بچاؤ اور حکومت کے لیے تھی آ اور خیر سگالی کے پیش نظر ضروری ہے کہ نظم سے کام کیا جائے اور جماعت کو ان زہر ملے اثرات سے پیش نظر ضروری ہے کہ نظم سے کام کیا جائے اور جماعت کو ان زہر ملے اثرات سے بچانے کی کوشش کی جائے جو بدی تحریکات سے وطن کو جہمتان بنانے میں مشغول ہیں۔ اس لیے راقم الحروف اور برادر محترم مولانا عطاء اللہ صاحب حنیف اور مولانا

#### منڈی چنوں:

الماری الماری الماری الماری المارک ہم منڈی چنوں ضلع ملتان میں قریباً دو بجے شب پنچ ، یہ جلہ کا آخری دن تھا۔ وسیع مسجد المحدیث یہاں زیر تغییر ہے ، اپ رفقا میں عزیز م مولا تا محد داود ارشد یہاں کام کر رہے ہیں۔ ایک دینی مدرسہ بھی زیرِ تجویز ہے۔ یہاں ہیڈ ماسٹر صاحب بڑے مخلص المحدیث ہیں۔ مہاجرین کی خاصی تعداد خود منڈی اور اس کے مضافات میں اقامت پذیر ہے۔ منڈی میاں چنوں کا حلقہ اپ پورے ماحول کو متاثر کر سکتا ہے اور تو حید وسنت کی اشاعت اور ہمارے سیاسی مقاصد کی اشاعت اور ہمارے سیاسی مقاصد کی اشاعت کا بہترین ذریعہ بن سکتا ہے۔ نماز جمعہ میں نے پڑھائی اور اپ مقاصد کو واضح کیا۔ دوسرے دن صبح احباب اور کام کرنے والوں کی ایک میٹنگ بلائی گئی، کو واضح کیا۔ دوسرے دان کیا گیا اور موجودہ علما نے تعاون کے ساتھ اپ گرد و پیش جمعیت کا مرکز سے الحاق کیا گیا اور موجودہ علما نے تعاون کے ساتھ اپ گرد و پیش میں شظیم اور اشاعت تو حید کا وعدہ فرمایا۔

#### جلال بور پيروالا:

یہاں سے رات روانہ ہو کر ۱۸ر مارچ ۱۹۵۰ء کو دو بچے شب ایکسپرلیں سے لودھرال سے تقریباً لودھرال سے تقریباً

• مولایا داود ارشد صاحب، معرت علی والد کے شاگرد تھے انھوں نے بروزسو موار مکی ۱۹۲۲م کو وفات بائی۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

عصر کے بعد مجلسِ شور کی بلائی گئی، جعیت کا مرکز کے ساتھ الحاق کا فیصلہ ہوا۔
اس علاقے میں روافض کا بہت زور ہے۔ ہمارے رفقا میں مولانا سلطان محمود صاحب نہایت مخلص، فاضل اور درد مند نوجوان ہیں۔ ایک مدرسہ ہے جس میں مولانا کے ساتھی اور رفقا ہیں جو درس و تدریس کا کام کرتے ہیں۔ یہ مدرسہ، جماعت اور مولانا سلطان محمود اس علاقہ میں مختنمات سے ہیں۔ یہ علاقہ شرک و بدعت کے لحاظ سے خان نہ جائیت کی یادگار ہے۔ یہاں خدائے لا یزال کے بجائے حسین اور دشگیر پرزیادہ اعتماد ہے گرشکر ہے کہ اہل تو حید بھی غافل نہیں۔ شکر الله مساعیهم!

#### ملتان اور خانیوال:

صبح ۱۹ مرج ۱۹۵۰ء کو یہاں سے بذریعہ لاری شجاع آباد پنچے۔ یہاں تک مولانا عبدالعزیز اور حفرت مولانا شرف الدین دہلوی کی رفاقت بڑی پرکیف رہی۔ شجاع آباد سے ٹرین پرسوار ہوکر خانوال پنچے۔ یہاں کی مسجد اہلحدیث کا سنگ بنیاد حضرت مولانا ابو الوفا ثناء الله صاحب کے مبارک ہاتھوں سے رکھا گیا تھا۔ مسجد اب قریباً کمل ہو چی ہے۔ ہمارے محترم دوست خان عبدالعظیم خان مہاجر فیروز پوری بورے با اصول، پنتہ کار اور بیدار مغز اہلحدیث ہیں۔ یہاں مجلس شوری میں جعیت کا مرکز کے ساتھ الحاق کا فیصلہ ہوا۔ خاں صاحب محترم نے مرکز کی اعانت کا وعدہ فرمایا، رات یہاں بسرکی، صبح یہاں سے بذریعہ بس سروس ملتان پہنچ، محلہ وزیر آباد میں حضرت مولانا عبدالتواب کے در دولت پر پہنچ۔ مولانا عطاء الله صاحب اپنی عادت سے نہ چوکے، کافی کتا ہیں خرید لیس، مجھے بھی زیر بارکیا۔

(نگارشات (حداول) 🗫 🕻 ( 576 ) 💝 📢 اپنی باتنی جماعتی تک ودُو کی مختررُ وداد آه! مولانا عبدالتواب كے انقال نے جارے ليے بورے ملتان كو ورانه بنا

> آن قدح بشکست وآن ساقی نماند $^{f O}$ مولانا واقعى ولى الله تق اورسلف كى يادگار!

### منڈی وہاڑی:

یہاں بذریعہ لاری ۱۹رچ ۱۹۵۰ء کو تین بجے پنیچے۔ بورا منڈی جانے والی لاری کا وقت یا فی جج دن کے قریب تھا۔ مولانا عطاء الله صاحب سامان کے یاس تهرب، میں اور حافظ اساعیل صاحب بازار گئے۔ خیال نہ تھا کہ یہاں بھی کوئی جماعت کا آدمی ہوگا۔ بازار میں وافل ہوتے ہی مولوی غلام رسول صاحب مشیار بوری اور میاں احمد دین صاحب کی دکان پر نظر پڑی، مولوی غلام رسول صاحب جماعت کے مخلص کارکن ہیں۔ ہشیار پور میں انھوں نے بہت کام کیا۔ ان سے معلوم ہوا کہ یہاں بھی معجد المحدیث تقیر ہو چکی ہے، با قاعدہ جماعت بھی موجود ہے جس کے صدر ﷺ حاجی محمعلی ہیں اور ناظم میاں احمد دین صاحب ہیں، خطیب مولوی محمد عیسی صاحب ہیں۔ نماز مغرب اس کچی از بس سادہ مسجد میں ادا کی، اس کے بعد مولانا عطاء الله صاحب نظم جماعت كي اجميت كم متعلق خطاب فرمايا، جماعت نے مرکز ہے الحاق کا فیصلہ کیا۔

#### بورا منڈی:

ہم بعد مغرب احباب سے رخصت ہو کربس سٹینڈ پر مہنچ، بورا منڈی کو لاری آ ٹھ بجے چل کر تقریبانو بیچے نہنجی۔ وہاں جلسہ کے متعلق اعلان ہوچکا تھا۔ ہم سید ھے جلسہ گاہ میں پہنچے، جہاں انظار کے بعد اکثر لوگ جا چکے تھے، آسان ابر آلود تھا اور تقاطر ہور ہاتھا، ٹھنڈی ہوا اور خنکی بڑھ رہی تھی لیکن احباب نے فیصله فرمایا که

وه پالدنوث گیا اور وه ساقی ندر ها۔ محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الکات الدادل) المجھالات (مداول) المجھالات (577) کے العاد میں نے مخصری تقریر کی، تو حید جلسہ ملتوی نہ کیا جائے۔ چنانچہ تلاوت قرآن کے بعد میں نے مخصری تقریر کی، تو حید اور اتباع سنت کا ذکر کیا۔ حاضری کافی ہوگی۔ اس وقت بوندیں پڑ رہی تھیں لیکن حاضرین اطمینان سے سن رہے تھے۔ اس کے بعد اساعیل صاحب نے مؤثر اور برجستہ تقریر فرمائی جو اسی موضوع پرتھی۔ جلسہ دات گیارہ بج ختم ہوا۔ عزیزی مولوی محمد افضل صاحب کے مکان پر قیام تھا، کھانا کھا کر باتیں ہوتی رہیں، قریباً دات ایک محمد افضل صاحب کے مکان پر قیام تھا، کھانا کھا کر باتیں ہوتی رہیں، قریباً دات ایک بج آ رام کیا۔ نماز فجر کے بعد معجد المجدیث میں درس ہوا جو حال ہی میں تغییر ہوئی ہے۔ یہاں مولوی محمد افضل کا خاندان اور مولانا عبد العزیز صاحب سابق منظر ریاست فرید کوٹ تشریف فرما ہیں۔ ضبح انتخاب ہوا، مولوی محمد افضل صدر مقرر ہوئے اور مولوی محمد افسل صدر مقرر ہوئے اور مولوی محمد المحمد بناظم، مولانا عبد الشکور صاحب نے خطابت جعد قبول فرمائی، جماعت کا الحاق کیا گیا۔ یہاں سے ناشتہ کے بعد اس سینڈ پر پہنچ۔

#### منڈی عارف والا:

سری کا دی اور اور کر منڈی عارف والا پہنچ۔ ۲۰ مارچ ۱۹۵۰ء کو قریباً دی بجے لاری عارف والا میں پہنچی۔ کوٹ کپورہ کے یہاں کائی دوست موجود ہیں۔ اوڈ قوم کی کائی تعداد ہے جوعمو ما بدوی اور سادہ زندگی کے عادی ہیں، اور پختہ المحدیث ہیں۔ یہاں المحدیث کی دومبحدیں ہیں، صدر المجمن صوفی محمد ابراہیم صاحب ہیں اور ناظم عاجی شخ محمد سر مدصاحب ہیں۔ دو پہر یہاں گزاری، قریباً غین بجے وفد پاک پٹن پہنچا۔ خیال محمد سر مدصاحب ہیں۔ دو پہر یہاں گزاری، قریباً غین بجے وفد پاک پٹن پہنچا۔ خیال تھا کہ یہاں سے فارغ ہو کر رات کسی دوسری جگہ بسر کریں گے لیکن مولا نا عبدالرحمٰن صاحب ہیڈ ماسٹر امتحانات میں مشغول تھے، اس لیے رات یہیں تھہرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ پاک پٹن جہالت اور مشرکانہ رسوم کے لحاظ سے سارے علاقہ میں مرکزی حیثیت رکھتا ہے، یہیں ہمتی دروازہ ہے جو غالبًا سیدھا دوز خ میں کھاتا ہے۔ یہاں شخ فرید کا مزار ہے اور بہت می قبریں ہیں، جھے اور میرے رفقا کو ان بدی اور مشرکانہ فرید کا مزار ہے اور بہت می قبریں ہیں، جھے اور میرے رفقا کو ان بدی اور مشرکانہ فرید کا مزار ہے اور بہت می قبریں ہیں، جھے اور میرے رفقا کو ان بدی اور مشرکانہ فرید کا مزار ہے اور بہت می قبریں ہیں، جھے اور میرے رفقا کو ان بدی اور مشرکانہ فرید کا مزار ہے اور بہت می قبریں ہیں، جھے اور میرے رفقا کو ان بدی اور مشرکانہ فرید کا مزار ہے اور بہت می قبریں ہیں، جھے اور میرے رفقا کو ان بدی اور مشرکانہ

نگارشات (صدادل) کی کورورداد این باتی جمائی تک وزدی مخترزوداد این باتی جمائی تک وزدی مخترزوداد رسوم سے طبعی نفرت ہے، حضرت شخ فرید الدین کی عقیدت کی وجہ سے ان کے مزار پر دعا کے لیے حاضر ہوئے، دعا کی گئی ورنہ یہال سیاہ دِلی کے سوا کچھ بھی نہیں، خدا کے نام پر دکانداری، جہلا کو دھوکہ دے کرعوام سے تحصیل زر، جھوٹ ہولئے اور جھوٹی آرزؤوں پر جینے کے سوا اور پھی نہیں۔

شام کومولانا عبدالرحمان صاحب سے ملاقات ہوئی، خطیب جماعت مولانا محمد عباس صاحب بھی ملے۔ مولانا کو حدیث کے متعلق عجیب استحضار ہے، نہایت سادہ مزاج اور مخلص بزرگ ہیں۔ مولانا عبدالرحمان صاحب کی مساعی کی وجہ سے یہاں بری عمدہ اور وسیع مسجد بن چکی ہے جوبس سٹینڈ کے بالکل قریب ہے۔ صبح نماز اور درس کے بعد انتخاب ہوا اور الحاق کا فیصلہ کیا گیا، مولانا محمد عباس صدر چنے گئے اور مولانا عبدالرحمان صاحب ناظم۔ منظم کی :

الم ارج ۱۹۵۰ء می کو چل کر دو پہر کے قریب وفد منگمری پہنچا۔ حافظ عبدالحق صاحب ما لک حافظ کا تھ ہاؤس ہمارے پہنچنے سے پہلے بھاگ چکے ہے، غالبًا لائل پور کی شادی پر گئے تھے۔ مولانا عبداللہ صاحب اور مولوی عبدالمنان صاحب اور مولانا عبداللہ صاحب فیروز پوری سے ملاقات ہوئی۔ نظم جماعت کے متعلق گفتگو ہوئی۔ یہ سب حضرات نظم جماعت کے متعلق گفتگو ہوئی۔ یہ سب حضرات نظم جماعت کے نظر مولانا عبدالجلیل پرتھی۔ مولانا یہاں بہت بارسوخ ہیں، بڑی معجد المحدیث کے خطیب ہیں، میرے ذاتی مراسم مولانا سے بہت دیرینہ ہیں۔ میرے تاثرات مولانا کے متعلق بہت میرے ذاتی مراسم مولانا سے بہت دیرینہ ہیں۔ میرے تاثرات مولانا کے متعلق بہت سے نظم جماعت کے متعلق دیر تک تذکرہ ہوتا رہا، مولانا عبداللہ صاحب اور دیگر ارکانِ وفد عبدالمنان صاحب، مولوی عبدالرحلٰن صاحب، مولانا عطاء اللہ صاحب اور دیگر ارکانِ وفد عبدالمنان صاحب، مولانا پرکانی اعتاد ہے۔ دیر تک گفتگو کے باوجود میں مولانا کے مقصد کو نہ موجود تھے۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے مقصد کو نہ سمجھ سکا، مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے مقصد کونہ سمجھ سکا، مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی بے ربط تھے جن میں کوئی تسلسل نہ تھا۔ مولانا کے ارشادات کافی کے دولوں کوئی کوئی تسلسل نہ تھا۔

نگارشات (حدادل) المحالات (حدادل) المحالات (حدادل) المحالات المحال

مولانا سے جدا ہو کر ہم مولانا عبدالجبار سے ملے، بیسادہ مزاج اور پرانی وضع کے بزرگ ہیں اور رائخ العقیدہ مسلمان۔ بیسب لوگ خواہشمند سے کہ مولانا عبدالجلیل صاحب ان کی رہنمائی فرمائیں، ان کومولانا عبدالجلیل صاحب سے دوستانہ شکوے بھی سے۔ اس لیے یہاں جماعت کا کوئی ڈھانچہ نہ بن سکا، ہم نے مناسب سمجھا کہ حضرت مولانا عبدالجلیل صاحب اپنے خیالات پر دوبارہ غور فرمائیں اور پھر ہم کسی وقت حاضر ہول گے۔

امید ہے کہ تمام احباب انہاک سے کام کریں گے اور چند ہفتوں میں جماعت کوایک سلک میں پرو دیں گے۔

(الاعتصام، شاره: ۲۸، جلد: ۱، ۸رالجمادي الثانيه ١٣٦٩ه بمطابق عراريل ١٩٥٠ء)

نگارشات (صدادل) 🗫 📢 ( 580 ) کھنا ہے ۔

وسنواللوالة فنسالة حينوا

# ہمارے تبلیغی جلسے

آج سے چندسال پہلے جماعت ِ المحدیث کی تبلیغی کوششیں تین نہج میں منقسم تھیں:

### ا- كتب سنت كي اشاعت:

چنانچہ لاہور میں مطبع احمدی مرحوم فقیر اللہ صاحب تاجر کتب، امر تسریس حضرت مولانا عبدالعفور صاحب براللہ اور مولانا عبدالاول صاحب غزنوی براللہ نے برا مفید لٹر پچرشائع کیا۔ دبل میں مطبع انصاری نے عجیب عجیب علمی جواہر سے پبک کو روشناس کرایا۔ بنارس میں سعید المطابع نے اچھی کتب کی اشاعت کی۔ نواب صدیق حسن خال صاحب مغفور نے تو علم کے دریا بہا دیے۔ مطبع نظامی نے بروے نایاب علمی موتی اطراف عالم میں بھیر کر دنیا کی تشنہ کامی کے لیے تسکین کا سامان کیا۔ مولانا ثناء اللہ مرحوم کا دفتر علم و حقیق کا ابلتا ہوا چشمہ تھا۔

عرصہ سے بیطریق متروک ہے۔ اس کے باوجود اچھی اچھی اشتہاری جماعتوں سے جماعت المجھی اشتہاری جماعتوں سے جماعت المجھی ہے اور زیادہ بھی۔ تاہم اس وقت اشاعت کتب کی طرف توجہ کی بہت زیادہ ضرورت ہے۔ کاروباری مشاغل دنیا میں اس طرح بروھ رہے ہیں کہ متنقبل قریب میں کئی کئی دن تقریروں کے لیے وقت نکالنا مشکل ہوگا اور اس فتم کے عام خطاب بہت گراں پڑیں گے۔

#### ۲- مدارس:

دوسراطرین دروس اور مدارس کا تھا۔ بیٹھوس علمی مشغلہ تھا جس سے بے حدمفید نتائج پیدا ہوئے۔ حضرت میال مید نذیر حسین الملطن کے بعد پنجاب میں دارالعلوم محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حداول) کی ( 581 ) کی است المعنی جلید کی است المعنی المعنی جلید کی است المعنی المعنی جلید کی المعنی المعنی جلید کی المعنی المعنی جلید کی المعنی المعنی جلید کی المعنی جلید کی المعنی المعنی جلید کی المعنی جلید کی المعنی المعنی

تقویۃ الاسلام امرتسر، مدرسہ نفرۃ الاسلام وزیر آباد اور تکھوکے نے بے حد مفید کام
کیا۔ حضرت مولانا عبد البجبار غرنوی، حضرت الاستاذ حافظ عبد المنان صاحب مغفور
الی جامع شخصیتوں نے بوے بوے علما پیدا کیے، ان مدارس کے طلباء بیرونی ممالک
میں بھی دور دور تک بھیل گئے۔ اس وقت بھی مغربی پاکستان میں مدارس کی خاصی
تعداد موجود ہے گر اب بید کانوں کی صورت اختیار کر گئے ہیں، بعض مقامات پرتعلیم
سے زیادہ ان مدارس کو چندہ کی فراہمی کے لیے صرف ذریعہ تصور کیا جاتا ہے۔

ضرورت ہے کہ یہ مدارس زیادہ سے زیادہ مربوط اور منظم ہوں، ان کے نصاب میں وحدت پیدا کی جائے، طلبہ اور اسا تذہ کے لیے ایسے تواعد مرتب ہوں جس سے دین تعلیم میں آ برومندی کی شان پیدا ہو۔ طلبا اور اسا تذہ کے اخلاق گداگری اور طبح کی نذر نہ ہوجا کیں۔ بعض مہتمین مدارس نظم کی پابندیوں سے گھبراتے ہیں۔ اسا تذہ اور طلبا اگر اس تعمیری عمل کے لیے مخلصا نہ طور پر آ مادہ ہوجا کیں تو یہ مشکل کام حل ہوسکتا ہے اور اس کے نتائج ایک بہترین تعلیم مستقبل کی کفایت کر سکتے ہیں۔ جعیت ہوسکتا ہے اور اس کے نتائج ایک بہترین تعلیم مستقبل کی کفایت کر سکتے ہیں۔ جعیت المحدیث کا مرکزی دفتر اس معاطع میں ہرمکن تعاون کے لیے تیار ہے۔

#### سرحکے:

تیرا طریق مجالس اور خطاب عام کا تھا، اس خطابی طریق نے اصلاحِ عقائد میں ایک انقلابی انداز پیدا کر دیا۔ بدی رسوم کی اصلاح میں خطاب عام سے بے حد فائدہ ہوا۔ عورتوں کی حاضری کی وجہ سے ان مجالس سے گھریلو اصلاح میں بہت زیادہ مدد ملی۔ مولانا ثناء اللہ صاحب را شنئ کو ان مجالس کی تشکیل و اور تنظیم میں امامت کا مقام حاصل تھا۔ حضرت مولانا کی تقریر عموماً ان تبلیغی اور اصلاحی مجالس کی جان ہوتی تھیں۔ ان کا دکش انداز بیان اور اس میں ظرافت کی آمیزش تو سونے پر جان کا دی تقریر عموماً کا م دیتی تھیں۔ ان کا دکش انداز بیان اور اس میں ظرافت کی آمیزش تو سونے پر سہا گہ کا کام دیتی تھی۔

ضرورت ہے کہ ان مجالس کو اور منظم کیا جائے اور کوشش کی جائے کہ یہ مجالس برنس اور پیشہ کی کی صورت نہ اختیار کر جائیں۔ تقاریر موضوع کی پابندی کے ساتھ مقامی اور وقتی ضرورت کے مطابق ہول، نہ جلسہ کرنے والوں کا مقصد عوام کی خوشنودی اور چندہ کی فراہمی ہو نہ علا ہی پیشکیاں وصول کریں اور وعدہ خلافیوں سے اپنی آبرومندی کو نقصان پہنچائیں۔

جلسوں کی تواریخ کا افرار نظام ادر مشورہ سے ہو اور اہل علم ہر وقت پہنچیں اور ایپ فرائفن کا احساس فرمائیں۔ تقاریر میں خوش مذاقی ہو، پھکو بن نہ ہو۔ مذاق کو عامیا نہ انداز سے پوری طرح محفوظ رکھا جائے۔

جمعیت مغربی پاکتان نے اس معالمے میں امسال تھوڑی سی منظم کوشش کی جس کے نتائج کافی مفید ثابت ہوئے۔ اسے اگر تھوڑا اور منضبط کیا جائے تو نتائج اور بھی شاندار ہوسکتے ہیں۔ مقامی احباب کو اپنی مقامی ضرورتوں کے مطابق کچھ مضامین کے انتخاب کا حق ہونا چاہیے تا کہ مقامی لوگ ان مجالس سے مستفید ہوسکیں اور مقامی غلطیوں کی اصلاح ہوسکی۔

### منڈی میاں چنوں:

یہاں مولوی داود صاحب ارشد ہوشمندی سے کام کر رہے ہیں، ایک سادہ گر وسیع مسجد تیار کی گئی ہے۔ یہاں پہلے اہل تو حید کے صرف ایک یا دو گھر تھے، اب بحمہ اللہ خاصی تعداد موجود ہے۔ اچھے ہوشمند، مستعد کارکن یہاں موجود ہیں جو خلوص سے کام کرتے ہیں، یہاں مخضر سا دینی مدرسہ ہے اور دارالحفاظ، جہاں بچوں کو حفظ اور ناظرہ دونوں طرح قرآن عزیز پڑھایا جاتا ہے۔

دیہات میں بھی جماعت موجود ہے، مولانا مقامی جماعت سے ملتے جلتے رہتے ہیں، ہمیں افسوس ہے کہ مولوی داود صاحب ہیں اور باہمی ربط اور الحاق سے کام کرتے ہیں، ہمیں افسوس ہے کہ مولوی داود صاحب نے اس دفعہ کی شورہ نہ ہوسکا۔ امید فعہ کے اس دفعہ کی مشورہ نہ ہوسکا۔ امید محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الگارشات (صداول) کی کواپنے دورول سے پورا کر دیں گے۔ یہال امسال جلسہ مؤرخہ کے مولوی داوداس کی کواپنے دورول سے پورا کر دیں گے۔ یہال امسال جلسہ مؤرخہ کے مولوی معین الدین صاحب کصوی، مولوی یکی صاحب حافظ آبادی، برادرمحترم حافظ اساعیل اور حافظ عبدالقادر صاحب روبڑی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ بقیۃ السلف مولانا حافظ عبداللہ صاحب روبڑی بھی موجود تھے۔ حافظ صاحب محترم نے بردا طویل درس بوقت محترم کا وجوداس وقت معتنم ہے، خدا تعالی ان کے فیوش کو دائم و قائم رکھے۔

#### خانيوال:

یہاں پہلے محترم حکیم جمال الدین اور میاں محمد عمر صاحب جماعت کے مخلص کارکن تھے۔ ایک مختری سادہ مسجد موجودتھی، مہاجرین کی آمد سے جماعت کی تعداد کافی ہوگئے۔محترم حکیم عبدالعظیم خال صاحب فیروز پوری پرانے تجربہ کارمخلص کارکن ہیں۔ یہاں مخلص اور جو شلے احباب سے مل کرخوشی ہوئی۔

صدر محترم حضرت مولانا محمد داود صاحب غزنوی یہاں آغاز اجلاس ہی میں پہنی اسے تھے، احباب سے ذاتی طور پرال کرنظم جماعت کے متعلق محترم نے بہت کام کیا۔
ایک مجلس شوری بلائی، جس کے صدر حضرت مولانا ہی تھے، اطراف سے احباب کافی تعداد میں آئے ہوئے موجود تھے۔ علاقہ میں ہرکام کے لیے احباب نے نام دیے، اور رضا کارانہ طور پرکام کرنے کا وعدہ کیا۔

تبویز ہوا کہ جماعت یہاں پرائمری تعلیم کے لیے ایک سکول کھولے اور اس میں اپی تعلیم کولازمی رکھے، اور بچوں میں دینی دلچسپیاں پیدا کی جائیں۔

پ امید ہے کہ محترم میاں محمد حسین صاحب بی۔ اے، ناظم المجمن اہل حدیث تفکیل امید ہے کہ محترم میاں محمد حسین صاحب بی۔ اے، ناظم جماعت کا کام بڑے کے متعلق جلدی اطلاع دیں گے اور اپنے گرد و پیش میں نظم جماعت کا کام بڑے انہاک سے کریں گے۔ اور اپنے کام سے جمعیت مرکزی کے وفتر کومطلع فرماتے رہیں گے۔ خانیوال میں بیہ جلسہ ۲۲-۲۳ مارچ ۵۲ ء کو ہوا تھا۔

لَكُارِشَات (صداول) ﴿ 584 ﴾ ﴿ 584 ﴾ ﴿ 584 مَارِي تَلِيغَي جِلْيِي

### جمعیت ملتان شهر:

ملتان میں جماعت کا وجود بہت پرانا ہے، یہاں کی جماعت بحداللہ کافی دولت مند ہے، حاجی کریم بخش صاحب، حاجی خدا بخش اور اساعیل صاحب جماعت کے ساتھ کافی مالی ہمدردی فرماتے رہتے ہیں۔

ایک بہترین دینی مدرسہ قائم کیا ہوا ہے جس کی کفالت جماعت کے ذمہ ہے،
احباب خیراس میں حصہ لیتے ہیں۔ مولانا ملک عبدالعزیز صاحب مدرسہ کے مہتم ہیں،
ضلع ملتان کی جماعت المجدیث اور اکثر پرائمری جماعتیں مرکزی جماعت سے ملحق
ہیں۔ ملتان جس طرح ایک مرکزی مقام ہے، مقامی جماعت بھی بحداللہ کافی کام کر
رہی ہے۔ شیخ عبدالرشید صدیقی کا نام قابل ذکر ہے۔

یہاں اطراف و جوانب کے احباب سے مجلس شوریٰ بلائی گئی، اس کی صدارت کے فرائض بھی صدر محتر م حضرت مولانا غزنوی نے فرمائے۔ مولانا حافظ محمد اساعیل روپڑی اور مولانا عبدالمجید صاحب سوہدروی نے شوریٰ میں نظمِ جماعت کے متعلق مفید مشورے عنایت فرمائے۔

اس ضلع میں جماعت بحمد الله کافی حد تک منظم ہے۔ مولانا عبدالعزیز صاحب سوہدروی اور مولانا ابوحفص اور مولانا عبدالغفار حاضرین سے خاص کر قابل ذکر ہیں اور میدلوگ بحمد الله جماعت کے سرگرم کارکن ہیں۔

ملتان میں جلسہ مؤرخہ ۲-۵-۲ راپریل ۵۲ ھے کو ہوا، مختلف عنوانات پر مفید تقاریر ہو کیں۔ بڑی اہم تجاویز پاس ہو کیں، جن کا متن عنقریب شائع کیا جائے گا۔

كبروز يكا:

بی صلع ملتان میں قصور لائن پر واقع ہے، یہاں پہلے کوئی بزرگ مولا نامعین الدین عظم، ان کے علم وفضل کی وجہ سے اہل حدیث کا نام زندہ ہے۔ ان کی اولا دونیوی طور

نگارشات (صداول) کھی کھی ہے گئی ہے ہے۔ خدا تعالی انھیں توفیق دے کہ وہ اپنے باپ کی جگہ سنجال سکیں۔ پر کافی صاحب ثروت ہے لیکن دینی مشغلہ نہیں ہے۔ خدا تعالی انھیں توفیق دے کہ وہ اپنے باپ کی جگہ سنجال سکیں۔

اب تحصیل فاضلکا سے مہاجر آکر آباد ہوئے ہیں اور ایک نی مجد تغیر ہوئی ہے۔ کام کرنے کے لیے نوجوان مستعد ہیں، مولوی مطبع اللہ صاحب خطیب ہیں۔ قصبہ کانی بارونق ہے۔

یہاں مورخہ ۸۔۹؍ اپریل کو جلسہ ہوا تھا، مولانا عبداللہ صاحب ثانی، مولانا عبدالمجید صاحب سوہدروی اور بہت سے علما تشریف لائے تھے۔

یہاں اطراف میں جماعت بہت کم ہے بلکہ بالکل ناپید ہے، کہروڑ لِکا کے دوست اگر خلوص اور توجہ سے کام کریں تو یہاں ان کے لیے بہت سا موقع ہے، اطراف و جوانب میں توحید وسنت کی آ واز کو بلند کرنا چاہیے۔

خود کہروڑ پکا میں شیعہ اور بریلو یوں کا کافی جرچا ہے، اہلسنت کا فرض ہے کہ ان بدعی خیالات کی اصلاح وعظ ونصیحت اور اچھے اخلاق سے کریں۔ کہروڑ پکا میں عجلت کی وجہ سے کوئی مجلس شور کی نہ ہو سکی۔محترم مولانا عبداللہ ثانی نے مقامی احباب کونظم اور الحاق جماعت کے متعلق فرمایا اور سمجھایا، جسے سرکردہ احباب نے قبول فرمایا۔

### جمعيت المحديث قصور:

اا ۱۱ اربیل ۵۲ و جعیت المحدیث قصور کا اجلاس تھا جس میں حضرت مولانا داود غرزی اور جامع العلوم حضرت مولانا حافظ عبدالله صاحب روبی مدعو تھے۔ نماز جعہ محترم حافظ صاحب نے پڑھائی۔ عزیز محترم معین الدین صاحب تکھوی نے رات مسئلہ توحید پر مبسوط تقریر فرمائی۔ مولانا محی الدین صاحب تکھوی، ایم۔ ایل۔ اے بھی اس اجلاس میں شریک تھے۔ اجلاس ہر یلوی حضرات کی مخالفت کے باوجود بے حدرونت تھا۔ صبح مجلس شوریٰ کا اجلاس ہوا، صدر محترم حضرت مولانا غرنوی شوریٰ اجلاس میں شریک تھے۔ اجلاس ہوا، صدر محترم حضرت مولانا غرنوی شوریٰ اجلاس میں

نگارشات (صداول) 💸 🛠 ( 586 ) کھنا 💮 📆 🖟

شریک نه ہوسکے۔مولانا حافظ عبداللہ صاحب روبڑی اجلاس شوری میں موجود تھے اور معاملات پرسیر حاصل بحث ہوئی۔

دوسرا مسئلہ جماعت کی تنظیم کا تھا جس کے طریق اور اس کی مشکلات کے متعلق مختلف احباب نے اپنے اپنے خیالات کا اظہار فرمایا، اس گفتگو سے عوام کی بے قراری کا اظہار ہوتا تھا۔ یہ جذبہ ظاہر کرتا تھا کہ باہمی تعلق میں نظم و ضبط کی از بس ضرورت ہے اورعوام اس کے خواہ شمند ہیں۔

محترم حاجی نواب الدین صاحب آف بھویہ اصل نے ایک بڑے اہم معاملہ کی طرف توجہ دلائی۔ انھوں نے فرمایا کہ توحید وسنت کی اشاعت میں اس علاقے میں تین خاندان اثر انداز ہیں: (۱) غزنوی خاندان، (۲) تکھوی خاندان، (۳) روپڑی خاندان۔ آیا یہ تینوں خاندان اس تنظیم سے متفق ہیں؟

یہ سوال گوب موقع تھا تا ہم صدر شوری مولانا معین الدین صاحب نے اس پر گفتگو کی اجازت دی اور مجلس میں مختلف حضرات نے اپنے اپنے خیالات کا اظہار فرمایا۔
صدر شوری مولا تا معین الدین صاحب نے فرمایا: ہم اس جمعیت المحدیث سے پوری طرح متفق ہیں، مدرسہ بھی جمعیت کی ہدایات ہی کے ماتحت ہے اور جمعیت المحدیث اوکاڑہ سب سے پہلی جمعیت ہے جس نے مرکز سے الحاق کیا۔ محترم مولانا حافظ عبداللہ روپڑی بھی تشریف فرما تھے۔ محترم حافظ عبدالقادر صاحب نے فرمایا کہ ہم حافظ عبداللہ روپڑی بھی تشریف فرما تھے۔ محترم حافظ عبدالقادر صاحب نے فرمایا کہ ہم جمعیت کے ساتھ متفق ہیں، ہمیں بعض اوقات نظر انداز کرنے کے باوجود ہم ہمیشہ جمعیت کے ساتھ متفق ہیں، ہمیں بعض اوقات نظر انداز کرنے کے باوجود ہم ہمیشہ جمعیت کے ساتھ رہے اور آئندہ بھی جو تھم ہو ہم اس کی تغیل کے لیے حاضر ہیں۔

حاضرین مجلس میں ہمارے نوجوان علما سے مولوی حافظ کیجیٰ میر محمد اور مولانا عنایت اللہ صاحب، مولانا شبیر احمد صاحب، مولوی محمد رفیق صاحب اور دوسرے

کامیابی سے ختم ہوئی اور حاضرین بہت مطمئن اور محظوظ ہوئے۔

قابل احترام دوست موجود تھے۔سب نے اپنے اپنے علاقے میں کام کا وعدہ کیا۔ الله تعالیٰ سب کونیکی اور خلوص کی تو فیق عطا فرمائے۔آمین

### جمعیت المحدیث گوجره (لاکل پور)

۱۳ اور الربیل کو یہاں جلب ہوا تھا، اس شہر میں اہاحدیث کی تعداد صفرتھی، اب انقلاب ۲۷ء کے بعد لدھیانہ کے اطراف سے کچھ اہل تو حید یہاں آ کر آباد ہوئے ہیں، جوعر بت اور افلاس کے باوجود اخلاص کی نعمت سے سرشار ہیں۔ اس محبت میں انھوں نے جلسہ کی تواریخ مقرر فرما ہمیں۔ انتظام کی ابتدا اور ناتجر بہ کاری کے خطرہ سے میں ۱۲ اربیل جلسہ کی دو پہر کو گوجرہ پہنچ گیا، برادر عزیز مولوی عبدالحمید صاحب مدرس نے جلسہ میں مناسب حصہ لیا، ان کے خلوص اور انہاک سے جلسے کی رونق دوبالا ہوگئی۔ مولوی احمد دین صاحب محمد مولانا عبداللہ صاحب ثانی، مولوی علی محمد صاحب صمصام اور بہت دین صاحب محمد میں وجود اس ماحول میں برکت محصل کے وجود اس ماحول میں برکت محصل ہے، محتر م کی موجودگی سے نوجوان کارکنوں کو بہت مدد ملی۔

جلسہ کی حاضری سے معلوم ہوا کہ اطراف میں اہل توحید کی کافی تعداد موجود ہے جن سے ربط کی ضرورت ہے۔ یہاں کوئی مجلس شور کی نہ ہوسکی، نہ اطراف کے بزرگوں سے تعارف ہوسکا۔

جمعیت المحدیث لائل پور کا فرض ہے کہ وہ ضلع میں کام کو پھیلائے، گر افسوں کہ جمعیت لائل پور نے نہ تو تا حال مرکز سے تعلق اور ربط قائم کیاہے نہ وہ اپنے اختلافات پر قابوبی پاسکی ہے۔ امید ہے کہ جمعیت لائل پورجلد از جلد کام کو ہاتھ میں لے گی، ورنہ مرکز کو دوسر نے ذرائع سے ضلع کا کام اپنے ہاتھ میں لینا پڑے گا۔

ضلع لائل پور میں جماعت لاکھوں کی تعداو میں موجود ہے، مقامی جماعت کی سستی کی وجہ سے ضلع میں کوئی کام نہیں ہوسکا، ضلع میں اور بھی بہت سے ایسے مقامات

ہیں جو مرکزی حیثیت اختیار کر سکتے ہیں لیکن میں چاہتا ہوں کہ جمعیت اپنے فرائض کا احساس کرے اور ضلع میں جماعت کومنظم کرے۔

تا ندلیا نوالہ اور اوڈ انوالہ میں ایسے مردانِ کار موجود ہیں جوضلع میں بہتر کام کر کئے ہیں۔ اور بھی بہت سے مقامات پر جلنے ہوئے لیکن قلتِ وقت کے سبب میں وہاں نہیں پہنچ سکا، وہاں کے احباب رپورٹ بھیج کرشکریہ کا موقع دیں۔
(الاعتمام، شارہ: ۳۱، میلد: ۳۳، میلد: ۳۳، میلد: ۱۹۵۲م)

نگارشات (حسراول) 🗫 🚓 ( 589 ) 💝 🚓 ماعت الجحديث صوبه مرحد

# جماعت المحديث صوبه سرحد

حضرت مولانا ابوالوفاء ثناء الله صاحب مرحوم کے انتقال سے جو خلا پیدا ہوا ہے اسے پاٹنا بظاہر نامکن ہے لیکن سب سے بڑی مصیبت یہ ہے محترم مرحوم کے بعد جماعت میں جس قدر جماعت میں جس قدر جماعت میں جس قدر برگ پاکتان یا ہندوستان میں موجود ہیں ان میں کسی کی شناسائی پورے دونوں منطقوں میں نہیں۔ تمام بزرگوں کے تعارفی دائرے مخصوص حلقوں تک محدود ہیں۔

مرحوم کی واقفیت پورے ہندوستان اور پاکستان کے منطقہ میں تھی۔ پھر یہ شناسائی افراد واشخاص تک ہی محدود نہتھی بلکہ افراد کی ذاتی صلاحیتوں تک سے مولانا کی مردم شناس طبیعت آگاہ تھی۔

جماعت کے ایک ایک فرد، اس کے جائے قیام، جماعتی صلاحیت کار اور طبیعت کے رجحان تک سے موصوف آگاہ میری کے رجحان تک سے موصوف آگاہ میے۔ اپنے ساتھیوں میں مجھے خیال تھا کہ میری واقفیت زیادہ ہے لیکن تجربہ سے معلوم ہوا کہ جماعت کا حلقہ بحد اللہ تملی بخش ہے، ملک کے دور افرادہ کونوں اور پہاڑیوں کی وادیوں میں جماعت اپنی سچائی اور دل پذیر اصولوں کی بدولت ترقی کررہی ہے۔

### حَجَنَكُرُ هِ:

مولوی محمد ادریس صاحب نے راولپنڈی سے جلسہ جھنگڑہ سے متعلق اطلاع دی، مجھے خیال بھی نہیں تھا کہ اس گرد و پیش میں بھی اہل سنت والحدیث کی کوئی جمعیت ہوگی۔مظفر آباد، مانسہرہ، پرسچہ وغیرہ میں توحید وسنت کے انژات کا کم وہیش علم تھا گر حویلیاں کے ماحول سے مجھے بالکل لاعلمی تھی۔ وہاں پہنچ کرخوشی ہوئی کہ ایبٹ آباد الگارشات (صراول) الله المن كوه مين سيستى آباد ہے۔ حويليان سيشن سے دُهائى ميل كو پر سلطان پور كے پاس دامن كوه مين سيستى آباد ہے۔ حويليان سيشن سے دُهائى ميل كے قريب سيستى ہوگى۔ موسم معتدل، پہاڑوں كى چوٹيان سرسز، پائى بافراط اور خوشگوار ہے۔ يہاں مولانا عبدالغن صاحب كا وجود غنيمت ہے، مولانا خاموش اور مخلص بزرگ ہيں۔ آپ كى تعليم و تربيت سے مولوى عبدالله صاحب اور حكيم برق اليے نوجوان اپنى قوت عمل اور بصيرت كے لحاظ سے جماعت كے متنقبل كے ليے نيك فال ہوسكتے ہيں، خدا تعالى ان نوجوانوں كو توفيق دے كہ وہ ذاتيات سے او نچ ہوكر جماعت كے مفاد كو مقدم ركھ سيس، بعض ذاتى مناقشات كى وجہ سے يہاں جماعت جماعت كى وجہ سے يہاں جماعت ہے مفاد كو مقدم ركھ سيس، بعض ذاتى مناقشات كى وجہ سے يہاں جماعت ہے مفاد كو مقدم وضبط سے كام ليا جائے تو دينى مفاد كے علاوہ سياى اور معاشى فوا كہ بھى عاصل ہو سكتے ہيں۔

### خال مهدی زمان خال صاحب:

ای ماحول کے احباب سے خال مہدی زمان خال آف کھلا بٹ کو میں دیر سے جانتا تھا، خال موصوف نہایت رائخ العقیدہ موحد ہیں اور علی وجہ البھیرۃ اس مسلک کے پابند ہیں، ان کا سیای ذوق بھی دیا نت کی پابند ہوں سے آ زاد نہیں، عمو ما پنجاب کا سفر فرماتے ہیں تو ضرور ملتے ہیں۔ خال صاحب کو اگر ہزار داستال بھی کہا جائے تو بجا ہے، وہ ہر موضوع پر سیر حاصل گفتگو فرماتے ہیں، خلافت، کا نگریس اور احرار کے سیای کارناموں سے ان کا دماغ لبریز ہے، ان تمام جماعتوں میں تھوڑا بہت کام بھی کیا ہے۔ احراری طریق کار کے وہ برسول مداح رہے ہیں اور اس میں کام کرتے رہ ہیں لیکن میں یقین رکھتا ہوں کہ جماعت کے نظم وضبط کی مساقی سے ان کا اعمالنامہ بیں لیکن میں یقین رکھتا ہوں کہ جماعت کے نظم وضبط کی مساقی سے ان کا اعمالنامہ صاحب معاف فرما کیں، بیالی شکایت ہے جہاں معذرت سے کام نہیں چلے گا۔ مرحدی احباب نے بھی ان کی اس بے عملی کی بہت شکایت کی، سرحدے اہل تو حید شاکی تھے کہ خاں صاحب الیکشن پر تو ہزاروں رو پیے صرف فرما سکتے ہیں لیکن جماعت محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کھی ( 591 ) کھی است الجدیث صوبہ مرحد کا خزانہ ہمیشہ ان کے تاریخی بخل کا شاکی رہا، وہ اپنے علاقے کے رؤسا میں شار ہوتے ہیں لیکن جماعت ان کے ایسے کارنامول سے یکسر محروم ہے۔

ہم بذریعہ الاعتصام خال صاحب سے استدعا کرتے ہیں کہ وہ اپنے صوبہ میں

پوری توجہ اور انہاک سے کام کریں، الله تعالیٰ ان کی دینی اور دنیوی ضرورتوں کے لیے حالات سازگار بنا دے گا اور انھیں اجر جزیل عطا فرمائے گا۔

مولانا محمہ ادریس صاحب تھیا گلی، پین عبدالرحمٰن صاحب شیشہ والے پیٹاور،
ایم۔ اے، صاحب زادہ صاحب ایل ۔ ایل۔ پی صدر جمعیت المحدیث مردان اور
احباب سرائے صالح و دیگر مخلصین جماعت وہری پورہ ہزارہ باہم مل کر اپنے حلقہ کی
جمعیت کو منظم کریں اور کام کو باہمی تعاون سے مضبوط کریں۔ باطل پرست جماعتیں
آپ کے سامنے ترتی کر رہی ہیں، اور آپ صرف تماشائی کا فرض انجام دے رہے ہیں س

بری نهفته رخ و دیو در کرشمه و ناز بسوخت عقل زجرت که این چه بو العجی ست

جس قدر جلد ممکن ہوسکے خال مہدی زمان خال صاحب ان تمام احباب اور دوسرے بزرگول کو جنعیں جماعت کے لیے مفید دوسرے بزرگول کو جنعیں جماعت کے معاملات سے ہمدردی ہواور جماعت کے لیے مفید ہوسکیں، بلائیں اور نتائج سے دفتر کو مطلع کریں۔ دفتر کی خدمات اس کے لیے حاضر ہیں۔ مولانا عبدالغنی صاحب جھنگڑہ علیل ہیں، احباب دعا فرمائیں کہ اللہ تعالی انھیں صحت عاجلہ عطا فرمائے۔

(الاعتصام، شاره: ۳۵، جلد: ۲، اارشعبان ۲۹ ۱۱هه برطابق ۱۹۵م کی ۱۹۵۱ء)

<sup>•</sup> پری نے اپنا چیرہ چھپایا ہوا تھا اور دیوحسن نمائی میں مشغول تھا،عقل حیران تھی کہ یہ کیا تما شاہے!

لْكَارِشَات (صداول) 😂 📞 ( 592 ) 😂 👣 ( صداول )

# جمعيت المحديث علاقه گليات

علاقہ گلیات ملحقہ کالا باغ میں اہل تو حید کی تعدادستر اسی ہزار کے پس و پیش ہوگی۔ یہ حضرات عملاً سب اہل حدیث ہیں۔حضرت سید اساعیل صاحب شہید رائشہ کی تحریک سے تعلق رکھتے ہیں۔ اپنی دیرینہ سادگی اور انگریز دشمنی پر اب تک قائم ہیں۔ بعض نقائص کے باوجود ان کی اکثریت صوم صلوق کی پابند ہے۔ ان میں اکثر زمیندار اور مختی ہیں،موجودہ لا دینی حضریت ہے بہت کم مانوں ہیں۔

مرکزی جمعیت المحدیث کی تظیمی مساعی سے بیالوگ بھی متاثر ہوئے۔ برادر محترم خان مہدی زمان خان صاحب اور حافظ محمد اساعیل صاحب کی مساعی سے ہما، ۱۵رنومبر ۱۹۵۵ء کو کالا باغ میں جلسہ منعقد ہوا۔ راقم الحروف مع خان مہدی زمان خاں صاحب، مولوی عبداللہ صاحب خطیب جامع اہل حدیث راولپنڈی، الحاج مولانا محمد محمد یجی صاحب حافظ آبادی، حافظ آبادی، حافظ محمد اساعیل صاحب ذریح، مولانا محمد ابراہیم صاحب خادم، ۱۳رنومبر اا بح کالا باغ پہنچ۔ مولانا محمد ادریس صاحب از تنزیلا، مولانا محمود صاحب خطیب جامع المحمد یث کالا باغ استقبال کے لیے موجود تھے۔

اس اجتماع کا فیصلہ فوری طور پر دو چار دن میں ہوا۔ اس خلاف امید اجتماع اور ملاقات سے علاقہ کے احباب بے حدمسرور تھے۔ سرمحمد اسلم خال صاحب ایم، ایل اے، سردار فتح محمد خال صاحب، مولانا محمد ادریس صاحب اور محمد ایوب صاحب ایسے خلص حضرات سے مل کر بے حد خوش ہوئے۔ تیرہ کو آرام کر کے چودہ کی صبح کو تقریباً 9 بے اجلاس شروع ہوا۔ علاقہ کے حضرات وُور دراز کا سفر فرما کر سردی کے موسم میں وقت پراپنے اپنے دیہات سے پہنچ گئے۔

نگارشات (صدادل) 🗫 📞 593 کی 🗫 📢 جمعیت المحدیث علاقه گلیات

۱۱۷ کی صبح کوٹھیک ۹ بجے اجلاس شروع ہوا۔ تلاوت قرآن اور نظم کے بعد مولانا عبداللہ صاحب نے تقریباً دو گھنے مختلف عملی خرابیوں کی نشاندہی فرمائی۔ اصلاحی نقط نظر سے تقریر مفیداور بے حدمو شرکھی۔

نماز ظہر کے بعد مولانا یجی صاحب نے تقریر فرمائی۔ یہ تقریر مسلسل نماز عصر تک جاری رہی۔ اس تقریر کا لب و لہجہ بھی تقمیری اور اصلاحی تھا، اور تقریر از بس مؤثر تھی۔ حاضرین بہت متاثر تھے۔ اس کے بعد موسم بہت سرد ہوگیا۔ اجلاس کل پرملتوی کر دیا گیا۔ عشا کے بعد قیام گاہ پر مخضر سی ور کرز میٹنگ رکھی گئی۔ علاقہ سے امراء اور علا دونوں موجود تھے۔ جماعت کے نظم کے متعلق دیر تک گفتگو ہوتی رہی۔ تمام احباب نے یقین دلایا کہ آئندہ علاقہ میں کام تیزی سے ہوگا اور سب دوست مل کر تند ہی اور تعاون سے کام کریں گے۔ اس دور افتادہ علاقہ میں سردار فتح محمد خال ایسے احباب کا وجود بسا غنیمت ہے۔

۵رنومبری صبح کوساڑھے آٹھ ہے جلسہ شروع ہوگیا۔ تلاوت قرآن اورنظم کے بعد حافظ محراساعیل صاحب ذبیح کی تقریر شروع ہوئی۔ حافظ صاحب نے مسئلہ توحید کی وضاحت قرآن عزیز کی روشی میں فرمائی ، قبر پرتی اور بُت پرتی کے نقائص پرسیر حاصل بحث کی۔ آپ سمجھ سکتے ہیں کہ سید شہید رشائٹہ کے شاگر داس موضوع سے کس قدر متاثر ہوئے ہوں گے۔ عوام کے چہرے توحید کے اثر سے تمتمار ہے تھے۔ نماز ظہر کے قریب اجلاس میں پاس کی گئیں:

ا۔ جماعت المحدیث علاقہ گلیات کا بینمائندہ اجلاس حکومت مغربی پاکستان سے گزارش کرتا ہے کہ حویلیاں اور کالا باغ کے درمیان سڑک براستہ محکوث تغییر کی جائے۔ اس سڑک سے متعدد فائدے ہوں گے:

(۔ علاقہ گلیات کے دیہات کا تعلق شہروں اور منڈیوں سے ہوجائے گا۔ اس سے

# نگارشات (صداول) 🗫 📢 594 🎖 💝 👣 جعیت الجودیث علاقه گلیات

ان علاقوں کی معاثی حالت پر اچھا اثر پڑے گا اور حمل وثقل کے وسائل ارزاں اور سہولت ہوگی۔

√۔ تشمیر کے موجودہ حالات، آنے والے خطرات اور ڈیفنس کے لیے یہ راستہ قریب اور بہت ہی مفید ثابت ہوگا۔

ج۔ پٹاور اور آزاد کشمیر کی سرحد کے درمیان بھی یہ راستہ قریب ترین شاہراہ کا کام دےگا۔

ان فوائد کے پیش نظر ہم مطالبہ کرتے ہیں کہ میں کہ جلد از جلد تغییر کرائی جائے۔

محرک: خان مهدی زمان خان صاحب

مؤيد: مولانامحدايوب صاحب

مزيد: مردارسمندرخال صاحب

۲۔ جماعت اہل حدیث علاقہ گلیات کا بینمائدہ اجلاس دستور کی ساخت میں غیر معمولی دیرکوتشویش کی نظر سے دیکھتا ہے اور مزید تشویش اس امر سے محسوس کرتا ہے کہ موجودہ دستور بیاس برائے نام اسلامی روح کو بھی ختم کر رہی ہے جومرحوم دستور بیان برائے نام اسلامی روح کو بھی ختم کر رہی ہے جومرحوم دستور بیانے قائم کر رکھی تھی۔

اس لیے ہم پوری وضاحت کے ساتھ کہددینا چاہتے ہیں کہ اسلامی دستور کے سوا کوئی دستور قبل ستور قبل کی دستور کے سوا کوئی دستور قبل کی دستور قبل کی دستور قبل کی دستور قبل کی درنہ ملک میں بے چینی اور پریشانی بھینی ہوگی جو حکومت اور اس کے وقار کے لیے کسی طرح بھی مفید نہیں ہوگی۔

محرك: محمد اساعيل ناظم اعلى جمعيت المحديث مغربي پاكستان

مؤيد: مولانا مجرادريس صاحب

مزيد: مولانا محد ايوب صاحب

نگارشات (حداول) كالحرار 595 كالحات المحديث علاقه كليات

سو۔ جماعت المحدیث علاقہ گلیات کا پیاہم اجلاس مقبوضہ شمیر کے معاملہ میں مزید انظار کو پاکستان کے مفاد کے لیے بے حدمفر سمجھتا ہے اور یقین کرتا ہے کہ دیر ے مزید مشکلات پیدا ہول گی۔

ہم بورے زورے یہ واضح کر وینا جاہتے ہیں کہ شمیرے مسلم کا دوٹوک فیصلہ ہونا جاہیے اور پنڈت نہرو کی نفاق آمیز پالیسی کو زیادہ دیر سے مہلت نہیں دینی چاہے۔ اگر آئین طور سے رائے شاری نہ ہوتو اسے قوت سے حاصل کیا جائے۔اس خدمت کے لیے علاقہ کالا باغ کی جماعت اہل حدیث ہر خدمت کے لیے تیار ہے، جیے کہ اس سے پہلے ہم نے جہاد کشمیر کاحق ادا کیا تھا۔ اپنے پیشواسید اساعیل صاحب شہید راللہ کی صدائے جہادتا حال ہمارے کانوں میں ہے۔

محرک: خان مهدی زمان خان صاحب

مؤيد: مولانا محد ابوب صاحب

س جماعت المحديث علاقه گليات، مغربي پاكستان كي وحدت كا خير مقدم كرتا ہے اور اس کے اندر کسی تقسیم کو پسند نہیں کرتا۔

پخونستان کے نام سے جوتحریک چلائی جارہی ہے ہم اسے قطعی ناپسند کرتے ہیں اورات یا کتان کی سالمیت کے لیے بہت بڑا خطرہ سجھتے ہیں۔اس لیے ہم اس تحریک کے بانیوں کواسلام کے نام پر پُرزورا پیل کرتے ہیں کہ وہ اُسے جلداز جلد بند کریں۔

محرک: مهدی زمان خان صاحب

مؤيد: مولوى ادريس خال صاحب

# نگارشات (صداول) 🗫 💦 596 کیا 🍪 🎁 آزاد کشمیراور ضلع بزاره

# آ زاد کشمیراور ضلع ہزارہ

مرکزی جمعیت المحدیث نے جب سے تبلیغ اور تنظیم کا سلسلہ شروع کیا ہے جمداللہ ہرطرف جماعت میں بیداری پیدا ہو رہی ہے، جماعت کا لاکھوں روپیہ تعلیم اور تبلیغ پرصرف ہور ہا تھا۔ اور تبلیغ پرصرف ہور ہا تھا۔ کہ جمعیت کی تنظیم اور ممبرسازی کا حلقہ آزاد کشمیر ہزارہ تک پھیلا ہوا ہے۔ آزاد کشمیر کا حلقہ آزاد کشمیر کا حصہ جہلم سے ملحق ہے جس کی گہداشت حضرت مولانا عبدالمجید صاحب خطیب کچھ حصہ جہلم سے ملحق ہے جس کی گہداشت حضرت مولانا عبدالمجید صاحب خطیب جامع المجدیث جہلم فرماتے ہیں۔ مظفر آباد اور اس کے ملحقات کی گرانی جمعیت المجدیث راولپنڈی کے سپرد ہے۔ ہماری جماعت کے مخلص اور خوش بیان عالم مولانا حافظ محمد اساعیل صاحب ذیج ان علاقوں میں تو حید وسنت کی اشاعت کے ذمہ دار ہیں۔ حافظ محمد اساعیل صاحب ذیج ان علاقوں میں تو حید وسنت کی اشاعت کے ذمہ دار ہیں۔

## كالا باغ:

نتھیا گلی کا سرد علاقہ بھی راولپنڈی کے حلقہ میں شامل ہے۔ گزشتہ سال کالا باغ کے دورے سے معلوم ہوا کہ ان اطراف میں جماعت المحدیث بزاروں کی تعداد میں بھیلی ہوئی ہے، دور افقادہ اور دشوار گزار راستوں کی وجہ سے اس طرف علما کی آ مدور دفت بہت کم ہے، اس کے ساتھ ان اطراف کی آ بادی بے حد مفلوک الحال ہے، اس لیے صدر محترم نے جماعت اہل حدیث راولپنڈی کو تھم دیا کہ وہ اس طرف تبلیغی دوروں کا انتظام کرے۔

### مظفرآ باد:

حافظ اساعیل کی تجویز سے اس علاقہ میں دو دوروں کا فیصلہ کیا گیا۔ پہلا دورہ مظفر آباد کا رکھا گیا، جعیت المحدیث مظفر آباد کا دوسرا سالانہ اجلاس کم دو جون محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الموری مولانا شاہ عبدالغنی صاحب اور مولانا محمد اسحاق تصوری ، مولانا شاہ عبدالغنی صاحب اور مولانا حافظ اسماعیل صاحب ذبح کے ہمرکاب تھا۔ مظفر آباد میں مخلصین کی ایک مخضر جماعت ہے جس کی ابتداغالباً محترم شیخ عبدالغنی صاحب سیشن جج نے فرمائی ، اس کے ناظم برادر محترم غلام نبی صاحب مشکور ہیں۔ ہم سب رفقا کم کی دو پہر کو مظفر آباد بنجے ، اجلاس رات نماز عشاء کے بعد شروع ہوا، موسم بے حد خوشگوار تھا۔ شہر میں بریلوی حضرات کی شرپندی کے باوجود اجلاس بے حد بارونق تھا، معززین شہر اور سرکاری ملازمین اجلاس میں شریک ہوئے ، معجد سامعین سے بھر پور مفی کو چوں میں بھی لوگ بکٹرت موجود تھے۔ مختلف مضامین پر تقاریر ہوئیں ، اثر کا صحیح اندازہ تو مقامی حضرات ہی بتا سکتے ہیں جہاں تک میرا اندازہ ہے اس دفعہ شہر کی فضا گذشتہ سال سے بہت صاف تھی ، تو حید و سنت اور اثبات حدیث کے موضوعات پر گذشتہ سال سے بہت صاف تھی ، تو حید و سنت اور اثبات حدیث کے موضوعات پر تقاریر کا لیجہ بے حد نرم اور مناسب تھا۔

سرجون علی اصبح ہم احباب مظفر آباد سے رخصت ہوئے، گردھی صبیب اللہ سے ہوتے ہوئے ورا قافلہ بالا کوئ پہنچا، حضرت سید احمد شہید اور مولانا شاہ اساعیل شہید کے مراقد اور جائے شہادت کو دیکھا، ان کے لیے دعا کی۔ وہ تمام میدان اور پہاڑ جہاں ان شہداءِ حریت اور عشاقِ توحید نے حق کی راہ میں اپنے خون کا آخری قطرہ بہا کر اپنی ذمہ داریوں کو پورا کیا اور عزبیت کی منازل کو طے فرما کر جنت افروس تک پنچ کتنا دردائیز ہے؟ یہ خاموش مرغزار آج بھی توحید کے مبارک ولولہ شور محشر در آغوش میں ﴿فَیمُنُهُ مَنْ قَضٰی نَحْبَهُ ﴾ کی سریلی آواز میں آج بھی ارباب بصیرت کے کانوں میں گونج رہی ہیں اور ﴿وَ مِنْهُدُ مَنْ یَنْتَظِلُ ﴾ کی نداءِ ممل ارباب بصیرت کے کانوں میں گونج رہی ہیں اور ﴿وَ مِنْهُدُ مَنْ یَنْتَظِلُ ﴾ کی نداءِ ممل

یہ سرز مین کس قدر جاذب ہے؟ شہادت کے خون کی خوشبو آج بھی وہاں مہک پیدا کر رہی ہے۔مئی کوٹ اور بالا کوٹ آج بھی جنت کی شاہراہ محسوں ہوتے ہیں۔ اس وادی میں جو اثر محسوس ہوتا ہے نہ زبان اسے بیان کر سکتی ہے نہ قلم اسے لکھ سکتا نگارشات (عداول) 🗫 در 598 کی اور تاریخیمراور شلع بزاره

ہے، یہاں پہنچ کر دل کے کوائف کی دنیا بالکل نرالی ہو جاتی ہے۔

ہم رفقانے ان مراقد مقدسہ پر حاضری دی، اپنے مسلک کے مطابق ان کے لیے دعا کمیں کیں، اور تعجب ہوا کہ اہل شرک کی ذہنیت عجیب وغریب ہے، جن بزرگوں کو سکھوں کے ساتھول کران لوگوں نے انھیں وہائی سمجھ کرشہید کرایا آج ان کی قبروں پر جھنڈے لگا کر ان کی ولایت کا ڈھنڈورا پیٹ رہے ہیں۔ آج سے ایک صدی قبل ان کا خون بیچا اور آج ان کی ہڈیاں فروخت کرنے کی کوشش ہور ہی ہے!! بالا کوٹ میں مولانا محمد یونس، مولانا اسرائیل صاحب اور بعض دوسرے اہل

توحید سے ملنے کا موقع ملا۔ مسرت ہوئی کہ شہید کی آ واز میں اثر ہے۔
اس سارے سفر میں رفیق محتر م مولانا خان مہدی زمان خاں صاحب کی رہنمائی
اور رفاقت بے حد مفید ثابت ہوئی، ان کے ہمہ گیر تعارف سے ہمیں ہر جگہ سہولت
نصیب ہوئی۔ یہاں سے چل کر رات سرائے صالح پنچے۔ یہستی ہری پور ہزارہ کے
بالکل قریب ہے، یہاں اہل توحید کا بہت پرانا اثر ہے، رات جلسہ ہوا، مولانا عبدالخی شاہ
کی تقریر بہت مؤثر ثابت ہوئی۔

صبح وہاں سے رخصت ہو کر کھلا پٹ پہنچے، مولانا مہدی زمان خال صاحب کے ہاں تعزیت کی، خال صاحب کی والدہ کا حال ہی میں انقال ہوا تھا۔ مرحومہ از بس متدین اور موحدہ تھیں، اللہ تعالی ان کی اولاد کو ان کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق عنایت فرمائے۔ ان کے دو پوتے خان عبدالحمید خال اور خال عبدالعزیز خان ہونہار نوجوان ہیں، اللہ تعالی انھیں توحید کے خادم بنائے۔ یہاں سے راولپنڈی ہوتے ہوئے یا نچے دن کے بعد واپس پہنچے۔

اب دوسرا دورہ ان شاء اللہ ۲۲۷ جون ۱۹۵۷ء کو ہوگا۔ کالا باغ اور ہری پور میں جلسے ہوں گے۔اللہ تعالیٰ جماعت کی مساعی بارآ ور کرے۔

(الاعتسام، شاره: ٣٦، ٣٤، جلد: ٨، ٢٩رزى القعده ٢٩سامه بمطابق ٢٨رجون ١٩٥٧ء)

نگارشات (صداول) کا الله الله الله الله الله الله المحديث كانفرنس مركودها

# المجديث كانفرنس سركودها میرے تاثرات

کانفرنس کا کھلا اجلاس ۱۲ – ۱۵ – ۱۷ مارچ کوتھا کیکن شوریٰ کا اجلاس ۱۳ مارچ نماز ظہر کے بعد شروع ہونا قرار پایا تھا۔ خیال تھا کہ شوریٰ کا ایجنڈا چوداں تک ختم ہوجائے گا اور چودال کے تھلے اجلاس میں ہم اطمینان سے شریک ہوسکیں گے۔سابق تجربه بيرتها كه شوري كي مشغوليت كلي اجلاس پر اثر انداز موتى، اركانِ شوري كلي اجلاسوں میں بعض وقت حاضر نه ہو سکتے لیکن امسال بھی به تجربه چندال کامیاب نه ہوسکا، شوریٰ کے ایجنڈے اور قرار دادوں پر بحث کسی قدر کمبی ہوگئ، ایجنڈا بمشکل ۱۵رکی صبح کوختم ہوا۔

### جماعت میں بیداری:

یہ خوشی کی بات ہے کہ اراکین شوری اکثر ۱۳ مارچ قبل ووپہر پہنچ گئے، ظہر کے بعد کورم سے کہیں زیادہ شوری میں شریک ہوئے۔شوریٰ کے اجلاس سر گودھا سمپنی باغ میں جناح ہال کی تھلی اور شاندار عمارت میں منعقد ہوئے، سیلری میں وزیٹر حضرات موجود تھے جن کے لیے الگ کلٹ جاری کیے گئے تھے۔شکر ہے کہ امسال پولیس نے شوریٰ میں مداخلت کی کوشش نہ کی۔

عرصہ سے عام مجالس میں مفت کھانے کا انتظام کرایا گیا ہے، دوروپے میں چھ وقت کا کھانا مجلس استقبالیہ کی طرف سے دیا جاتا ہے، اراکین شوری تین رویے ادا کرتے ہیں، اس میں علا اور غیرعلا میں کوئی امتیاز نہیں۔احباب خوثی سے استقبالیہ ک

نگارشات (صداول) 🗫 📢 (600 کیکانونس سر کودها

فیس ادا کر کے کھانا کھاتے ہیں، جماعت میں بیداری اور مفت خوری سے پر ہیز اور اجتناب قابل مسرت ہے۔

### اراكين استقباليه:

مولانا رضاء الله ثنائی، ملا عبدالعزیز، مولوی عبدالتنار، مولوی عبدالخی صاحب، میر عبدالرحیم صاحب کی مخلصانه مساع سے انتظام ہر لحاظ سے قابل تعریف تھا۔ باغ کی مغربی دیوار کے ساتھ دور تک بیت الخلاء کی قطار چلی گئی تھی، جس میں پردہ کا مکمل انتظام تھا۔ پائی کا انتظام نہایت معقول تھا۔ ایک پلاٹ میں چٹائیاں بچھا دی گئی تھیں۔ امامت کے فرائض مولانا محی الدین لکھوی اور حافظ محمد صاحب انجام دیتے رہے۔ وضو کے لیے نال لگا کر بہت اچھا انتظام کرایا تھا۔

ہال کی غربی دیوار کے ساتھ مکتبہ سلفیہ لاہور، سکول بک ڈپو گوجرانوالہ، اشاعة النت لاہور کے علاوہ مکتبہ نعمانیہ گوجرانوالہ کے بک سال تھے، جن میں جماعت کا قدیم اور جدیدلٹریچ سلیقہ سے فروخت ہورہا تھا۔

تیسرے پلاٹ میں ہر ضلع کے لیے نمنٹ لگا دیے گئے۔ اسٹیشن اور بسوں سے اتر نے والے مہمان بلا تکلیف اپنی اپنی قیام گاہ میں پہنچ جاتے تھے۔ بسوں کے تمام اڈے ممپنی باغ کے سامنے تھے۔ راقم الحروف ناظم اعلیٰ کا خیمہ بھی وہیں تھا۔ مجھے بحد اللّٰہ کسی مہمان سے کوئی شکایت نہیں پہنچی۔

سندھ سے حکیم عبدالمجید شیداد پوری، کوہاٹ سے مولانا محمد عارف صاحب، برارہ سے خان مہدی زمان خان صاحب، کالا باغ آ زاد کشمیر، سرحد بشاور سے مہمان بہنج چکے تھے۔ سرگودھا ایسے دور افقادہ علاقہ میں آ دمیوں کا سمندر دکھائی دیتا تھا۔ اس کے باوجود کہ اس علاقہ میں جماعت کے افراد کسی قدر کم ہیں، مولانا عبدالرحمٰن صاحب پنجابی دہلوی اور مولانا فقیر الله مرحوم مداری کا یمی وطن مالوف ہے، اور اہال حدیث اہل علم اس علاقہ میں پیدا ہوئے لیکن لا دینی ذہنیت کی وجہ سے تح یک زیادہ

المحدیث الفراس المحدیث الفلال المحدیث المحدیث الفراس المحدیث الفراس المحدیث الفراس المحدیث الفراس المحدیث الفران المحدیث المال المحدیث المحدی

### محبلس شوری:

ساار مار پ دو پہر سے پہلے مندوبین قریباً پہنچ گئے تھے، ظہر کے وقت مجلس شور کا اجلاس شروع ہوگیا۔ ناظم اعلیٰ کی رپورٹ اور ناظم مالیات کی رپورٹ مع بجٹ اپنے وقت پر اراکین شور کی کے میزوں پر تقسیم کر دی گئیں۔ ناظم اعلیٰ کی رپورٹ میں بعض دوسرے کوائف کے علاوہ جماعت کی تبلیغی کوشش پر روشنی ڈالی گئے۔ ناظم مالیات نے حمابات کی تفصیل اور گوشوارہ سامنے رکھا اور آئندہ سال کا بجٹ منظوری کے لیے پیش کر دیا، باقی ایجنڈے پر بھی دلچسپ بحث ہوتی رہی۔ صاحب صدر مناسب اوقات میں ہاؤس کی رہنمائی کرتے رہے اور بیا قافلہ آگے بڑھتا رہا۔ بھی نری بھی گرمی، بھی میں ہاؤس کی رہنمائی کرتے رہے اور بیا قافلہ آگے بڑھتا رہا۔ بھی نری بھی گرمی، بھی حصے ہوتے رہے، اس انداز سے مباحث کے مختلف حصے ہوتے رہے، مباحث کے مختلف

### دوسرا پېلو:

 (فارشات (صادل) فلی الله الحاج محمد اسحاق صاحب صنیف قلب کے عارضہ سے بادل ناخواستہ منظور کرنا پڑا۔ الحاج محمد اسحاق صاحب صنیف قلب کے عارضہ سے مریض سے، ایک ماہ سے زیادہ وہ میو جپتال میں رہے، اب گھر میں صاحب فراش میں۔ ڈاکٹر نے انھیں سفر کی اجازت نہ دی، امام الہند مولانا ابو الکلام آزاد کے جنازہ پر بذریعہ ہوائی جہاز وہ دبلی پنچے سے اس سفر کا اثر ان کی صحت پر اچھا نہیں پڑا۔ میاں محمد عالم ناظم تغیرات کی کار کا ایکسٹرین ہوا، میاں صاحب تا حال میو ہپتال میں زیر علاج ہیں، ان کا بازو دو جگہ سے اور ٹانگ دو جگہ سے ٹوٹ چکی ہے، اس لیے یہ حضرات اجلاس میں شامل ہو سکے نہ ہم ان کے افکار سے مستفید ہی ہو سکے۔ احباب دعا فرمائے تا کہ جماعت ان کے دعا فرمائے تا کہ جماعت ان کے دعا فرمائے تا کہ جماعت ان کے فوض سے مستفید ہو سکے۔ اللهم اشفہ میں بشفائٹ، و داوھم بدوائك، واشفهم فیوض سے مستفید ہو سکے۔ اللهم اشفہ میں بشفائٹ، و داوھم بدوائك، واشفهم فیمائے عاجد غیر آجل.

تاظم تعلیمات کا استعفیٰ منظور کیا گیا اور ان کی جگہ ڈرامائی انداز سے جھے جکڑ دیا گیا، حالانکہ استے کام کے لیے نہ جھے فرصت ہے نہ میں اس کے لیے تیار۔ احباب کے تھم کے سامنے سر جھکا دیا گیا۔ امید ہے کہ اس کام کے لیے احباب سے چھے نہ چھے صاحب تیار ہوجا کیں گے۔ میرے خیال میں مولا تا معین الدین کھوی میوپل کمشنر ومہتم جامعہ تھے ہیا اوکاڑہ، مولا تا محمد اسحاق صاحب خطیب جامع مرگودھا، مولا تا محمد مدیق صاحب خطیب جامع لائل پور، مولا تا عبدالمجید صاحب مرگودھا، مولا تا محمد مدیق صاحب خطیب جامع لائل پور، مولا تا عبدالمجید صاحب مرگودھا، مولا تا محمد مدیق صاحب خطیب جامع لائل ہیں۔ رزقہم الله التقویٰ مدیر جریدہ المحدیث جھے سے کہیں زیادہ اس کے اہل ہیں۔ رزقہم الله التقویٰ والإخلاص.

۱۳ مارچ شوری کے اجلاس کا نفرنس کی مجالس کے ساتھ چلتے رہے۔

## كانفرنس كا كھلا اجلاس:

ساار کی شام کومولانا اسحاق نے فر مایا: صاحب صدر کی طبیعت کمزور ہے ان کی خواہش ہے کہ خطبہ جمعہ میں دول لیکن کانفرنس کے متعدد دوروں اور مختلف مجالس میں

حاضری کی وجہ سے گلہ خراب ہو چکا تھا، بدن میں بے حد کوفت تھی، اس لیے خطبہ جمعہ باجازت صدر خطیب جامع لائل پور امین پور بازار نے دیا۔ مولانا ہمارے نو جوان دوستوں سے بہترین خطیب ہیں اور شیعہ اور بریلوی لٹریچر پر ان کا عبور قابل رشک ہے۔ خطبہ جمعہ میں حاضری بہت تھی۔

نماز جعہ کے بعد عزیزی مولانا رضاء اللہ صاحب حضرت مولانا ثناء اللہ صاحب کے بوتے ہیں، عزیز محترم کے کھڑے ہوتے ہی یکا یک ذبن مولانا ثناء اللہ صاحب مرحوم کی طرف متوجہ ہوگئے، کوئی وقت تھا کہ مولانا مرحوم ان مجالس کی زینت ہوتے تھے، کوئی جلسہ مرحوم کے بغیر سجنا نہ تھا لیکن آج جلسہ ایسے شہر میں ہورہا ہے جس کے ایک گوشے میں مرحوم آرام فرما ہیں لیکن مجلس ان سے خالی ہے۔ خطبہ استقبالیہ میں جب حضرت مولانا کا تذکرہ آیا تو مولانا رضاء اللہ کی آ واز بحرا کی آور پورا مجمع بچکیوں میں کھو گیا، اور یہ بارگاہِ مسرت چند لمحول کے لیے مجلسِ عزا ہوگئی۔ اللهم اغفر له وارحمه وادخله الجنة.

دنیا کے کام چلتے رہتے ہیں لیکن جانے والوں سے جوخلا پیدا ہوتا ہے وہ نہیں پاٹا جاسکا۔
مولانا رضاء اللہ صاحب کے بعد صدر محترم خطبہ کے لیے مائیکر و فون کے
سامنے آئے، خطبہ استقبالیہ طبع ہو چکا تھا لیکن خطبہ صدارت طبع نہ ہوسکا۔ صدر محترم
نے خطبہ کے آغاز ہی میں امام الہند حضرت مولانا ابو الکلام اور حضرت مولانا حسین
احمد صاحب جانشین شخ الہند کا ذکر فر مایا، اس کے ساتھ ہی صدر محترم کی ہوگیاں بندھ
اکئیں اور بورا مجمع تھوڑی دیر کے لیے ہوگیوں کی نذر ہوگیا۔ کوئی آئھ نہ تھی جس پر
آنسوؤں کی جھڑیاں نہ بندھ رہی ہوں۔ چند لمحوں کے لیے مولانا رک گئے اور مجمع پر
فاموثی طاری ہوگئی۔

### خطبه صدارت:

خطبه صدارت کیا تھا؟ ایک بحرمواج تھا۔عبارت کالتلسل، جذبات کی فراوانی،

( نگارشات (حصدادل) 🗫 🚓 🕻 604 کی کھی 🎉 💮 الجودیث کانفرنس سر کودھا ارشادات میں خلوص کے ساتھ والہانہ محبت، مخالفین سنت پر اور منکرین پر مدلل اور کڑی تقید محسوس ہوتا تھا کہ بیآ واز ایسے دل سے نکل رہی ہے جوسنت کی محبت سے معمور ہے۔ گو وہ بے بس ہے لیکن مشرین سنت کی شر انگیز عیار یوں سے پوری طرح آ گاہ۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ مولانا انکار سنت کے قلعوں پر بے بہ بے حملہ آور ہورہے ہیں اور یہ حملے اس وقت تک جاری رہیں گے تا آ نکہ انکارِ سنت کے ان قلعوں کی اینٹ سے اینٹ بجا دی جائے۔ اس مقام پر علالت اور نقابت کے باوجودمولانا کی آواز میں گرج پیدا ہوگئ۔ پورے مجمع پر سکته طاری تھا، ایبا معلوم ہوتا تھا کہ بقول مولانا اسحاق ابو الكلام اپنی خطیبانہ رعنائیوں کے ساتھ وقف خرام ہیں \_ خطبے کے محقیات کا تذکرہ میری بساط میں نہیں نہ قلم میں ہمت ہے کہ ان حقائق کو اگل سکے۔ ابیا معلوم ہوتا تھا کہ روح الامین صدرمحترم کی تائید کر رہا ہے۔عنقریب خطبہ بذریعہ الاعتصام آپ کے سامعہ نواز ہوگا اور عنقریب مطبوعہ خطبہ حضرات تک پہنچ جائے گا۔ خطبہ کے ایک حصہ میں منکرین سنت پر مالل تنقید تھی، دوسرے حصہ میں اہل بدعت كى بدعت اور غلط روى كا تذكره تھا۔ ايك حصه ميس مسلك المحديث كى وضاحت اور فقہی جمود پر خوشگوار کمل مدل بحث، اس کے بعد جماعت کے ساتھ لزوم، مرکزی جمعیت کے ساتھ وفاداری کا تذکرہ تھا۔

آخر میں دین پیند جماعتوں کو تلقین فر مائی گئی تھی کہ وہ اعتصام بحبل اللہ کریں اور جمع کلمہ کے لیے تیار، ورنہ وقت تمھارا انتظار نہیں کرے گا۔ حقیقت پیند جماعتیں بہت آگے نکل چکی ہیں اور معلوم ہے کہ تیز رومسافر کم ہمت اور غفلت شعار ساتھیوں کا انتظار نہیں کریں گے۔

سب سے آخر میں دین پیند جماعتوں کے انتثار اور باہم اختلافات پر اظہار افسوس کیا گیا تھا۔ ایک واقف کار اور حقیقت آگاہ انسان کی طرح دیوبندی، بریلوی، المحدیث کے اختلافات کا در دمندانہ تذکرہ فرمایا گیا تھا اور دعوت دی گئی تھی کہ تمام نگارشات (صداول) کا حرا 605 کی کا مقابلہ کریں اور قرآن و سنت کے نفاذ کے لیے کوشش کریں۔

نماز عصر کے لیے جلسہ برخاست ہوا۔ دوسرا اجلاس نمازِ عشاء کے بعد شروع ہوا۔
اتوار رات بارہ بجے تک تقاریر اور تجاویز پاس ہوتی رہیں اور اجلاس خیر وخوبی سے ختم
ہوا۔ علماء کی اس قدر کثرت تھی بعض حضرات کو تقاریر کا وقت ہی نہ دیا جا سکا۔ مولانا
عبدالمجید صاحب سوہدروی اپنے انداز پر ایک مفصل تقریر فرما کر جلدی واپس تشریف
لے گئے۔ ۱۲ ارکی رات اور کارکی ضبح تک تمام مہمان واپس تشریف لے گئے۔

الله تعالی ہم سب کو حسن عمل اور اخلاص کی توفیق مرحمت فرمائے۔ اور مولانا رضاء الله صاحب، مولانا دکاء الله صاحب، مولوی عبدالستار صاحب، میر عبدالرجیم صاحب کو توفیق مرحمت فرمائے کہ وہ زیادہ سے زیادہ توحید و سنت کی اشاعت کرسکیں اور صدر محترم کی آرزوزیادہ سے زیادہ پوری ہو۔

(الاعتصام، تاره: ٣٥، جلد: ٩، ٤رمضان المبارك ٢٩١١ه بمطابق ٢٨ مارچ ١٩٥٨ء)

نگارشات (حدادل) 🗫 📆 606 کې د اعت امارت وصدارت

اجتماع فيروز وثوال ميں شيخ الحديث مولانا محمد اساعيل أمُلِثْ صاحب كى تقرير بسلسله

# نظم جماعت اورامارت وصدارت

مولانا محد اساعیل صاحب ناظم اعلی مرکزی جمعیت المحدیث نے خطبہ مسنونہ کے بعد المحدیث تحریک، اس کی تبلیغی، اصلاحی خدمات کا ذکر کرتے ہوئے مؤثر اور درد بھرے انداز میں جماعت کوخلفشار سے بیخے کی تلقین فرمائی۔

برصغیر پاک و ہند میں جماعت المحدیث کی خدمات کے سلسلہ میں آپ نے شاہ اساعیل شہید را اس کے خاندان کا ذکر کیا۔ اور شاہ شہید را اس کے عابدانہ اور علمی کارنا موں کا تفصیل سے تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ شاہ صاحب را اس نے جب ملمان عکومت لئ رہی ہے اور انگریز کا اثر و دیکھا کہ ہندوستان میں برائے نام مسلمان حکومت لئ رہی ہے اور انگریز کا اثر و رسوخ برج رہا ہے، مسلمان غیر اسلامی رسم و رواج کے پابند ہورہ ہیں، شرک و بدعات کو مختلف ناموں پر اسلام میں واخل کیا جا رہا ہے۔ اور انگریز ایک ایسا نظام تعلیم رائج کر رہے ہیں جس سے اندر ہی اندر آ ہتہ آ ہتہ مسلمانوں کو اسلام سے دور کیا جائے تو شاہ شہید را اس میں رسومات کو منائے، تو حید و سنت کی اشاعت اور صحیح اسلام حکومت کا نفاذ کرے تاکہ بچی تو حید کو اجائے کو خلا ہو کہا کہ دبلی کا ماحول ایسا نہ تھا کہ وہاں اظمینان سے یہ جدوجہد کی جائے کے ونکہ وہاں انگریزوں کا افتدار تھا اور پنجاب میں بھی حالات سازگار نہ تھے وہاں سکھوں نے اور ہم مچا رکھا تھا۔

اس لیے اس جماعت نے ایک طویل راستہ جودھ پور، سندھ اور کوئٹہ کا اختیار کیا محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ نگارشات (صدادل) المحالی المحالی المحالی اور نظم جماعت المات وصدارت اور پشاور کے علاقے میں پہنچ گئے۔ اس علاقے میں سکھوں اور انگریزوں کا کوئی اثر نہ تھا اور وہاں اسلامی ذہن بھی تھا۔ شاہ شہید بڑالش نے اسلامی تحریک کو زندہ کرنے کے لیے وہاں کوشش کی اور تین سال تک سکھوں کے ساتھ جنگ و قال میں مصروف رہنے کے بعد شہادت کے درج عظمی سے سرفراز ہوئے۔

شاہ صاحب ر اللہ نے تلوار کے ساتھ ساتھ قلم سے بھی کام لیا اور توحید وسنت پر ایک کتاب'' تقویۃ الایمان'' لکھی جو آج بھی شرک و بدعت کی نیخ کئی کے لیے شمشیر بر ہنہ ہے۔

شاہ صاحب رش کے تعد حضرت مولانا سید نذیر حسین محدث دہلوی، مولانا سید محمد صدیق حسن خاں، مولانا عبدالله غازی پوری، مولانا عبدالله الغزنوی، خاں، مولانا عبدالله غازی پوری، مولانا عبدالله الغزنوی، مولانا عبدالله غازی پوری، مولانا عبدالله الغزنوی، مولانا عبدالله الغزنوی، مولانا حافظ عبداله نان، مولانا ثناء الله ربی ما سلک کی خدمت اور قرآن و حدیث کی نشر واشاعت کے لیے جو کام کیا وہ کسی سے مخفی نہیں۔ جب ۱۹۲۵ء میں ملک تقسیم ہوگیا اور جماعت المحدیث کے افراد پاکستان پنچ تو وہ انتشار کی حالت میں تمام پاکستان میں پھیل گئے۔ اس وقت عجیب افراتفری تھی اور تمامت کو ایک فاصل میں جماعت کو ایک مشکلات پیش آئیں گی اور خطرہ تھا کہ آگر جماعت کو ایک فظام کے تحت منظم نہ کیا گیا تو ملک میں جماعت کو بڑی مشکلات پیش آئیں گی اور جماعت کو بڑی مشکلات پیش آئیں گی اور جماعت کو بڑی مشکلات پیش آئیں گی۔

ہم نے کچھ عرصہ انتظار کیا کہ شاید ہمارے بزرگوں سے کوئی صاحب آگے آئیں گے اور جماعت کو اس انتثار سے بچا کر ایک پلیٹ فارم پر جمع کریں گے گر افسوس! ہماری بیخواہش پوری نہ ہوئی۔

آخر میں خود حضرت مولانا سید محمد داود غزنوی کی خدمت میں حاضر ہوا اور ان سے عرض کیا کہ آپ اس سلسلہ میں پیش قدمی فرمائیں۔ الحمد للد کہ میری درخواست کو نگارشات (حصداول) 🗫 🚓 ( 608 ) 💝 🐧 اللم جماعت امارت وصدارت

انھوں نے منظور فرما لیا اور ہم نے مل کر جماعت کا ایک نظام ''مرکزی جمعیت المحدیث' کے نام سے قائم کر دیا۔

اس کے بعد ہم نے کوشش کی کہ جماعت کے تمام اکابر کا تعاون حاصل کریں۔
چنانچہ اس سلسلہ میں ایک وفد مولانا سید داود غرنوی صدر مرکزید کی قیادت میں مولانا
عبد المجید صاحب سوہدروی، مولانا محمہ حنیف صاحب ندوی، حاجی محمہ اسحاق صاحب
حنیف اور میاں عبد المجید صاحب پر مشتمل سیالکوٹ مولانا محمہ ابراہیم صاحب مرحوم کی
خدمت میں پہنچا تا کہ ان کو اس سلسلہ میں آ مادہ کیا جائے مگر افہوں کہ انھوں نے ملئے
خدمت میں پہنچا تا کہ ان کو اس سلسلہ میں آ مادہ کیا جائے مگر افہوں کہ انھوں نے ملئے
سے اعراض کیا اور مکان کو باہر سے تالالگوا دیا، اور وفد ناکام وہاں سے واپس آیا۔
اس طرح کراچی میں مولانا عبد الستار صاحب دہلوی کی خدمت میں مولانا داود
صاحب، مولانا محم علی صاحب تکھوی، مولانا محم عطاء اللہ صاحب حنیف اور میں خود

صاحب، مولانا محمد علی صاحب ملصوی، مولانا محمد عطاء الله صاحب حنیف اور میں خود عاضر ہوئے تو انھوں نے فرمایا کہ آپ اپنا دستور بھیج دیں اس کو دیکھ کر شمولیت کے متعلق غور کریں گے۔ چنانچہ ہم نے واپس آ کر دستور بھیج دیا مگر انھوں نے آج تک

کوئی جواب نہ دیا تاہم انھوں نے مرکزی جمعیت کی کوئی مخالفت بھی نہیں گی۔

ایسے ہی مولانا حافظ محمد عبداللہ صاحب روپڑی کی خدمت میں مولانا محمد عطاء اللہ

صاحب حنیف کو متعدد بار بھیجا گیا گر انھوں نے ملاقات کا کوئی وقت نہ دیا۔مولانا

عافظ محمد صاحب گوندلوی کے پاس ایک وفد نے جانے کا ارادہ کیا مگر انھوں نے خود

پیش قدمی فرمائی اور ہمارے نظام سے وابستہ ہوگئے۔ وہ اس وقت شخ الجامعہ کے عہدہ جلیلہ پر جامعہ سلفیہ میں کام کر رہے ہیں اور مرکزی جعیت کے نائب صدر ہیں۔

چہ جہ سیاسی ہے ہی ہے۔ تھوڑے ہی عرصہ میں جماعت منظم ہوگئی اور ملک میں جگہ جگہ اس کی سینکڑوں

شاخیں قائم ہو گئیں، جس کا اثر یہ ہوا کہ ملک کی سب جماعتوں اور حکومت کے ہاں

اس کا وقار قائم ہوگیا۔ اور پھر اس موقع پر جبکہ ملک میں دوسری جماعتوں کو حکومت

نے کسی مشورہ کے لیے بلایا تو مرکزی جماعت کو بھی با قاعدہ دعوت دی۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

امارت كانزاع:

جب الله کے فضل و کرم سے جماعت پوری طرح منظم ہوگئ تو چند گئے چئے لوگ اس کو برداشت نہ کر سکے۔ انھوں نے جماعت میں انتشار پیدا کرنے کاعنوان وُھونڈ نکالا اور یہ بہانہ کیا جانے لگا کہ جماعت کانظم امارت کے نام سے ہونا چاہیے صدارت غیر شرعی ہے۔

اس خواہ مخواہ کی ہٹ دھرمی کوختم کرنے کے لیے ملتان کانفرنس میں بید مسئلہ زیر بحث آیا اور مرکزی جمعیت عنوان بدلنے پر بھی آ مادہ ہوگئ، کیونکہ ہماری کوشش ہی یہ تھی کہ جس طرح ہو سکے اس نزاع کوختم کیا جائے اور جماعت میں اختثار پیدا نہ ہو۔ آخر ان حفزات نے یہ شرط لگائی کہ جب کوئی امیر منتخب ہوجائے تو تاحینِ حیات اسے الگ نہیں کیا جا سکتا۔ اور وہ مطلق العنان ہو، کسی شوری کا پابند نہ ہو۔ ظاہر ہے شرعاً یہ نادرست ہے اس لیے ہم اسے مان نہ سکے۔

رہ نے بادر سے بہ ن سے ہاں کے ایک سائیل فروش صوفی محمد کیاین اس کے بعد اضی حضرات نے لاہور کے ایک سائیل فروش صوفی محمد کیایوں صاحب کوامیر منتخب کر لیا اور کسی دوسرے موزوں امیر کی تلاش میں رہے۔ چنانچہ افھوں نے سید محمد شریف صاحب سابق امیر جماعت کے فرزند رشید مولانا سید محمد اساعیل مشہدی کو کہا کہ وہ منصب امارت سنجالیں گر انھوں نے انکار کر دیا کہ میں جماعت کے لیے موجب نزاع بنتا پند نہیں کرتا۔ اس کے بعد مولانا عبداللہ صاحب جہانیاں کو امیر بنانے کی کوشش کرتے رہے گر انھوں نے جواب دے دیا کہ میں مولانا سید داود غرنوی صاحب کے گوشش کرتے رہے گر انھوں نے جواب دے دیا کہ میں مولانا سید داود خرنوی صاحب نے ایک تجویز چیش کرتا۔ اس کے بعد صدر محترم مولانا سید داود خرنوی صاحب نے ایک تجویز چیش کی کہ جماعت کو اختشار سے بچانے کے لیے بہتر ہے کہ جید علماء کرام اور جماعت کے فہمیدہ اصحاب پر مشتمل ایک کوشش بلایا جائے۔ صدارت اور امارت کا مسئلہ ان کے سامنے اصحاب پر مشتمل ایک کوشش بلایا جائے۔ صدارت اور امارت کا مسئلہ ان کے سامنے

پیش کر دیا جائے، وہاں جو فیصلہ ہوا سے تسلیم کیا جائے مگر امارت کے خواہشمندوں نے اس طرف بھی کوئی توجہ نہ دی۔

) سرک کی وق وجہ سادل۔ مجھے جیرت ہوتی ہے کہ امارت و صدارت کے لفظی نزاع کو اتنا طول دیا گیا ہے

اور اس امارت کوشری امارت ثابت کرنے کے لیے ایڈی چوٹی کا زور صرف کیا جا رہا

ہے حالانکہ یہ بے بس امارت کوئی چیز نہیں۔اسے شرعی کہنا سراسر نادانی ہے!

ید کیا امارت ہے؟ افتدار کسی اور کے ہاتھ میں ہو اور امیر صاحب صرف امیر بیٹے رہیں! جو امیر حدود شرعی جاری نہ کر سکے، جہاد نہ کر سکے وہ ہر گزشری امیر نہیں ہے۔ امارت شرعی تو ایک اسلامی نظام حکومت ہے اور ظاہر ہے کہ حکومت کے اندر ایک اور حکومت قائم نہیں کی جا سکتی۔

اب جبکہ ملک میں حکومت جزل ایوب خاں کی ہے، افتدار ان کے ہاتھ میں ہے اور وہ ہے بھی گذشتہ تمام ذی افتدار اصحاب سے عدل وانصاف میں ممتاز تو ان کے مقابلے میں ایک بے بس امارت قائم کرنا چہ معنی دارد؟

اگر ان لوگوں کو حکومت کے کسی فعل پر اعتراض ہے تو اس کی اصلاح کی کوشش کریں اور اگر اس کو خلاف اسلام سیجھتے ہیں تو ملک سے باہر جاکر اس کا مقابلہ کریں اور شرعی نظام کے نفاذ کی کوشش کریں۔ اور بید حضرات جو بیہ کہہ رہے ہیں کہ جو امیر کو تسلیم نہ کرے وہ جاہلیت کی موت مرتا ہے۔ وہ بیامارت ہرگز نہیں جو محض بے بس اور مجبور ہو۔ بیاس امارت کے لیے آنخضرت مُنافِیْن نے فرمایا ہے جو با اختیار امیر ہو۔

اور یہ یاد رکھنا چاہیے کہ حجاج بن بوسف اور ہشام بن عبدالملک جیسے ظالم بادشاہوں کے مقابلے میں بھی امارت قائم نہیں کی جاسکتی اور نہ وہ شرعی امارت ہوسکتی ہے۔

جب سید محمد شریف مرحوم گھڑیالوی کو امیر بنایا گیا تو مولانا حافظ عبداللہ صاحب روپڑی نے تنظیم میں لکھا تھا کہ ان کی امارت''عریفِ قوم'' یعنی قوم کے چودھری کی مانند ہے تو اب بیدامارت امارتِ شرعی کیسے ہوئی؟

اس لحاظ ہے امیر اور صدر میں لوی فرق ہیں، مفصد دین می حدمت ہے۔ بولوت امیر کی بیعت کررہ ہیں اور نظام صدارت بھی امیر کی بیعت کررہ ہیں اور نظام صدارت بھی کی کررہا ہے تو چر جماعت کو ایک نئی چیز پیدا کر کے انتشار میں ڈالنے کا کیا فائدہ؟

یں روہ ہے رہ رابوں کے دیا ہے ہیں۔ جب ایک نظام قائم ہے اور وہ کام کررہا ہے تو اس کی تخریب کی کوشش کرنا کون سی نیکی کا کام ہے؟

میں نے سنا ہے وہ لوگ یہ کہہ رہے ہیں کہ صدارت کی گاڑی نہیں چلے گی یا روک دی جائے گی۔ تو میں انھیں کہتا ہوں کہ ان شاء اللہ یہ گاڑی چلے گی اور چل رہی ہے۔ یہ خدا کا کام ہے جواس نے کرنا ہے۔ اس گاڑی کوکوئی نہیں روک سکتا، جو رو کئے کی کوشش کرے گا وہ ختم ہوجائے گا مگر گاڑی نہیں روک سکے گا۔

آخر میں مئیں اپنے رفقا سے عرض کروں گا کہ وہ حوصلہ مندی سے کام کرتے رہیں اور سب باتیں برداشت کریں، اللہ کے دین کا مرت کریں، اللہ کے دین کی خدمت کے لیے کام کرتے رہیں۔اللہ تعالی ہماری مدد کرے گا۔ وہی ہمارا اور سب کا حامی و ناصر ہے۔

(الاعتصام، شاره: ۲۲، جلد: ۱۳،۱۰ رجهادي الثاني ۲۹ساه برطابق ۲۷رومبر ۱۹۵۸ء)

نگارشات (حصداول) المحالی ( 612 ) کالی سالاندر پورٹ بابت ۵۷\_۱۹۵۸ء

# مولانا محد اساعیل در نظم اعلی مرکزی جعیت المحدیث مغربی پاکستان کی سمالانه در بورٹ سمالانه در بورٹ بابت ۵۵ – ۱۹۵۸ء

الحمد لله الذي خلق السموات والأرض، وجعل الظلمات والنور، ثم الذين كفروا بربهم يعدلون. هو الذي خلقكم من طين ثم قضى أجلاً، وأجل مسمى عنده، ثم أنتم تمترون، هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم، يتلوا عليهم آياته، ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين، وآخرين منهم لما يلحقوا بهم، وهو العزيز الحكيم، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

حضرات کرام! جناب واقف ہیں کہ مرکزی جمعیت اہلحدیث مغربی پاکستان کی تاسیس ۱۹۲۸ء میں ہوئی۔ ۱۹۳۷ء کے تباہی خیز انقلاب میں جماعت اہل حدیث پر جوالم ناک مصائب آئے، ہمارے مکاتب و مدارس جس طرح برباد ہوئے وہ ڈھئی چھپی چیز نہیں۔ مصائب آئے، ہمارے مکاتب و مدارس جس طرح برباد ہوئے وہ ڈھئی چھپی چیز نہیں۔ شاہ شہید رطالت کے ماتھ تعلق کی وجہ سے اہلحدیث حضرات کے کانوں میں جہاد کے نغے تو سمع نواز ہوتے ہی رہتے تھے شہید حق کا پیغام بھی کانوں میں گونجتا رہتا تھا اس لیے اہلحدیث کے دل میں جہاد کی محبت اور شہادت کا شوق ہمیشہ کرو میں لیتا رہا۔ اس لیے اہلحدیث کے دل میں جہاد کی محبت اور شہادت کا شوق ہمیشہ کرو میں لیتا رہا۔ کے ہنگاموں میں بھی اتفاقاً سکھ ہندوؤں سے پیش پیش تھے اور آج سے سوا سوسال قبل بھی اہل تو حید کی دست بدست جنگ سکھوں ہی سے ہوئی تھی، اپنے بزرگوں کی شریندی ایک تاریخی حقیقت تھی۔ مشرتی پنجاب شہادت، سکھوں کے مظالم، انگریزوں کی شریندی ایک تاریخی حقیقت تھی۔ مشرتی پنجاب محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حسادل) 🗫 📢 613 کی است ۱۹۵۸ میلاندر بورث بابت ۱۹۵۸ م

میں جو ہنگامے ہوئے وہ بھی اس لحاظ سے بالا کوٹ کے ہنگاموں سے ملتے جلتے تھے۔

الجحدیث علما اورعوام نے ان ہنگاموں میں پوری جوانمردی سے حصہ لیا،عوام کی طرح بھا گئے سے انکار کر دیا،موت کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر عموماً جرائت سے مقابلہ کیا،اگر فوجی طاقت مشرقی پنجاب میں شرارت پہند عناصر کا ساتھ نہ دیت تو بالکل ممکن تھا کہ سلمان سکھوں کو دبلی سے ورے سنجالا نہ لینے دیتے۔

مود نوجوانوں نے ان معرکوں میں بھا گئے سے انکار کر دیا۔ ان کا خیال بھی نہ تھا کہ وہ ترک وطنی کریں گے، وہ اس شورش اور ہنگامہ کو وقتی سمجھ کر وہیں مقیم رہے، خود برباد ہوئے، عزیز وا قارب مظالم کا تختہ مشق بنے، آبروئیں برباد ہوئیں اور بالآخر اکثر نے جام شہادت نوش کیا۔ اللهم اغفر لهم وار حمهم وار فع در جاتهم.

سراسیمگی اور پریشانی: Kitabosunnat Com

اس پریشانی میں جب وہ پاکستان پہنچے تو طبائع پر مایوی جھائی ہوئی تھی، یہاں پہنچ کر ضروریات ِ زندگی کی فراہمی سے عرصہ تک فرصت نہ مل سکی، اس لیے کہیں ۱۹۴۸ء میں مرکزی جمعیت کی بنیادر کھی جاسکی۔

پہلامخضر سا اجلاس لا ہور میں حضرت مولانا محمد ابراہیم صاحب میر سیالکوئی کی صدارت میں ہوا، ہماری مالی پریشانی کا بیرحال تھا کہ خطبہ صدارت بھی اس وقت طبع نہ ہور کا،مولانا مرحوم نے اسے "احتفال الجمھور" کے نام سے بعد میں شائع فرمایا۔ جن حضرات کی نظر سے وہ خطبہ گزرا ہوگا وہ محسوس فرما نمیں گے کہ محتر مصدر جلسہ بھی اس وقت کام کی رفتار، طریقِ کار اور رفقاءِ کار پرمطمئن نہ تھے۔

#### اس اجلاس کا اثر:

اس جلسہ سے صرف اس قدر فائدہ ہوا کہ بعض بکھرے ہوئے دوستوں سے ملاقات ہوگئ، مایوں دوستوں کو جماعتی زندگی کا احساس ہوا، مالیوی کسی قدر کم ہوئی۔اس (گارشات (صدول) کی ( 614 ) کی الاندربورٹ بابت ۵۷ – ۱۹۵۸ کے علاوہ ہم لوگ کوئی بنیادی فیصلہ نہ کر سکے۔ اس سے پہلے عارضی انتخاب ہو چکا تھا جس میں صدر حضرت مولانا سیدمحد داود غزنوی قرار پائے تھے، ناظم عموی پروفیسر عبدالقیوم۔اس وقت صدارت کی تصدیق کی گئی اور ناظم بدل دیا گیا۔

#### مالى حالت:

اس اجلاس میں جماعت کی مالی حالت میں کوئی ترقی نہیں ہوئی، جورتوم آئیں مشکل سے اخراجات پورے ہوئے بلکہ جمعیت مقروض ہوگئی۔ اس وقت مرحوم اخبار ''المحدیث' کے بعد اخبار کی ضروری شدت سے محسوس ہورہی تھی لیکن اس وقت مالی حالات کے پیش نظر کوئی فیصلہ نہ ہوسکا۔ نظام جماعت کے متعلق بھی جو کوشش ہوئی وہ خط و کتابت ہی سے ہوئی۔ وفتر گوجرانوالہ چلا گیا، نظام کے متعلق احباب کی توجہ بردھتی چلی گئی، اخبار کے لیے تقاضا ہونا شروع ہوگیا۔

#### لاعتصام:

1979ء میں "الاعتصام" کا اجراعمل میں آیا، اس کے لیے ابتدائی رقم جماعت المحدیث گوجرانوالہ نے مرحمت فرمائی، جس کی مقدار مختلف وقتوں میں قریباً دو ہزار روپیتھی۔ اس کے پہلے مدیر مولانا محد حنیف صاحب ندوی تھے، کچھ عرصہ کے بعد یہ ذمہ داری مولوی محد اسحاق صاحب نے سنجالی۔ آج کل ادارت کے فرائض صدر محترم مولانا سیدمحد داود صاحب ادا فرما رہے ہیں۔

اخبار کے بعد قدرتی طور پر کام کی رفتار تیز ہوگئ، دفتر کا کام بھی زیادہ ہوگیا، مولانا محمد اسحاق صاحب ناظم کے کاموں میں بھی ہاتھ بٹاتے رہے اور کام بردھتا گیا۔ فجزاہ الله أحسن الجزاء. حالات کے پیشِ نظر سالانہ اجلاس کا حوصلہ نہ ہوسکا۔

#### قواعد وضوابط:

غالبًا ۱۹۵۲ء میں مخضر سے تواعد وضوابط بنائے گئے، کام میں کچھ با قاعدگی کی کوشش کی گئی۔ اضلاعی اور شہری جمعیتوں کی تعداد بیں تک پہنچ گئی، تھوڑی بہت رقوم محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لكارشات (صداول) كالمحرود 615 كي المحال سالاندر بورث بابت ۵۷ م بسلسله اعانت جعیت آنی شروع موئیں اور ایک گونه اطمینان محسوس مونے لگا۔ احباب، سر جوڑ کر بیٹھنے لگے، بیساری ترقی صدرمحترم کی سرپرسی میں ہوئی، بیدنظام ابھی سنجعل ہی رہا تھا کہ قادیانی بے اعتدالیوں نے ملک کو چونکا دیا۔ سر ظفر اللہ خال کی وزارت خارجہ نے ملک کوسوچنے پر مجبور کر دیا کہ پاکتان میں جمہورمسلمانوں کی حکومت ہے یا خليفه بشير الدين ايند مميني كى؟ مجلس تحفظ ختم نبوت قائم موكى، المحديث اپني كمزوريول کے باوجود اینے مزاج اور افتاد طبیعت سے مجبور تھے کہ عمومی مسائل میں حصہ لیس اور اسلام کے خلاف جو مفاسد سر اٹھا کیں ان کے خلاف سینہ سپر ہوکر اسلام کی آبرو اور اسلامی عقائد کی حفاظت کریں۔ جماعتی حالات کی ناسازگاری کے باوجود جماعت تحفظ ختم نبوت کی جنگ میں کود بڑی، حکومت کی عاقبت نااندیش سے ملک میدانِ کارزار بن گیا اور جماعت کے عوام اور خواص بورے مغربی پاکستان میں جیل کے مہمان ہو گئے۔اس خلفشار میں قریباً ایک سال گزر گیا، ہم کوئی تقمیری کام نہ کر سکے، نہ حکومت مطمئن ہوسکی نہ ملک میں اطمینان کی کوئی صورت پیدا ہوسکی، پورا سال پریشانی میں گزرا،کوئی نمایاں کام نہ ہوسکا۔

## ملتان كانفرنس:

1904ء میں جب ملک ذرا مائل بسکون ہوا، رفقا جیلوں سے باہر آئے، ملتان کانفرنس کی تیاری شروع ہوگئ۔ احبابِ ملتان نے اس خلوص اور بے جگری سے کام کیا پانی کی طرح روپیہ بہایا۔ مجھے یہ کہنے میں باق نہیں کہ جماعت کے استحکام کا آغاز ملتان کانفرنس سے ہوا، احبابِ ملتان کی یہ کوششیں جماعت کی تاریخ میں سنہری حرفوں سے کھی جا کیں گی۔

راقم الحروف تو ان دنوں نظر بندتھا، ملتان حاضر نہ ہوسکا، جو احباب ملتان گئے وہ احبابِ ملتان کے حسنِ انتظام اور ایثار سے بے حد مطمئن تھے۔ کانفرنس کامیابی سے ختم ہوئی، رکن سازی کے بعدانتخاب ہوا۔ قریباً عہدہ دار پہلے ہی بحال رہے، کام کے لیے روپیہ بھی چے گیا اور جماعت میں نئ روح پیدا ہوگئ۔

مبلغين:

کانفرنس کے بعد خیال پیدا ہوا کہ مبلغین کا ملک میں جال بچھا دیا جائے تاکہ لظم زیادہ سے زیادہ مضبوط ہو اور مختلف علاقے باہم مربوط ہوجا کیں لیکن سے تجربہ ناکام ثابت ہوا، مبلغین پورا سال رسی وعظ کہتے پھرے، جماعتی نظم کے متعلق ان کے اپنے دماغ بھی صاف تھے نہ اُنھیں تجربہ ہی تھا، اس لیے وہ نظم اور اجتماعیت کی خوبیوں سے جماعت کو آشنا نہ کر سکے۔ ہماری غلطی بیتھی کہ جس کام کے لیے آئھیں ٹرینڈ نہیں کیا اس کام پر آئھیں لگا دیا گیا، اس لیے اس پر جس قدر مصارف ہوئے شرینڈ نہیں کیا اس کام پر آئھیں لگا دیا گیا، اس لیے اس پر جس قدر مصارف ہوئے سے کہ ہمارے مبلغین اجتماعیت کی خوبیوں سے بہت کم آشنا ہوسکے ہیں، حالانکہ اسلامی تعلیمات میں جماعت اور اجتماعیت روح کی حیثیت رکھتی ہے، نظم و ضبط جہوریت کی جان ہے، تفرد فی الواقع جاہلیت کی رسم ہے۔

# لائل بور كانفرنس:

ا الموری امیدوں کا سال تھا، کچھ تجربے ہو چکے تھے، حوصلے بڑھے ہوئے تھے۔ خیال تھا کہ عام تبلیغ کی بجائے کوئی ٹھوس کام کیا جائے۔ تعلیم اور تدریس ہی سے پہلے جماعت بڑھی تھی۔ حضرت شیخ الکل مولانا سید نذیر حسین صاحب رٹر لیٹ کے درس نے اکناف عالم کو منور فرما دیا تھا اور آج تک وہی روشی ہے جسے ہم نئ ظلمتوں کے بالقابل استعال کر رہے ہیں۔ امامت اور قیادت حضرت میاں صاحب کے تلاخہ ہی کی مرہون احسان ہے۔ لاکل پور میں پچھ زمین پہلے موجود تھی جومحترم صاحب فیر چودھری صاحب نے لاکل پورشہر اور ضلع چودھری صاحب نے لاکل پورشہر اور ضلع

نگارشات (صداول) کی حرفی ( 617 ) کی است ۱۹۵۸ می مرکزی مرکزی مدرسه کے لیے میں جماعت کی بہت بوی اکثریت ہے، احبابِ لائل پور بھی مرکزی مدرسه کے لیے

میں جماعت کی بہت بڑی اکثریت ہے، احبابِ لائل پور بھی مرکزی مدرسہ کے کیے ہمد تن شوق تھے، گو بمصداق ع

مبحد کے زیر سایہ خرابات جاہے

یہاں شرارت پیند اور نفاق آمیز ذہن بھی موجود تھا، اور ہے، جو اپنی دکان داریوں اور ذاتی مفاد کے لیے پس پردہ مخالفت کرتا رہائیکن ان منافقانہ کوششوں کے علی الرغم لائل پور میں مدرسہ کی بنیاد رکھ دی گئی۔ مزید زمین بھی خریدی گئی، بقدر ضرورت اور زمین بھی اس کے ساتھ ملانے کا ارادہ ہے۔ ان شاء اللہ

اس ضرورت کا احساس طبائع پر اس قدر غالب تھا کہ عمارت کا انتظار کیے بغیر لا ہور میں بعجلت تمام درجہ پخیل اور تخصیص کا کام شروع کر دیا، حالانکہ جوطلبا داخل کیے گئے ضرورت کے لحاظ سے معیاری نہ تھے، امتحانِ داخلہ میں ان کی کامیا بی خوش آئند نہ تھی لیکن

بدہ رزق با مرغ و کپک حمام کہ ناگاہ بمایت بیامہ مسدام جو پچھ تھا اسے قبول کر کے اللہ پراعتاد کرتے ہوئے کام شروع کر دیا گیا۔

گوجرانواله كانفرنس:

لاکل پور کے بعد کانفرنس کے لیے گوجرانوالہ کا انتخاب عمل میں آیا۔ احبابِ لاکل پور نے کانفرنس اور اس کے بعد جماعت کی مالی حالت مضبوط کرنے کے لیے مخلصانہ کوششیں فرمائی۔ لاکل پور کانفرنس سے ظاہر ہوتا تھا کہ جماعت کام کے لیے پوری طرح تیار ہے، بے امیدی کی کوئی وجنہیں، خزانہ بھی خالی نہ تھا، مزید جس قدرطلب کیا جائے مل سکتا تھا۔

سيلاب:

سیلاب زدہ علاقوں میں ہزاروں روپیہ صرف کر دیا گیا، سیلاب زدہ علاقے میں ادوبیہ مہیا کی گئیں، طبی مراکز کھولے گئے، اس طرح بھی کافی مصارف اٹھ گئے۔ حافظ آباد کی جماعت نے سیلاب زدہ علاقہ کے لیے بے نظیر کام کیا، سامان خوردونوش کے علاوہ سینکڑوں رویے، ہزاروں گز کیڑاتقسیم کیا۔ جزاھم اللہ

ان خطیر مصارف اور خطرناک حالات کے باوجود گوجرانوالہ میں کانفرنس کا فیصلہ کرلیا گیا۔سیلاب کی وجہ سے قریبا چھ ماہ دیر کرنا پڑی۔سڑکیں خراب تھیں، لائنیں ٹوٹ چکی تھیں، اس پریشان حالی کے باوجود شہر گوجرانوالہ کے اہل خیر نے قریبا ہیں بائیس ہزار روپیہ جمع کیا، دوسرے اصلاع نے بھی دل کھول کر امداد دی۔ ایام کانفرنس میں ہزار روپیہ جمع کیا، دوسرے اصلاع نے بھی دل کھول کر امداد دی۔ ایام کانفرنس میں ہوا، اس کی وجہ سے انتظامات پر بہت اثر پڑا، کانفرنس کے وقتی التوا کا اثر بھی کافی ہوا، اس کے باوجود کانفرنس امید سے زیادہ کا میاب ہوئی۔

تعلیمی نظام لا ہور سے لائل پور منتقل کر دیا گیا، اسا تذہ اور طلبا سب لائل پور پہنے گئے، عمارت میں کچھ دیرتھی، کچھ کوٹھیاں کرایہ پر لے کر معجد المحدیث امین پور بازار میں ابتدائی، ثانوی اور انتہائی تعلیم شروع کر دی گئی۔ ناتجربہ کاری اور کچھ نئے اور ابتدائی حالات کی وجہ سے مدرسہ کے نظام میں کچھ نقائص ضرور رہے۔ بعض شرارت لیند طلبا سے نظم ونت کی غلطیاں بھی سرزد ہوئیں، تا ہم تعلیم کا نظام تسلی بخش رہا۔ اور امید ہے کہ آئندہ کام کی رفتار مزید تسلی بخش ہوگی۔ ان شاء اللہ

نگارشات (حداول) 🗫 📢 619 🎝 🕊 سالاندر پورٹ بابت ۵۷ \_ ۱۹۵۸ء

#### كام كالچيلاؤ:

ناظم تعليمات:

ناظم تغميرات:

ناظم ماليات:

ناظم نشر واشاعت:

ان آٹھونو سالوں میں کام کا پھیلاؤ بہت زیادہ ہوگیا۔ایک ناظم سے سارے کام پر کنٹرول مشکل تھا اس لیے قواعد وضوابط میں تبدیلی کے بعد مزید حیار ناظم بڑھا دیے گئے،اور تقتیم کار کے طور پر کام اس طرح تقتیم کر دیا گیا:

ناظم اعلى: محمد اساعيل گوجرا نواليه

مولانامی الدین احد صاحب قصوری، بی-اے

الحاج ميال محمر اسحاق صاحب حنيف امرتسري

محترم ميال محمد عالم صاحب كورنمنث كنثر يكثر

ميان عبدالمجيد صاحب مصرى شاه لاهور

اس تقتیم کار سے کچھ مشکلات بھی پیش آئیں کیکن سہولت بہت زیادہ ہوئی۔اس قدر تھیلے ہوئے کام پر بقدر ضرورت انضباط کیا گیا۔

ا ثناءِ سال میں ارادہ ہوا کہ مزید زمین وارالعلوم کے ساتھ ملا لی جائے، احبابِ لاہور کی توجہ اور محنت سے احبابِ لاہور ہی نے اکیس ہزار کی رقم مہیا کرنے کے علاوہ پانچ شن سریا (قیمت چھ ہزار روپے) بھی تعمیر جامعہ سلفیہ کے لیے بہم پہنچایا۔ اللهم بارك لهم في أهلهم ومالهم، وبارك لهم فيما رزقتهم۔

گذشتہ سالوں میں کام کی رپورٹ اور مختصر حسابات بذریعہ ''الاعتصام'' ملاحظہ سامی سے گزرتے رہے ہیں۔ زیر قلم رپورٹ میں اس سال کی کارگزاری کے لیے سمع خراشی مطلوب ہے۔

ناظم اعلیٰ پرکام کی عموی گرانی کے علاوہ تبلیغی نظم ونسق کی خاص طور پر ذمہ داری عائد ہوئی تھی، اس سال مندرجہ ذیل مقامات پر سالانہ جلسے ہوئے۔ مجالس کے متعلق ہمارا طریق کاریہ ہے کہ جو جماعتیں مرکز کے ساتھ کمحق ہیں وہ جلسوں کی تاریخیں دفتر نگارشات (صداول) المحالی المحا

## اس سال تبلیغی جلیے:

لاکل پور، ٹوبہ ٹیک سنگھ، گوندلانوالہ، مراکی والا، حافظ آباد، سرگودھا، قلعہ دیدارسنگھ، ڈارال والی، نوکھ، ممنا، فیروز والا، مریدے، ایمن آباد، کاموکی، منصور پور، قصور، پوکی، میان چنوں، بورا منڈی، وہاڑی، خانیوال، ملتان، عارف والا، خواجہ چک، میانہ چک، میانہ چک، اللہ موسیٰ، جہلم، قصور، پینا کھہ، ٹریالہ جیگہ، کلاس والی، کوٹلی مہارال، حمید پور کلاں، میانوالی، خوشاب، ہندو چک، چھینہ، گلھو، وزیرآباد، ڈھونیکی، تھینیکی، وادوالی، حیدرآباد، کراچی وغیر ذلک سینکروں مقامات پر با قاعدہ جلسے کیے گئے۔ جمعیت کے مبلغین نے مختف اصلاع میں ہزاروں میل کا سفر کیا اور کلمہ حق پہنچایا۔ ربنا تقبل منا انت السمیع العلیم.

بریلوی اور رفض کا فتنہ پاکستان میں سراٹھا رہا ہے، اس کے بالمقابل جڑانوالہ، کامونکی، جیمس آباد، کوٹ رادھاکشن، جلوموڑ متصل وا گلہ وغیرہ مقامات میں بے حد کامیاب معرکے ہوئے، چیچہ وطنی، اوکاڑہ، منظمری وغیرہ مقامات میں فریضہ بلنے ادا کیا گیا۔اللہم وفقنا لما تحب و ترضیٰ

راقم الحروف نے گذشتہ سال میں جماعتی مقاصد کے لیے قریباً تین صدیے زیادہ خطوط کھے، دفتر کی ڈاک اس کے علاوہ ہے۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ جماعت میں نظم کے لیے کس قدر تڑپ ہے اور اگر کیا جائے تو کام کے لیے کس قدر نگارشات (حداول) 📢 📢 ( 621 ) 📢 سالاندر پورٹ بابت ۵۷ – ۱۹۵۸ء

میدان وسیع ہے؟

ضرورت ہے کہ چند مخلص دوست جماعت کے لیے اپنا پورا وقت دیں۔ جامعہ سلفیہ کے لیے اپنی کوششوں کو وقف کر دیں، نظم ونسق کی درستی کے لیے ملک کے طول و عرض میں دورے کر کے احباب کو جمع کریں۔ اس میں سب سے مشکل علائے کرام حفرات کی پوزیشن کو سمجھنا ہے۔ اجتماعیت کے لیے سب سے بڑی مشکل ان کی ذہنیت ہے، جہاں کوئی صاحب تشریف فرما ہیں وہیں وہ مطلق العنان بادشاہ یا ڈکٹیٹر کی طرح رہنا چا ہے ہیں۔ کسی نظم یا اجتماعی ذمہ داری کے لیے آ مادہ نہیں ہوتے۔ جن کی آ برو کے لیے یہ ساری بھاگ دوڑ ہے وہی اسے شکوک وشبہات کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ الی اللّٰہ المشتکی

وہ ناداں گر گئے سجدے میں جب وقت قیام آیا

انتشارتعليم:

یمی حال جارے تعلیمی انتشار کا ہے۔ جارے ہاں دارالعلوم اور جامعہ کا نام مضحکہ بن کر رہ گیا ہے، جہاں دو چار طالب علم اور ایک نو آ موز حضرت بیٹھ گئے، رسید بکیں حجیب گئیں، وہیں دارالعلوم بن گیا اور جامعہ کی تاسیس عمل میں آگئ علی ہوتل جہاں رکھی وہیں ہے خانہ بن گیا وہیں ہے خانہ بن گیا قول جہاں رکھی وہیں ہے خانہ بن گیا

اس ناقص اور نامکمل تعلیم سے علم کی وہ مٹی پلید ہوئی کہ "اتحذ الناس رؤسا جھالاً فصلوا وأضلوا "ارشاد نبوی کی تصدیق ہونے لگی۔

"إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة" (بخاري)

اگر جماعت کوخود زندہ رہنا ہے تو اولاً اس تعلیمی انتشار کو روکیے۔ ٹانیا مدارس میں

صحيح البخاري، رقم الحديث (١٠٠) صحيح مسلم، رقم الحديث (٢٦٧٣)

عصحيح البخاري، رقم الحديث (٥٩)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حساول) المحالی المحا

## آ ئندە لائحمل:

تدریسی خدمات اورعلوم کتاب وسنت کی اشاعت میں کامیابی کے بعد مندرجہ ذیل مقاصد کے لیے بھی آپ کو توجہ دینا چاہیے، مستقبل کی تغییر کا بہت حد تک اس پر انحصار ہے۔

#### روزنامه:

ایک روز نامه کا اجراجو جماعت کی شان کے مطابق اور مسلک کاصیح آرگن ہو۔

## اینا پریس:

آج کل پریس جماعتی زندگی کے لیے رگ جان کی حیثیت رکھتا ہے، اگر آپ علوم کتاب وسنت کی زیادہ سے زیادہ اشاعت فرمانا چاہیں تو جماعت کواپنے پریس کے لیے زود یا بدر سوچنا پڑے گا۔ میں ناظم نشر و اشاعت کی توجہ اس طرف مبذول کرانا چاہتا ہوں کہ وہ آج سے ہی اس کے متعلق سوچنا شروع کر دیں۔

#### وارالمطالعه:

ایک عظیم الثان لا برری کی ضرورت ہے جس میں طلبا اور اہل علم کے علاوہ مصنفین بیٹھ کرتصنیف و تالیف کا کام کرسکیں۔ضرورت ہے کہ اس میں مختلف علوم و فتون کی لاکھوں کتابیں جمع کی جا کیں، اہل علم اس میں تحقیق و تدوین کا کام کریں، اور جد یدعلوم میں تحقیق مضامین کھے جا سکیں، احادیث پرشروح اور حواثی کے ملاوہ قدیم اور جدید علوم میں تحقیق مضامین کھے جا سکیں، محکمہ دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) 🗫 🕻 623 کامی مالاندر پورٹ بابت ۵۷\_۱۹۵۸ء

اہل علم اس کے لیے اپنے کتب خانے وقف کریں۔ اہل ٹروت اپنی تجوریوں کے منص اس عملِ خیر کے لیے کھول دیں۔ اور اس کے لیے مخطوطے جمع کیے جائیں، نایاب کتب مہیا کی جائیں۔ اللہ تعالیٰ آپ حضرات کو توفیق مرحت فرمائے کہ آپ جماعت کے لیے بری سے بری قربانی کرسکیں۔ وما ذلك علی اللہ بعزیز.

(الاعتصام، شاره: ۳۴، جلد: ۹، ۲۹ رشعبان ۷۷ اه برطابق ۲۱ رارچ ۱۹۵۸ء)

نگارشات (صداول) 🗫 🛠 🕻 624 کا 🗫 سالاندر پورٹ سار 1909ء

## سالانه ربورث

جومولا نامحمد اساعیل صاحب ناظم اعلی مرکزی جعیت المحدیث نے سرجون ۱۹۵۹ءکو مجلس شوری کے اجلاس میں پیش کی۔

الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا، ولم يكن له شريك في الملك، ولم يكن له ولي من الذل، وكبره تكبيرا، هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياته، ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبل لفي ضلل مبين، وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيز الحكيم، إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما، اللهم صل على محمد وعلىٰ آل محمد عبدك ورسولك الأمي الأواب خاتم النبيين.

احباب کرام! گذشتہ سال سرگودھا کانفرنس کے موقع پر جمعیت کی تاسیس، ابتدائی مشکلات اور بتدریج کام میں وسعت کا تذکرہ احباب سے کیا گیا تھا۔ اس وقت کی ذمہ داری چاراشخاص کے سپرد ہے:

محمد اساعيل: ناظم تعليمات

عا جی محمد اسحاق صاحب حنیف: نظم نشر و اشاعت میاں عبد المجید مجید ریہ فلور ملز: نظم بالیات

مجمد اساعيل: نظم اعلىٰ

تمام ناظم صدر محترم مولانا سید محمد داود صاحب غزنوی کی قیادت میں کام کرتے ہیں، نظامتوں کی علیحدگی کے باوجود کام جماعتی طریق پر ہوتا ہے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حداول) 🗫 🚓 🕻 625 کی در اول کا در اول کا در اول کا جون ۱۹۵۹ء

مجھے یہ اعتراف ہے کہ ہماری راہ میں تاحال کافی مشکلات ہیں لیکن میں دیکھا ہوں کہ ہم نے ۱۹۴۸ء میں جب جماعت کی تنظیم کا کام شروع کیا تھا آج ۱۹۵۹ء میں ہم نے جہاں تک اپنا سفر طے کیا ہے تو میرا دل مسرت سے لبریز ہوجاتا ہے، بیرونی کے علاوہ اندرونی مشکلات اس قدر تھیں کہ ان سے عہدہ برآ ہونا ناممکن معلوم ہوتا تھا تا ہم ہم نے کافی سفر طے کیا۔ والحمد لله علی ذلك.

آج جب ہم اپنے ماضی کو دیکھتے ہیں بحد اللہ ہم نے اپنے سفر کا بہت ساحصہ طے کر لیا ہے، اور یہ سب رفقا کے خلوص اور سجح تعاون کا متیجہ ہے۔ اللهم زدهم إخلاصا و توفيقا.

#### ہارے مقاصد:

آغاز كارسے جارب سامنے پانچ اہم مقاصد تھے:

- 💠 علوم سنت اور ان کے لوازم کی ترویج۔
  - 🗘 جماعت کی شان کے مطابق اخبار۔
    - 🗘 اپنا پرلیں اور مکتبہ۔
- 🗘 ایک بہترین لائبربری جو جماعت کی تمام علمی ضروریات کے لیے مکتفی ہو۔
- امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے لیے الیا مؤثر نظام جوآج کی تشنہ ذہنیت کوسلف صالحین کے خوشگوار چشمول سے سیراب کر سکے، اور اس تمام کام کے لیے جماعت کو منظم کرنا اور ہر فرد میں جماعت زندگی کا احساس پیدا کرنا۔ اور جماعت المجدیث بحثیت ایک منظم جماعت کے دوسری جماعتوں کے سامنے آئے اور مشترک مقاصد اسلام میں دوسری جماعتوں کے ساتھ باہمی تعاون کے اصول پر کام کرے۔

## موجوده درس گابیں:

علاء کی قلت معلوم امر ہے، تمام جماعتیں محسوں کرتی ہیں کہ اکابر کی موت سے جو خلا ہوا ہے اسے پاٹانہیں جاسکا۔ جو مدارس ملک میں موجود ہیں ان کا نام آپ کچھ

الگارشات (صدادل) المحالی المحالی المحالی المحالی المحالی الماندر پورٹ کار جون ۱۹۵۹ء کے لیس لیکن افسوس کہ باہمی تعاون نہیں، اس طرح ہمارے نظام تعلیم میں ایک قسم کی اڑچن ہے۔ اسا تذہ ، طلبا اور انتظامی اداروں کا پورا ڈھانچہ اصلاح اور ترمیم کے قابل ہے۔ یہ مدارس ملت کی ضرورتوں کو پورانہیں کر سکتے بلکہ اس تعلیمی انتشار کو جس قدر بھی کم کیا جا سکے جماعت پر احسان اور علم کی خدمت ہوگا۔ ایک شہر یابستی میں متعدد مدارس سے خواہ مخواہ رقابت پیدا ہوتی ہے۔ طلبا، اسا تذہ، ادارہ اہتمام تمام کے اخلاق براس کا برا اثر ہوتا ہے، اور اس رقابت کی وجہ سے جوتعلیم اور انتظام میں نقائص پیدا ہوتے ہیں وہ آپ حضرات سے مخفی نہیں۔ اس تعلیمی انتشار کی اصلاح کے دو طریق ہوتے ہیں وہ آپ حضرات سے مخفی نہیں۔ اس تعلیمی انتشار کی اصلاح کے دو طریق ہیں: تمام چھوئی درسگاہیں ختم کر دی جائیں یا ان میں نظم قائم ہوجائے۔ یعنی نصاب ایک ہو، طلباء کا داخلہ اور اخراج نظام کے ماتحت ہو، جماعت بندی اور تعلیم میں حد بندی کر دی جائیں بایا جا تا ہے۔

### جامعه اورتجرب:

ہم نے جامعہ کو حسب فیصلہ شور کی اچھے پیانے پر شروع کیا، اپنی بساط کے مطابق اس کے لیے بہترین اسا تذہ مہیا کیے۔ خیال تھا کہ کسی تصادم کے بغیر ایک اچھی درسگاہ معرض وجود میں آ جائے گی، اور صرف انتہائی تعلیم کو پیش نظر رکھا تا کہ حجوبے نے مدارس سے کسی مرحلہ پر تصادم نہ ہو، طلبا کی خود داری کی حفاظت کے لیے شروع میں معقول و ظائف کا فیصلہ کیا گیا لیکن اس تجربہ میں ہمیں ناکامی ہوئی۔ منتہی طلبا کی تعداد قدرتی طور پر کم ہوتی ہے، انگریزی اور دینی مدارس دونوں کا مہتی تجربہ ہے لیکن مصارف کم نہیں ہو سکتے۔ اسا تذہ کی تعداد اسباق کے لحاظ سے ہوتی ہے آ خری جماعت میں سو طالب علم ہوں یا پندرہ، اسباق کا تناسب ایک ہی ہوگا۔ اخراجات میں کوئی نمایاں کی نہیں ہوتی، اس لیے رفقا دریافت فرماتے ہیں کہ فی طالب اخراجات میں کوئی نمایاں کی نہیں ہوتی، اس لیے رفقا دریافت فرماتے ہیں کہ فی طالب علم کتنے ہزار روپیہ صرف ہوا؟ مخالف نماتی اڑاتے ہیں۔ جامعہ میں صرف تمیں عبینیش طلباء ہیں۔ اور سب سے بردی دفت سے ہوئی کہ دوسرے مدارس سے جوطلبا پینیسی طلباء ہیں۔ اور سب سے بردی دفت سے ہوئی کہ دوسرے مدارس سے جوطلبا پینیسی طلباء ہیں۔ اور سب سے بردی دفت سے ہوئی کہ دوسرے مدارس سے جوطلبا

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (حدادل) 🗫 📢 (627 منظار سالانه ربورث عرجون ۱۹۵۹ء

آئے ان کی تعلیم معیاری نہھی۔

وظائف نے طلبامیں الیی ہوس پیدا کر دی کہ طلبا جامعہ اور اس کے منتظمین سے وظائف کے بارے میں اس طرح حساب کرتے گویا جامعہ ان کی مقروض ہے۔ گذشتہ سال سر گودھا کانفرنس کے بعد ان حضرات کے قرضوں سے بھید مشکل عہدہ برآ ہوسکے۔ یہ ذہن اس یا کیزہ ذہن کے بالکل خلاف ہے جوانبیا کی وراثت کا واجبی تفاضا ہے۔ اگریزی اور دینی درسگاہوں میں یہ بنیادی امتیاز ہے کہ وہاں اصل مقصد دنیا ہے، دین کا مقام وہاں ٹانوی بھی نہیں۔ ہمارے ہاں اصل مقصد دین ہے اور اس کی خدمتِ دنیا ٹانوی مرتبہ ہے، اس لیے کوئی نظام جس سے اس ذہن کو تھیں بہنچے *گوارانبين كيا جا سكتا*\_ ربنا عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المصير.

#### جامعه ۵۸\_۵۹ء میں:

ان تجربات کی بنا پر وظائف کی سکیم واپس لے لی گئی اور جامعہ میں بامید منظوری ابتدائی تعلیم کا سلسلہ بھی رکھ لیا گیا۔ اس وقت جامعہ میں طلبا کی تعداد قریباً ۱۲۵ ہے اور اساتذہ قریباً سات ہیں۔ کھانے کا انظام عام مدارس سے کافی اچھا ہے۔ مجھے مسرت ہے 1904ء میں جامعہ کے انتظامات تسکین بخش رہے، طلبا میں کوئی بدمزگی ظاہر نہیں ہوئی، اساتذہ نے محنت سے کام کیا۔

ہم نے گزشتہ سال اہتمام کا کام ایک ادارہ کے سپرد کیا تھا جس کے چارممبر تے، تاحال ية تجربه كامياب رہا ہے، مولانا محد اسحاق، مولانا محدصديق، مولانا عبيد الله، مولا نامحمد یعقوب صاحب نے جس محنت سے جامعہ کا کام کیا ہے ہم اس کے شکر كزار بين ـ شكر الله مساعيهم.

### دین مدارس کے نصاب کا مسکلہ:

درس نظامی میں عام تبدیلی کی ابتدا حضرت شاہ ولی اللہ صاحب نے فرمائی، بوری صحاح اور قرآن عزیز لازماً ورس میں داخل فرمایا کیکن حدیث کا طریق دورہ کی

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لَكُارِشَات (صداول) 🗫 📢 (628 عليه ١٩٥٥)

صورت سے تھا، ذہین طلبا تو شاید اس سے ضرور مستفید ہوں کیکن متوسط طلبا کو اس سے تبرک کے سوائیچھ حاصل نہیں ہوتا تھا۔

حضرت شیخ الکل استاذ العرب والعجم مولانا الثیخ سیدند پر حسین صاحب بر الله نین حدیث کو نصاب میں ایسی جگہ دی کہ ہر کتاب پر بفدر ضرورت محنت کی جائے اور فن حدیث کے ساتھ رجال اور اصول حدیث پر ضروری توجہ دی جا سکے، جس کا تتبع کسی قدر اب ان مدارس میں بھی کیا جا رہا ہے جو اہل حدیث کہلانا پیند نہیں کرتے۔

اس کے باوجود نصاب کا مسئلہ ملک کا مشکل ترین مسئلہ ہے۔ علامہ شبلی مرحوم ندوۃ العلماء ہے اس کا آغاز فر مایا لیکن وہ تاحال کسی ایسے نقطہ پر نہیں پہنچ سکا جے ملت متفقہ طور پر قبول کر سکے، لیکن تبدیلی کی ضرورت کا احساس سب کو ہے۔ جمعیت نے بھی امسال تجربنا نصاب میں نمایاں تبدیلیاں کی جیں۔علوم کتاب وسنت جمعیت نے بھی امسال تجربنا نصاب میں نمایاں تبدیلیاں کی جیں۔علوم کتاب وسنت ودیگر علوم عربیہ ادبیہ کے ساتھ ساتھ تاریخ، معاشرت اور انگریزی کی طرف بھی خاص توجہ دی گئی ہے۔ اس کی افادی حیثیت کا جواب آنے والا وقت ہی دے سکتا ہے، اہل توجہ دی گئی ہے۔ اس کی افادی حیثیت کا جواب آنے والا وقت ہی دے سکتا ہے، اہل علم خصوصاً اصحاب مدارس اس کے متعلق اپنی رائے کا اظہار فرمائیں گے۔

#### الاعضام:

الاعتصام کا شار بحد الله ملک کے مؤقر پر چوں میں ہے، مخالف اور موافق اسے عزت کی نظر سے دیکھتے ہیں، علمی حلقوں میں اس کا ایک مقام ہے لیکن مجھے افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ اربابِ شور کی اور جماعت کے عوامی حلقوں نے اس کے متعلق اینے فرض کومحسوس نہیں فرمایا۔

اخبار کی زندگی کا دارو مداریا اشتهارات پر ہوتا ہے یا اشاعت کی کثرت پر۔ دین اخبار فخش اشتہارات لے نہیں سکتے۔ خریداری کے لیے کوشش آپ حضرات کا فرض ہے جس میں آپ نے تساہل فرمایا ہے۔ اگر شور کی کے تمام ممبر پانچ پانچ خریدار اپنے ذمہ لے لیں، اخبار اس سے کہیں بہتر حالت میں جاسکتا ہے۔

ہم نے گذشتہ سال ایک روزانہ اخبار کے اجرا کو اپنے مقاصد میں شامل کیا تھا اس بے توجہی کے ہوتے ہوئے بہتر ہے کہ آپ حضرات خود ہی اسے اپنے مقاصد سے خارج فرما دیں۔

''الاعتصام'' ادارہ اشاعة النة كى مطبوعات سے ہے، اس ادارے كے متعلق تفصيلى معلومات ناظم نشر واشاعت ارشاد فرمائيں گے۔

## ىرىس:

ایک جماعتی پریس کا منصوبہ ہمارے سامنے تھالیکن مجھے حقیقت کے اظہار میں تا مل نہیں کہ ہم نے اس کے متعلق کوئی قدم نہیں اٹھایا، جامعہ کی تغییر اور تعلیم کے اس قدر مصارف ہیں کہ کوئی مزید بوجھ برداشت نہیں کیا جا سکتا۔ جماعت میں اصحابِ ٹروت کی کی نہیں، افسوں یہ ہے کہ ملی ضرور توں کی طرف یہ حضرات بہت کم توجہ دیتے ہیں، عام طور پریہ بوجھ متوسط الحال یا غربا کے جھے میں آیا ہے۔ اگر جماعت کے مرفد الحال عام طور پریہ تو پریس کوئی بری چیز نہیں، اگر پریس ہوجائے تو جماعت کی مطبوعات ارزاں قبت پر فروخت کی جاسکتی ہیں۔ آخر میں عرض ہے کہ مطبوعات ارزاں قبت پر فروخت کی جاسکتی ہیں۔ آخر میں عرض ہے کہ سے کہ مطبوعات ارزاں قبت پر فروخت کی جاسکتی ہیں۔ آخر میں عرض ہے کہ سے کہ مطبوعات ارزاں قبت پر کریماں کار ہا دشوار نیست فی میں۔

#### لائبرىرى:

جامعہ کے ساتھ ہی ایک دار المطالعہ کی بنیا در کھی جا چکی ہے، درس کتابوں کے ساتھ مطالعہ کی کتابیں بھی مکتبہ میں آ رہی ہیں، مگر یہ ذخیرہ بہت حقیر اور معمولی ہے تاہم اس کی بنیاد رکھی جا چکی ہے۔ مولانا تحکیم عزیز الرحمٰن بن حضرت مولانا محمد علی صاحب میر واعظ مرحوم نے قریباً ۵۵ کتابیں جامعہ کو مرحمت فرمائی ہیں، جن میں چند کتابیں ایسی ہیں جو اب بازار میں ناپید ہیں، بعض دوسرے احباب نے بھی کتابوں کے متعلق نوازش فرمائی۔ جزاھم الله أحسن الدجزاء

الل سخاوت پر بہت ہے کام دشوار نہیں ہوتے۔

نگارشات (صداول) کی کی از از 630 کی کی سالاندر پورٹ کرجون ۱۹۵۹ء

آپ حضرات اپنے اپنے ماحول میں اگر متواز کوشش جاری رکھیں تو کتابوں کا ذخیرہ لاکھوں تک پہنچ سکتا ہے۔ اس معالمے میں اعضاءِ شوریٰ کے علاوہ علما اور اصحابِ ثروت بھی میرے مخاطب ہیں۔ کتابیں صدقہ جاریہ ہیں۔ ﴿وَ الْبَقِیْتُ الصَّلِحْتُ خَیْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَّ خَیْرٌ اَمَلًا﴾

## امر بالمعروف:

تبلیغ کا مسئلہ جماعتوں میں عموماً اور دینی اداروں میں خصوصاً ریڑھ کی ہڈی کا حکم رکھتا ہے۔ جماعت المجدیث نے اس شعبہ میں اتنا کام کیا ہے کہ کوئی دوسری جماعت اس کی ہمسری کا دعویٰ نہیں کرسکتی۔ المجدیث کا نفرنس نے ملک میں وعظ ونصیحت کا جال بچھا دیا۔ بمبئی سے پشاور تک، تبت، گلگت اور نیپال کی ترائیوں تک کانفرنس کے واعظین نے حاتم الموحدین مرحوم شخ حافظ حمید اللہ صاحب رائلتے اور حضرت مولانا ابوالوفاء ثناء اللہ صاحب معفور کی مساعی جمیلہ سے میہ کام بہترین طریقہ پر انجام دیا۔ اس طرح اور بھی مقتدر علماء اور صلحا کی کوششوں سے دعوت وارشاد کا کام ہوتا رہا۔

### وقت کے تقاضے:

کین اب وقت کے تقاضے بدل چکے ہیں، اس وقت ضرورت ہے کہ آپ حفرات کے سامنے کوئی متعین مقصد ہو، تقاریہ میں موضوع کی پابندی کی کوشش کی جائے، ان کی نقل و حرکت اس نظم کے ساتھ ہو جس سے جماعت کا اور خود ان کا وقار برعے۔ تقاریہ میں موضوعات اور ضعاف سے پر ہیز کیا جائے۔ اسلام کے اہم مسائل سے لوگوں کو آشنا کیا جائے، ائمہ سلف اور ان کی سیرت کی دنیا میں اشاعت کی جائے۔
اس معاملے میں مجھے اعتراف ہے کہ ہم کوئی اہم کام نہیں کر سکے۔ حضرات علما کی تنظیم کا مسلم بہت مشکل ہے، جب تک آپ حضرات کا فداق نہ بدلے، آپ حضرات نظم کے احترام کو ول میں جگہ نہ دیں، تقاریہ میں حضرت واعظین اور مبلغین میں جماعتی نظم کومقدم نہ رکھیں اور اپنے سامعین میں جماعتی روح بیدا کرنے کی کوشش نہ جماعتی نظم کومقدم نہ رکھیں اور اپنے سامعین میں جماعتی روح بیدا کرنے کی کوشش نہ کریں تو عام نقاریہ جماعت کے وقی تقاضوں کے لیے چنداں سود مند نہ ہوں گی۔

سالاندر بورث سرجون 1949ء

(نگارشات (حدادل) 🗫 🗞 🖟

هاري مالي حالت:

مالیات کی ربورٹ ناظم مالیات دیں گے۔ مجھے صرف اس قدر کہنا ہے کہ آب حفزات فیاضی سے جس قدر روپیہ آج کل جامعہ اور جعیت کے پروگرام پر صرف کر رہے ہیں اتنا روپیہ بحثیت مجموعی جماعت کے ہاتھوں میں نہیں آیا۔ بیآپ کا احسان ہے کہ آپ اینے رفقا پر اعتماد فرما کر روہیان کے ہاتھوں میں دے رہے ہیں، اس وقت لا کھوں روپیے بحمہ اللہ صرف ہوچکا ہے۔ اس کے باوجود حال میہ ہے کہ جس انداز ہے آپ نے کام شروع کیا ہے اور جن منصوبوں کی پیمیل آپ کے پیش نظر ہے اس لحاظ سے جماعت کو بہت زیادہ روپیہ کی ضرورت ہے۔ جمارا خیال تھا جامعہ کی تعمیر پر سات آٹھ لا کھ روپیہ صرف ہوگا کیکن موجودہ گرانی اور حالات کا نشیب و فراز بتا رہا ہے کہ بیمنصوبہ شاید ہیں لاکھ میں بھی پورانہ ہو۔

اساتذہ کے مشاہرات کے متعلق جو اندازہ ذہن میں تھا ملک کی حیران کن گرانی نے اسے بالکل بدل دیا۔ اس لیے میرا مشورہ یہ ہے کہ آپ حضرات اپنے اعمال خیر اورصدقات میں جامعہ، جماعت اور جمعیت کو پہلا مرتبہ دیں تا کہ اپنی زندگی میں اینے مقاصد کی بخیل دیکه سکیس - الله تعالی هم سب کا حامی و ناصر ہو-

(الاعتصام، شاره: ۴۶، جلد: ۱٬۳۸۰ زي الحجه ۱۳۷۸ هه برطابق ۱۲رجون ۱۹۵۹ء)

نگارشات (صداول) 🗫 🚓 (632 کی الله در پورٹ ۱۹۲۳ء

# محرّم ناظم اعلیٰ ک **ر لپورٹ**

الحمد للله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله محمد وآله وأصحابه أجمعين.

حضرات! جمعیت مرکزی کی تشکیل اور جامعه سلفید کی تاسیس کے بعد شاید ہی کوئی
ایسا سال گزرا ہوجس میں کسی چھوٹے موٹے بحران سے سابقہ نہ پڑا ہو۔ اسا تذہ کے
طریق کار میں بعض ناہمواریاں، طلبا کے حقوق ومطالبات کی ناسازگاریاں، رفقا کے
طریق فکر کی مشکلات، بعض حلقوں کی شریعت نوازیاں، جامعہ کے متعلقین اور خدام
کے لیے ایسے حوادث طبیعت ثانیہ بن گئے ہیں، اب ایسا محسوس ہونے لگا ہے کہ بیہ
خلانے معمول واقعات ہو چکے ہیں رہے

مشکلیں اتن پڑیں مجھ پر کہ آساں ہوگئیں

نہ شادی داد سامانے نہ عم آورد نقصانے بہ پیش ہمت ما ہرچہ آید بود مہمانے بہ پیش ہمت ما ہرچہ آید بود مہمانے کار کے خلوص کین حضرت الامیر عافاہ الله و شفاہ کے تدبر اور رفقائے کار کے خلوص اور آئندہ بھی ان شاء اللہ العزیز ختم ہوتے رہے اور آئندہ بھی ان شاء اللہ العزیز تحتم ہوتے رہیں گے۔وما ذلك علی الله بعزیز ب

• خوش سامانی داد ہے ندعم کوئی نقصان آ دہ، ہماری ہمت کے سامنے جو بھی آتا ہے مہمان ہی ہوتا ہے۔

www.KitaboSunnat.com

نگارشات (صداول) 🗫 🚓 (633 گئارشات (صداول)

جو کچھ ہوا ہوا کرم سے تیرے

جو ہوگا تیرے کرم سے ہوگا

خدا کا شکر ہے کہ اس شجر طیبہ کی شاخیس پاکستان کے اطراف تک پھیلیں اور جامعہ کا غلغلہ تو حدود پاکستان کو بھاند کر دور دور تک پہنچ چکا ہے۔ خدا کرے وہ دن جلد آئیں جب اس چشمہ صافی سے علم کی تفتگی دور ہو جوعرصہ سے جماعت میں محسوس

مبلدا یں جب ان پاسمہ صاف سے من کی دور ہو ہو رکھنے سے ہما سے کی جارہی ہے۔

حالات جو بھی ہوں جامعہ کا منصوبہ بھر اللہ اپنی طبعی رفتار سے جاری ہے اور بندرتے ترقی کررہا ہے۔ اس سال جامعہ میں آٹھ اسا تذہ کام کررہے ہیں جن کے

- اسائے گرامی ذیل میں مرقوم ہیں: ① مولانا حافظ عبداللہ صاحب شیخ الحدیث۔
  - رونا ما محمد لیعقوب صاحب۔
    - ولانا مريفوب طاحب صولانا محمد صادق صاحب
    - © مولانا شریف الله صاحب۔ ﴿
      - مولاناعلی محمرصاحب۔
      - 🕥 مولانا حافظ بنيامين صاحب
      - مولانا محمد بن عبدالله صاحب ـ
- محترم پروفیسر عمر فاروق صاحب باقی عمله ان کے علاوہ ہے۔

مولانا حافظ محمد صاحب گوندلوی اس دفعہ شروع سال ہی میں مستعفی ہو گئے تھے، بعض حضرات کا بیہ خیال تھا کہ جامعہ پر اس کا اثر ہوگا لیکن بظاہر بیہ خیال صحیح ثابت نہیں ہوا۔طلبہ کی تعداد ابتداءِ سال میں قریباً پونے دوسوتھی، اس دفت آخر سال میں تربیب میں سیاست میں اس میں اسلام میں اسل

قریبا ایک صد جالیس ہے۔ بعض طلبا خود چلے گئے۔ بعض کو تادیب کے طور پر خارج کیا گیا، پھر بھی گزشتہ سال سے اس وقت تعداد زیادہ ہے۔

( نگارشات (صداول) 🗫 🚓 ( 634 ) 🗫 🐧 سالاندر پورك ١٩٦٣ء

اس سال مولانا ابوحفص صاحب عثمانی کو جامعہ میں بطور سپر بیٹنڈٹ رکھا گیا۔ اساتذہ تعلیمی مشاغل کی وجہ سے بعض انظامی امور میں پوری توجہ نہیں دے سکتے تھے۔

اسما مدہ کی مشا ک کی وجہ سے کہ اسطا کی ہور کی پوری وجہ بیں وقت سے سے۔ طلبا کا نظم و ضبط، اسباق میں حاضری، تعطیلات میں قواعد کی پابندی، جامعہ کے مہمانوں کی دیکھ بھال، زائر حضرات سے گفتگو اور ضروری معاملات کے متعلق

بہا دن ن ریط بیان، ور سرات سے سو ارور کرور کا معامات کے معامات کی فراہمی، بعض طلبا کی آ وارگ ۔ سپر یٹنڈنٹ کے تقرر کے بعد ان معاملات میں کافی اصلاح ہو چکی ہے۔ بلا عذر غیر حاضر ہونے والے طلبہ سے مناسب جرمانہ

یں کا کی اسلال ہوئی ہے۔ بلا گذار میں جمع ہوتا ہے اور طلبہ پر صرف ہوجا تا ہے۔ وصول کیا جاتا ہے جو جامعہ کے فنڈ میں جمع ہوتا ہے اور طلبہ پر صرف ہوجا تا ہے۔

جمعہ کی نماز جامعہ میں با قاعدہ ہوتی ہے۔ طلبہ اس میں التزاماً حاضر ہوتے ہیں، اگر کوئی ضروری ہوتے ہیں۔ روزانہ اگر کوئی ضروری ہوتا جازت سے جا کتے ہیں اور وقت پر حاضر ہوجاتے ہیں۔ روزانہ نماز میں طلبہ حاضر ہوتے ہیں اور اس میں کوتا ہی کو قطعاً گوارا نہیں کیا جاتا، نماز کی حاضری با قاعدگی ہے گئی ہے۔ کھانے کی تقسیم میں عموماً بے قاعدگی ہوجاتی ہے، کھی

کھانا کم ہوجاتا ہے اور بھی بڑھ جاتا ہے، اس صورت میں غلے کا خرج بہت بڑھ جاتا ہے۔ سپریٹنڈٹ صاحب نے جامعہ میں اس کا مناسب احتساب کیا ہے، عام مدارس

کی بہ نسبت جامعہ کی حالت اور نظم بہت بہتر ہے۔

اسباق کی حاضری، مطالعہ اسباق کے تکرار وغیرہ میں طلبہ کی مشغولیت کا خاص خیال رکھا جاتا ہے۔ اب بحمہ اللہ چوری وغیرہ اخلاقی برائیوں کی شکایت نسبتاً بہت کم ہے۔ اسا تذہ کرام مفوضہ فرائض کو پوری پابندی سے ادا فرماتے ہیں۔ خود اسا تذہ کی بھی دو وفت حاضری ہوتی ہے۔ چھیوں کا با قاعدہ نظام ہے، بلا وجہ غیر حاضری بھی نہیں ہوئی۔ حضرات اسا تذہ اس نظام کے ساتھ تعاون فرما رہے ہیں۔ جزاهم الله۔ تعطیلات کا پورا نظام موجود اور محفوظ ہے۔

جامعہ کے مہمانوں کی دیکھ بھال حسب ارشاد نبوی "أنز نوا الناس منازلهم"

 <sup>●</sup> ضعیف. سنن أبی داود (٤٨٤٢) اس حدیث کی سند ضعیف ہے۔ امام ابو داود رشند سید صدیث و کر کرنے کے بعد فرماتے ہیں: "میمون لم بدرك عائشة"

نگارشات (صاول) ایک (635) کی ایک (این برین ۱۹۹۳) کے مطابق کی جات کے جواب کا اندراج ہوتا ہے۔ گویا آنے والے تمام مہمانوں کا بھی ریکارڈ موجود ہے۔ سال میں تمام مہمانوں کی تعداد معلوم ہو گئی ہے۔ نظام کی پابندی کی وجہ سے بعض حلقوں میں سپر بیٹنڈٹ کی سخت گیری کی شکایت کئی حد تک درست بھی ہولیکن نظم کی فرایت کئی حد تک درست بھی ہولیکن نظم کی پابندی اور اخلاق کی اصلاح کے سلسلے میں بہر حال اسے برداشت کرنا چا ہیے۔ نظم ونت کے سلسلہ میں بعض نا خوشگوار با تیں بھی برداشت کرلینی چا ہیں۔ اس کے یا وجود یقین ہے کہ آئندہ سپر بیٹنڈٹ صاحب بھی اینے فرائض کو زیادہ خوش

جامعہ میں بحد اللہ ایک معقول لا برری موجود ہے جس میں تفسیر، حدیث، فقہ، تاریخ، لغت، ادب، صرف، نحو، معانی، بیان، منطق، فلسفہ اور دیگر فنون کی عربی، فاری، اردو، انگریزی کا کافی ذخیرہ جمع ہے۔ بعض جامعہ نے خود خریدی ہیں اور پچھ بعض احباب نے وقف فرمائی ہیں۔ ان کی مکمل فہرست اور رجٹروں میں اندراجات موجود ہیں، اس کے باوجود کتب کی بے حد کی ہے، کتب خانہ کے لیے لاکھوں روپے درکار ہیں، امید ہے اصحاب خیراس طرف توجہ دیں گے۔ جامعہ میں مکمل فہرست کتب موجود ہے جو ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

#### جامعه کی تغمیر:

اسلوبی سے ادا فرمائیں گے۔

۔ ہے کہ کہ کہ کے کہ کہ ہو چکے ہیں، ایک بالائی کمرہ بھی تغییر ہو چکا ہے۔ یہ کمرے طلبہ اور اساتذہ کے زیر استعال ہیں۔ ایک مہمان خانہ، جو متعدد کمروں پر مشمل ہے، تغمیر ہو چکا ہے۔ چاروں طرف پختہ دیوار تغمیر ہو چکی ہے۔ جو ۵ سوفٹ کمبی ہے۔ گھاس کے پالٹ بن رہے ہیں۔ چھ کمروں کی اس عمارت میں ابھی کمی ہے۔ توقع ہے اصحاب خیر اس کی پخیل فرما کمیں گے۔

مبحد کی تغییر کا ذمه میاں عبدالوہاب صاحب (کراچی) نے لیا تھا لیکن وہ کسی نامعلوم سبب سے رہ گئے۔ اب خدا کاشکر ہے کہ سجد کا ۲۰×۴۰ کا کمرہ مع گیلری تیار ہو چکا ہے جس کی حصت ۲۲ فٹ ڈالی گئی ہے۔ یہ کمرہ میاں نضل حق صاحب صدر جامعہ اور محترم ﷺ محمد انور صاحب کے مصارف اور مساعی سے تیار ہوگیا ہے۔ جزاهم الله عنا وعن المسلمين أحسن الجزاء.

امید ہے آئندہ سال محترم الحاج محمد اسحاق صاحب حنیف ناظم نشر و اشاعت و ما لک چناب وولن ملز حسب وعدہ جامعہ ہال کی تغییر شروع کرا دیں گے۔ اور حضرات ممبران شور کی ہے گزارش ہے کہ کمروں کے آ گے برآ مدہ کے لیے اس دفت اعانت فرمائیں یا وعدہ فرمائیں تا کہ طلبا گرمی اور سردی کی شدت سے محفوظ رہ سکیں۔

اب وضو کے لیے تو نیمال، عسل خانے اور طہارت خانے زیر تعمیر ہیں۔ نیوب ویل لگ چکا ہے، اس کے تمام اخراجات کا ذمہ محترم عبدالتار صاحب مالک ستارہ

فیکٹری گوجرانوالہ نے لے لیا ہے جس کی پھیل عنقریب ہوجائے گ۔

ناظم تغیرات اس کے متعلق اپنی مفصل رپورٹ آپ کے سامنے پیش فرمائیں گے اوراسي طرح ناظم نشر واشاعت اور ناظم ماليات اورمولا نامحي الدين صاحب وحافظ محمه ابراہیم صاحب کمیر پوری اینے کام کے متعلق اینے خیالات کا اظہار فرمائیں گے۔

جامعه میں ششماہی اور سالانہ امتحانات با قاعدہ ہوتے ہیں اور نتائج کا اعلان الاعضام میں کیا جاتا ہے۔

اس سال گندم کی فراہمی میں محترم مولانا محمد اسحاق امیر جمعیت اہلحدیث ضلع لائل بور، مولانا محمد صادق صاحب مدرس جامعه سلفیه اور مولانا محمد رفیق صاحب مد نيوري اورمولانا عبدالرشيد خطيب جامع نشاط ملز لائل بور، مولانا محم عبدالله صاحب ثانی، مولانا محمد داود صاحب سمندری اور مولانا قاضی محمد اسلم صاحب سیف، مولانا

نگارشات (صدادل) 💝 💝 🕻 (637 کانگان الله در پورك ۱۹۲۳)

الله بخش صاحب كمير پورى نے مخلصانه كوشش فرماكر بزارمن سے زياده گذرم فراہم فرمائی۔ شكر الله مساعيهم.

الله تعالی ان کے ارادوں میں برکت فرمائے اور مزید حسن عمل کی توفیق مرحمت فرمائے۔ ان حضرات کی خدمات کوخصوصاً اس بحرانی دور میں جامعہ کسی طرح نہیں بھول سکتی۔

مولانا عبیدالله احرار احباب لاکل بور میں روح روال کی حیثیت رکھتے ہیں، ان کا عزم ہی تعمیرات کے کام کی بھیل کا کافی حد تک ضامن ہے۔ جزاہ الله أحسن الجزاء.

(الاعتصام، شاره: ١٤، جلد: ١٥، ٥رر جب١٨٨ه بيط ابق٢٢ رنومبر١٩٦٣ء)

# نگار ثنات (صداول) 💝 🛠 ( 638 ) کالی منظبه استقبالیه گوجرانواله

# خطبهاستقباليه

## مرکزی جمعیت املحدیث مغربی پاکستان کانفرنس منعقده گوجرانواله (۱۲\_۱۳\_۱۸/اکتوبر ۱۹۵۶ء)

الحمد لله وكفي، والصلاة والسلام على سيد الأصفياء، وآله وأصحابه وأزواجه وذرياته السادة الأتقياء، اللهم صل وسلم ما نور النيران جو السماء، وأضاء نور السنة شفاف القلوب بضياء الاهتداء.

اخوان کرام! بارش، سیاب، راستوں کی صبر آ زما تکالیف اور نصل خریف کی تیاری کے جن ایام میں آپ نے سفر کی صعوبت برداشت فرمائی ہے آپ کے خلوص اور جماعت کے ساتھ وابسگی کی بیکھی دلیل ہے۔ اس پر خلوص عمل کے لیے سیاہ کار تلم اگر رسمی شکریہ کی جرائت کرے تو بیصرف ایک جمارت ہوگی۔ مناسب یہی ہے کہ میں ''ایاز قدر خود بشناس' کہدکر اس رسم پروری سے سبکدوش ہونے کی کوشش کروں۔ خدائے قد وس سے دعا ہے کہ وہ اس اخلاص سے بھر پورعمل کو قبول فرمائے اور آپ کو اس کی پوری جزا مرحمت فرمائے۔ مزید اخلاص اور جماعت کے ساتھ وابستگی اور تعاون کی تو فیق ارزانی فرمائے۔ وقولی لکم: أهدا کو سهدا و مرحباً۔

#### متحجرانواله:

حضرات! جس شہر میں آپ تشریف فرما ہیں یہ کوئی پرانا تاریخی شہر نہیں۔ آخری مغل سلطان بہادر شاہ کے وفت یہ ایک گاؤں تھا، آج سے تقریباً چارسوسال قبل خال نامی ایک زمیندار نے، جوسانی قوم سے تعلق رکھتا تھا، اس کی بنیادر کھی۔ اس کے بعد محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) المحافظ ( 639 ) المحافظ المستبالیه کوجرانواله الک زمیندار قوم '' بحر' نامی اس میں آباد ہوئی۔ اس سبب سے اس کا نام '' بجرانوالہ' مشہور ہوا جسے زبان کے تغیرات نے '' گجرانوالہ' بنا دیا۔ آج ایام کی گردش نے بانی اول اور بجر قوم دونوں کو اپنی عادت کے مطابق طاق نسیان پر رکھ دیا ہے اور غالبًا ان کی نسل سے ایک فرد بھی شہر میں موجود نہیں۔ تلك الأیام نداولھا بین الناس.

## سكھاور گجرانوالہ:

چڑت سکھ ۔راجہ رنجیت سکھ کے دادا۔ اپنے گاؤل راجہ سانی سے آکر بہال
آباد ہوئے اور بتدری اس گاؤل نے قصبہ کی صورت اختیار کی۔ راجہ رنجیت سکھ بہیں
پیدا ہوئے۔سکھ ایسی مشہور اور عاقبت نا اندیش قوم کی تاریخ اس شہر سے وابستہ ہوگئ۔
اگریزی عملداری میں یہال شیشن بنا اور اسے ضلع کا صدر مقام قرار دیا گیا، اور یہ قصبہ
شہر بن گیا جس کی آبادی ۱۹۲۷ء سے پہلے قریباً ۹۰ ہزارتھی، اب غالباً ۲ لاکھ سے متجاوز
ہے، کیڑے برتنوں اور بعض دوسرے کاروبار کے لیے بہترین منڈی ہے اور شجارت کے
لیا جہم مرکز۔

## سكه قوم اور المحديث:

حاضرین کرام! سکھوں کے ساتھ آپ کو بھی کچھ تاریخی تعلق ہے، سکھ قوم مسلمان بادشاہوں کی دشمن نوازیوں کا زندہ ثبوت ہے، سکھ شاید بھول چکے ہوں لیکن تاریخ شاہد ہے وہ مغل بادشاہوں کی غلط نوازی بلکہ ایک غلط خواب کی ایک غلط تعبیر بین، ان دشمن نواز بادشاہوں کی بدولت سکھوں کو حکومت ملی۔ قزاتی اور راہزنی کی راہ سے جولوگ حکومت کی بلندیوں تک پہنچتے ہیں وہ نہ رعیت پروری جانتے ہیں نہ آئین جہانداری! اس لیے سکھ اورظلم قریباً دوہم معنی لفظ سمجھ گئے۔

سکصوں کے مظالم تاریخ کی مسلمہ حقیقت ہیں اور ہندوستان میں تحریک اہلحدیث کا وجود ان مظالم کی صدائے بازگشت ہے۔ آپ کی دینی اور سیاسی زندگی تگارشات (صداول) کی دو خطیم المرتبت اور مقدی را آنواله کی دو عظیم المرتبت اور مقدی را آنواله شهید بخرات مولانا سید احمد شهید اور مولانا سید اساعیل شهید بغیال سکو استبداد کی وجه سے میدان کارزار میں اترے اور چند برسول میں سکوول کے جبر واستبداد کی کمر توڑ کررکھ دی۔ اگر انگریزی سیاست کی عیاری اور بعض آبر و باخته جماعتوں کی غداری اور انگریز کے ساتھ تعاون نہ ہوتا تو ہندوستان کا جغرافیہ بالکل مختلف ہوتا، پاکستان کی سرحد وا ایکہ کے بجائے کلکتہ سے کہیں پرے ہوتی ماکل ما یشتھیه المرء یدر که تحری الریاح بما لا تشتھی السفن ماکل ما یشتھیه المرء یدر که تحری الریاح بما لا تشتھی السفن

## عساكرتوحيدكا پارينه:

یہ پار پینہ جھنڈا جو آپ کے قریب اہرا رہا ہے بھی ستاروں کا ہمراز تھا اور ملائکہ سے ہمکلام۔ بیسید شہید کے ان عساکر کا جھنڈا ہے جو اسلام کی سربلندی کے لیے سکھ استبداد اور برطانوی عیاری سے برسوں برسر پیکار رہے، بیہ جھنڈا کالا باغ علاقہ ہزارہ کے اہلحدیث حضرات کے پاس محفوظ تھا جن کے آباؤ اجداد برسوں ان مقدی عساکر میں داد شجاعت دیتے رہے۔ بیہ حضرات کراؤل قوم سے تعلق رکھتے ہیں جو ہزاروں کی تعداد میں نتھیا گل کے قریب اپنے مسلک اور روایات کی حفاظت فرماتے ہوئے ان دور افادہ پہاڑوں میں زندگی بسر کر رہے ہیں۔ موجودہ آزاد شمیر پر حکومت پاکستان کا قبضہ ان حضرات کی مسائی کا مرہون منت ہے، اور شاید ان سرحدوں کی فاظت میں بھی بیسادہ دل حضرات کو نے کا چھر ثابت ہوں۔ شکر الله مساعیهم.
آ ہا آ ج بی جھنڈا رزم کے میدانوں سے بہت دور آپ کی اس بزم کی زینت ہورہا ہے اور اپنے پر شکوہ ماضی کی خاموش حکایت بلکہ کفر وفش، شرک و بدعت کے مطالم کی ایک دردناک شکایت ہورہا ہے اور اپن

احبابِ عظام! آنسوؤں کو رو کیے، تھوڑی دیر تھہریے اور د ماغ میں اپنی گذشتہ

<sup>•</sup> آدی جو جا ہتا ہے پانہیں لیتا، ہوائے مجھی سفینوں کی سرضی کے خلاف بھی چلتی ہیں۔

نگارشات (صرادل) المحالی ( 64 ) کا الله خطبه استبالیه گوجرانواله رفعتوں کا تصور لا یئے اور سوچے کہ آپ کہاں تھے اور اب کہاں ہیں؟ غور کیجے یہ مسافر کہاں سے بھٹکا کہاں پہنچا اور اب اسے کہاں جانا ہے؟ جو قدم اٹھانا ہے اسے سوچ کر اٹھا یے، عزم و ضبط سے اٹھا یے۔ والله معکم إن تنصروا الله ينصر کم ويثبت أقدامكم.

## ملک المحدیث عروج وزوال کے مراحل میں:

حاضرینِ کرام! تحریک المحدیث کا آغاز قرونِ خیر سے ہوا اور ان صدیوں میں عروج و زوال کے کئی مراحل سے تحریک گذری۔ یہ تاریخ کا مسکلہ ہے جسے آپ مجھ سے کہیں زیادہ جانتے ہیں۔ اس پر کیسے کیسے انقلابات گزرے اور سخت جان تحریک ان مصائب سے زیج نکلنے میں کس طرح کامیاب ہوئی؟ یہ سب حوادث تاریخ کی امانت ہیں، اس کی تفصیل وہیں ملے گی۔ خروج اور دفض، تجم واعتزال سے یہ تحریک کیسے نبٹی؟ مستبداور ظالم اقتدار کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کران بے نوافقیروں نے کیا کچھ کیا؟

# تحریک اہل حدیث پاک و ہند میں:

کین ان ممالک میں اس کی نشأ ہ کیے ہوئی؟ یہ مقدس تحریک کن مراحل سے گزری؟ اسے اختصار سے سُن لیجے، شاید اس کی روشی میں مستقبل کے لیے آپ کو پھے سوچنا پڑے۔ ہندوستان میں بدعات کے شیوع اور علوم سنت کے فقدان اور فقہی جود کے استیلا کا احساس آج سے برسوں پہلے حضرت شاہ ولی اللہ رشائین کے خاندان کو ہوا۔ مغل حکومت کے سیاسی انحطاط نے وقت کی سیاسیات کو بھی اسی اصلاحی بروگرام کا جزولا یفک بنا دیا، اس پروگرام کی شکیل کے لیے آخری اور اہم کوشش حضرت سید اساعیل شہید رشائین اور ان کے مقتدر رفقانے فرمائی۔

یہ پروگرام عروج و زوال کے مراحل سے گزرتا ہوا تدریجی طور پر موجودہ پا کستان کی صورت میں ظاہر ہوا۔معلوم ہے کہ ان حصرات کے ذہن میں پورے ہندوستان میں ایک دینی نظام کے قیام کا تصور تھا، وہ اس مملکت کو اس سے بہت زیادہ وسیع

نگارشات (حدادل) المحاصر ( 642 ) المحاصل خطبه استقباليه كوجرانواله و کھنے کے خواہشمند تھے تاہم جو کچھ ہوا بیان کی مساعی کا بہت حد تک مرہون ہے۔ اس بروگرام کے سیاس جھے کو جس تھکین تصادم سے سابقہ بڑا اور اس کے قائد ان کوجن خاردار اور سنگلاخ راستوں ہے گزرنا پڑا وہ جماعت کے لیے سرمایہ صدافتخار ہے، اور معلوم ہے کہ اہل حدیث اس راہ میں اکیلے نہیں ہندوستان کے دوسرے نیک دل اصحاب فکر اس سفر کی ہر منزل میں ان کے ساتھ شریک رہے۔ دریا چھنڈے اور گرم محاربات کے بعد یہ جزوی کامیابی حاصل ہوئی جس کی دینی حیثیت ہوز قابل اطمینان نہیں، تاہم اس تصور نے ایک دل پند وجود اختیار کرلیا جے آج ہم یا کتان کہدرہے ہیں۔ ہم آ رزومند ہیں کہ بیٹھیک اسلامی مملکت سنے اور دنیا میں ایک نمونے کا ملک ہو۔ اسلامی دستورکی تشکیل، بدعات کی روک تھام اور علوم توحید وسنت کی اشاعت اور طریقہ سلف کی ترویج میں جو مصائب آئے ان کے مخل میں جماعت کسی کو اپنا رقیب و سہیم نہیں مجھتی، اس راہ کی مصائب کو بہت حد تک ہمارے اسلاف نے برواشت فرمایا اور کافی صرتک کامیاب ہوئے۔والحمد لله على ذلك

#### ۱۸۵۷ء کے بعد:

آزادی کی مقدس تحریک کی بظاہر ناکا می سے انگریزی مظالم کا دھارا بہہ نکلا، ان سے تنگ آ کرسیای پروگرام انڈر گراؤنڈ اور مخفی ہوگیا، علوم کتاب وسنت کی ترویج و اشاعت کا نظام نمایاں ہوکر سامنے آ گیا۔ شخصی آ را و افکار سے آ زاد رہ کرفقہا محد ثین کے نبج پر علوم سنت کی اشاعت کا سہرا حضرت شخ الکل مولا نا السید نذیر حسین، مولا نا محمہ بشیر سہوانی، مولا نا حافظ عبداللہ غازی پوری، مولا نا مشمس الحق صاحب محدث صاحب عون المعبود، مولا نا عبدالرحمٰن صاحب مبارک پوری، حضرت مولا نا عبدالجبار غرنوی استاذ ہم محدت مولا نا حافظ عبدالمنان صاحب وزیر آ بادی، خاندان تصویہ وغیرہم کے سر پر رہا۔ ان حضرات نے یہ خدمت اس خو بی سے انجام دی کہ اس کی ضیاباریاں عجم سے عرب تک پنجیں، اور آ پ جہاں جا کیں آ پ کو ایسے اسا تذہ علم ملیں گے جن کی محکمہ دلائل وہراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صداول) کی در (643) کی در خطبه استقبالیه گوجرانوالد (فطبه استقبالیه گوجرانوالد افتای کے اللہ اللہ کا سامان مدرسہ و بلی نے فرمایا۔ کے اللہ کی سینلہ میں اولیک آبائی فحندی بمثلهم

رست بيني صنيي بيده م إذا جمعتنا يا جرير المجامع

#### تصنيف و تاليف:

علوم كتاب وسنت كى تصنيف و تاليف، طباعت اور اشاعت ميس بقيه السلف حضرت الانام نواب صديق حسن خال رائلين نے خزانوں كے منص كھول ديے - جديد تصانيف كے علاوہ سلف كے قدىمى ذخائر علوم كوم حوم نے اس طرح بازار علم ميں لاكر دال ديا كه قرونِ وسطى ميں بھى اس كى نظير نہيں ملتى ۔ اللهم اغفر له وار حمه وأد خله الجنة.

#### تصوف اورسنت:

مغل دور میں گوتصوف کو بہت زیادہ مقبولیت حاصل تھی گر اس کی قیادت خانقاہی نظام کے ہاتھ میں تھی، وہ پورے کا پورا بدعات کی گرفت میں تھا۔ اور افسوں کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ جس قدر اسے حق سے قریب ہونا چاہیے تھا وہ اسی قدر صدافت کی راہوں سے دور تھا۔ اس کے بعض رہنماؤں پرفسق و فجور کی حوصلہ افزائی کا شبہ ہوتا تھا۔ للّہیت کا وہ نداق یکسر ناپید تھا جس کی راہنمائی صحابہ اور انکہ سنت ریکھٹنم نے فرمائی تھی۔ رسمی اور ورزشی ورد و وظائف اور مشقیں تو خانقاہوں میں موجود تھیں لیکن ان میں سنت کی روح ناپید تھی۔ سنت اور اخلاص کی حلاوت سے یہ پورا نظام محروم تھا، اس کمی کو ملک الاتقیاء حضرت عبداللہ غزنوی نے بورا فرمایا۔ افغانستان کی جامد سرزمین سے نکل کر حضرت عبداللہ غزنوی نے ہندوستان میں قدم رکھے، علوم جامد سرزمین سے نکل کر حضرت عبداللہ غزنوی نے ہندوستان میں قدم رکھے، علوم سنت کے ساتھ خلوصِ عمل کو حیات نو بخشی، یہ وہی للّہیت تھی جس کی سرمستوں سے سنت کے ساتھ خلوصِ عمل کو حیات نو بخشی، یہ وہی للّہیت تھی جس کی سرمستوں سے سنت کے ساتھ خلوصِ عمل کو حیات نو بخشی، یہ وہی للّہیت تھی جس کی سرمستوں سے

یہ بیں میرے آبا واجداد، اے جریر! کوئی ان جیسامحفل میں لا کرتو دکھا!

نگارشات (حداول) 🚓 🚓 🖟 644 کی کافیات خطبه استقبالیه گوجرانواله

صحابہ، تابعین اور ائمہ اربعہ نیکٹنے سرشار تھے۔ جس کی حلاوت سے حافظ اور رومی بہت حد تک نا آشنا تھے۔ کوئی مجھے تصوف کا مئر کہے گھر

عدیک ۱۷ ساتھے وہ وہ علی است عشق ہے کافر نہیں ہوں میں

عظ ر ہوں گے ہی ہے ہار میں مرین ہور مذار ملاتے کے سالم

#### محجرانواله میں تحریک اہلحدیث: ایں شر میں تحریب اہلی یہ ہریکا

اس شہر میں تحریک المحدیث کا احیا حضرت پیر میر حیدر صاحب خانپوری اور حضرت مولانا غلام رسول صاحب قلعہ میاں سنگھ کے توسط سے ہوا، اور مزید مدد حضرت الثیخ حافظ عبدالمنان صاحب محدث وزیر آبادی اور حضرت علاؤ الدین صاحب مغفور کے دروس و مواعظ سے ملی۔ اس کے ساتھ ہی حضرت مولانا محمہ بکنوی رشائن کی مساعی بھی شامل تھیں۔ ۱۲۹۰ھ میں حضرت مولانا علاؤ الدین صاحب رشائن نے مستقل طور پر یہاں ڈیرہ ڈال دیا، آپ کے رفقا سے محلّہ حاجی پورہ کے اہل توحید اور شخ جمنڈو، حاجی پیرمحمہ، شخ مبارک دین اور شخ اللہ دنہ صاحب کی ورشش سے ایک مختصری معجد تعمیر ہوئی۔ جس میں اہل توحید کوسر چھپانے کی جگہ ملی، کوشش سے ایک مختصری معجد تعمیر ہوئی۔ جس میں اہل توحید کوسر چھپانے کی جگہ ملی، اور موجودہ عظیم الثان مسجد مرحوم مستری حاجی محمد عبداللہ صاحب اور صدر محترم الحاج الارموجودہ عظیم الثان مسجد مرحوم مستری حاجی محمد عبداللہ صاحب اور صدر محترم الحاج اللہ دنہ، حاجی محمد کی توسیع شدہ صورت ہے۔ اللہ تعالی ہمیں توفیق عطا فرمائے تعمیر ہوئی، یہ سابقہ مسجد کی توسیع شدہ صورت ہے۔ اللہ تعالی ہمیں توفیق عطا فرمائے کہ ہم اس کی شکیل کرسکیں۔

## جمعیت املحدیث تجرانواله:

جمعیت المحدیث حجرانواله کی تاسیس ۱۹۱۵ء میں شیخ الاسلام حضرت مولانا ابوالوفا ثناء اللہ صاحب نے فرمائی، وہ جب تک زندہ رہے جمعیت پر نظر عنایت فرماتے رہے۔اللهم اغفرله وار حمه واجعل جنة الفردوس مأواه.

اب یہ جمعیت مرکزی جمعیت کے ساتھ ملحق ہے اور جمعیت ضلع کی شاخیں دیہات تک پھیلی ہوئی ہیں، اور شکر ہے کہ شہری اور ضلعی دونوں جمعیتیں سرگرم عمل ہیں۔ اللهم زد فزد! محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### جامعه سلفيه

حاضرین کرام! گذشتہ سال آپ نے جامعہ سلفیہ کی تاسیس کا فیصلہ کیا تھا اور مزید دومربع زمین خرید کراس میں جامعہ کی تغییر کا خیال فرمایا تھا لیکن آپ کے خدام کی انتہائی اور مخلصانہ کوشش کے باوجود لائل پور میں کسی وسیع قطعہ کا انتظام نہ ہوسکا، اس منصوبہ کی شخیل میں بہر حال وقت صرف ہوگا، اس لیے فیصلہ کیا گیا ہے کہ امسال حالات کچھ بھی ہوں جامعہ میں تعلیم کا کام شروع کر دیا جائے اور جو وقف شدہ اراضی موجود ہے اسے سردست استعمال میں لایا جائے، اور بڑے منصوب کے لیے کوششیں جاری رکھی جائیں، اس کے ابتدائی انتظامات کمل ہو چکے ہیں، ضرورت ہے کہ آپ حضرات جمعیت اور جامعہ کو مالی لحاظ سے مستغنی فرمائیں۔وما ذلك علی الله بعزیز

# بيت المال:

گذشتہ سال بیت المال کے متعلق مخضری تجاویز آپ نے پاس فرمائی تھیں اور ایک مجمل سا خاکہ بھی آپ کے سامنے تھالیکن سیلاب کی تباہی اور سیلاب زدہ علاقوں میں مہینوں مسلسل کام کرنے کی وجہ سے دفتر اس طرف پوری توجہ نہ دے سکا اور نہ آپ حضرات ''بیت المال'' کے استحکام کے لیے کوئی مستقل کام ہی کر سکے۔ اب ضرورت ہے کہ اسے اپنی توجہ کا مرکز بنایا جائے۔

بیت المال کے استحام کی چندصورتیں ہوسکتی ہیں:

- 🛈 صدقات اور زکوۃ پورے یا ان کا کچھ حصہ جماعت کو دیا جائے۔
- 🕜 الاعتصام کی اشاعت دس گنا بڑھانے کی کوشش کی جائے، اور یہ آپ کا کام ہے۔
  - 😙 جماعت کی مطبوعات کی زیادہ سے زیادہ اشاعت کی جائے۔
- وقتی عطیوں سے جماعت کا خزانہ کھر پور رہے۔ کام کی بنیاد دراصل'' بیت المال'' ہے اس کی طرف پوری توجہ دی جائے اور اس کے استحکام کے لیے مزید تجاویز

نگارشات (صدادل) کا کی اور انوالہ الا کی بیا کمیں گذشتہ سال بھی تذکر و آیا تھا، امسال بھر سمع خراثی کی جارہی ہے۔

لائی جائیں۔ گذشتہ سال بھی یہ تذکرہ آیا تھا، امسال پھر سمع خراشی کی جارہی ہے۔
جامعہ کی تاسیس کے بعد بیت المال کا استحکام اور بھی ضروری ہے۔ (۱) طلباء کی
ضروریات۔ (۲) تعلیم کے لیے کتابیں۔ (۳) دار المطالعہ اور جامعہ کی تغییر۔ یہ
مستقل ضرورتیں ہیں، ان کے لیے مصارف کا انتظام بھی مستقل طور پر ہونا چاہیے،
اور یہ بیت المال ہی سے ہوسکتا ہے۔ والله یوفقکم لما یحب ویرضی

#### اسلامی وستور:

حضرات! مسٹر محمد علی اور ان کے رفقاءِ دستوریہ مبارک باد کے مستحق ہیں کہ وہ امسال دستوری نقائص کے باوجود قبول کر امسال دستوری نقائص کے باوجود قبول کر لیا گیا، اگر آپ اسمبلیوں میں عقل مند اور متدین آ دمی بھیج سکیس تو اس دستور سے اسلام کو بچھ نہ بچھ فائدہ ہوسکتا ہے اور نقائص کو دور کیا جا سکتا ہے۔

لیکن جس چیز کی طرف آپ کی توجہ بے حد ضروری ہے وہ سے ہے کہ اس ملک میں اسلام کی وسعت قائم رہے، دستور کی اسلامیت شخصی آ را اور قیاسات کی جینٹ نہ چڑھا دی جائے۔ ائمہ اربعہ کی فقہیات اور ائمہ حدیث کے اجتہادات بوقت ضرورت مجموعی طور پر قانون کی بنیاد قرار پائیں۔ کتاب وسنت کے فہم میں زمام اقتدار جمود اور شخصی افکار کے سپر دنہ کر دی جائے بلکہ فقہاء محدثین کے طریقِ فکر کو زیادہ سے زیادہ اساس کار بنایا جائے۔

رستور میں اسلام کے لیے جہاں تک افادیت کا تعلق ہے اس کے لیے ضروری ہے کہ کتاب وسنت اپنی وسعتوں کے ساتھ اور اسلام اپنی ہمہ گر تعلیمات کے ساتھ قوانین اور آئین کی بنیاد قرار پائے۔ اس مقصد کی تحصیل میں ممکن ہے بعض دین پیند جماعتوں کے قدم لڑکھڑا جائیں، وہ اپنی عوامی پوزیشن کو قائم رکھنے کے لیے اپنے آپ کوخی کی حمایت سے معذور تصور کریں، ان کے عوامی مصالح ان کے لیے اپنے آپ کوخی کی حمایت سے معذور تصور کریں، ان کے عوامی مصالح ان کے لیے سدراہ ثابت ہوں۔ المحدیث کا فرض ہے کہ وہ نظر و اجتہاد کی وسعت اور

نگارشات (صدارل) ﴿ ﴿ ﴿ 647 ﴾ ﴿ ﴿ 647 ﴾ ﴿ فَقَدُ اللَّهُ تَعَالَى كُلُ اعانت اور توفيق فقد الحديث كے احترام كو اس ملك ميں قائم ركيس \_ الله تعالى كى اعانت اور توفيق

آپ کے شامل حال ہو۔

میں جانتا ہوں کہ میرے ساتھی انتہائی کوشش کے باوجود آپ کو مناسب آرام نہیں پہنچا سکے، آپ کو لاز ہا تکلیف ہوئی اس لیے میں کسی رکی معذرت کے بغیر آپ سے معافی جا ہتا ہوں اور آپ کی وسعتِ ظرف سے امید ہے کہ آپ معاف فرمائیں گے، اور امیدوار ہوں کہ آپ اپنی صالح دعاؤں میں ہم گناہ گاروں کو بادر کھیں گے۔ میری بیگزارشات نا تمام ہوں گی اگر میں اینے رفقا کی جرائت مندانہ کوششول كاشكريدادانه كرول جن كى وجدس بدانظامات انسانى حدتك بايد يحميل تك ينجي، خصوصاً مقامی جمعیت کے صدر محترم حاجی الله دنه صاحب، انھوں نے پیرانه سالی اور علالت کے باوجوداس قدر کام کیا کہ شاید کوئی جوان نہ کر سکتا ہو۔ سی تو یہ ہے کہ ان کے اثر ورسوخ ہی کی وجہ ہے ہم ان خطیر مصارف کو برداشت کر سکے۔

مسترعبدالرحيم ايم اليسس الحاج عبدالكريم بمحترم چومدري خيرات الله صاحلب ناظم اعلی مجلس استقبالیہ، حکیم عبدالرحمٰن صاحب ناظم اعلی جعیت ضلع بھی ہم شکریہ کے متحق نہیں جن کی مساعی اور مفید مشوروں سے ہم ہر قدم پر مستفید ہوتے رہے۔ خلوص مجسم محترم ماسٹر غلام محمد صاحب ڈار، منشی محمد بوسف صاحب آ ڑھتی، بابو نصیر الدین صاحب اس شکریے کے سب سے زیادہ مستحق ہیں جنھوں نے عرفی ذمہ دار بوں سے بالا رہ کر انتہائی ہمدردی ہے اس کا نفرنس کی کامیابی کے لیے پوری کوشش **فرمائي ـ ف**جزاهم الله أحسن الجزاء

انصار برادری کے روح روال محمد ابراہیم صاحب صدر بلدید، حاجی عبدالعزیز، محمد اساعیل کا بھی میں ممنون ہوں جن کی مالی اعانت اور بعض دوسرے ذرائع سے بیہ كانفرنس ياية يمكيل كو پېنجى \_ الله تعالى ان سب حضرات كوخلوص اور اپنى مرضيات كى توفيق عطا فرمائے۔ نگارشات (صداول) 💝 💸 (648) کانتاب مطبدات تبالید گوجرانوالد

ا پنے فرض سے قاصر رہوں گا اگر میں ان اصحاب خیر کا شکریہ ادا نہ کروں جن کے دست جود نے اس مہتم بالثان کا نفرنس کے لیے ضروریات ہم پہنچا کیں، اللہ تعالیٰ ان کے کاروبار میں برکت فرمائے اور اخلاص سے نوازش فرمائے۔

میں ان دوستوں کا بھی ممنون ہوں جنھوں نے عائبانہ ہمیں بُرے اور غلط القاب سے یاد فرمایا، منبروں اور عام مجالس میں گالیاں دے کر ہمارے گناہوں کے دھونے کا سامان فرمایا۔ نیز جن اشتہاروں کو انھوں نے ہاتھوں سے پھاڑا تھا وہ انھوں نے اپنی زبانوں پرلکھ کرعوام کے دلوں تک پہنچائے۔ اللہ تعالی ان کی غلطیاں معاف فرمائے، انھیں صدافت کے فہم کی توفیق مرحمت فرمائے۔

ربنا اغفرلنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين.

یہ حضرات بلا اجرت ہماری تبلیغ فرماتے، ان کے تلخ اور تیز فتوے عقل و دانش کو بیدار کرتے۔ جو ہم سے سجھتے ہیں، بیدار کرتے۔ جو ہم سے گھبراتے ہیں وہ ان حضرات سے سنتے اور ہم سے سجھتے ہیں، اور بید حضرات ہمارے نادانستہ مبلغ ہیں۔ جب بید حضرات سرمنبر بد زبانی فرماتے ہیں بیہ ہمارے گناہوں کو دھوتے ہیں، ان حضرات سے ناراضی کی بجائے ان کے لیے دعا کرنی چاہیے۔

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب. أخوكم في الدين اساعيل بن ابرائيم التلفي گوچرانواله

(الاعتصام، ثاره: ١٢، جلد: ٨٠١٨ رريح الاول ٢٩ ١١ه بمطابق ١٩١ كتوبر ٢٧١١)

نگارشات (حسدادل) 🗫 🚓 ( 649 ) 🗫 نظيه صدارت تبليقي كانفرنس لا مور

# خطبه صدارت

(المحديث تبليغي كانفرنس لا مورمنعقده ٢٥-٢٦\_٧١ كتوبر ١٩٥٧ء)

الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونؤمن به، ونتوكل عليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيآت أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلله فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وآله وأصحابه وسلم. أما بعد:

رفقاءِ کرام و حاضرین عظام! لا ہور کی علمی اور مقامی حیثیت کے مطابق ضروری تھا كەصدارت كے ليے مجھ سے كوئى بہتر آ دمى منتخب فرمايا جاتا۔ مجھےمعلوم ہے كەاعضائے جمعیت میں ایسے حضرات بحد الله موجود ہیں جو مجھ سے کہیں بہتر اس خدمت کوسر انجام دے سکتے تھے۔معلوم نہیں کن وجوہ کی بنا پراس ذرہ نوازی یا غلط نوازی کو پہند فرمایا؟

اب کسی رسمی معذرت کے بغیر احباب کے فیصلہ کی اطاعت اور ان کے تھم کی تقیل میں اپنا خوشگوار فرض تصور کرتا ہوں اور امید رکھتا ہوں کہ آپ مجھے اپنا ساتھی سمجھ کر میرے ساتھ تعاون فرمائیں گے اور تخریبی تنقید کی بجائے مجھے اپنے مفید مشوروں ہے نوازیں گے۔

احباب کرام! مسلک اہلحدیث میری ناقص رائے میں اسلام کے مرادف لفظ ہے، ائمہ حدیث نے اسلام کی سادہ تعلیمات کو دنیا کے سامنے پیش کرنے کی کوشش فر مائی، فرقہ پرتی کے زہر آلود اثرات کو ان حضرات نے کم کرنے کی کوشش کی،مقصد بیتھا کہ تمام ائمہ اسلام کے ساتھ مساوی نسبت رکھتے ہوئے ان کی علمی ہدایات اور فیوض سے استفادہ کی کوشش کی جائے، اہل علم میں نقابل اور ایک دوسرے پر تفوق نگارشات (صداول) اللحظم ( 650 ) المحافظ خطبه صدارت تبلینی کانفرنس لا بهور

سے جو کدورت پیدا ہوتی ہے اس سے ذہنوں کوصاف کر لیا جائے۔

ما دراء النهر میں مختلف فقہی نظریات کی باہم آ دیزش سے اسلام کو جو نقصان پہنچا تھا تاریخ کا بیہ تلخ حصہ برصغیر پاک و ہند کے زعمائے اہل حدیث کے سامنے تھا، اس لیے ان کا مطمح نظر تھا کہ اس تاریخ کو دوبارہ دہرانے کا موقع نہ دیا جائے۔ ائمہ اربعہ اور دوسرے ائمہ جہتدین کے اجتہادات اور فقہی فیوض سے جو اُوفق بالسنة والمصالح ہوں ان پڑعمل کرنے کی کوشش کی جائے، اور ایک امام کو دوسرے کے بالمقابل لا کرتر جج اور حق و باطل کی تقسیم کے طریق کوختم کر دیا جائے۔ اس سے ائمہ کا احترام بردھے گا، ان کے وقار میں اضافہ ہوگا اور ان کے علوم سے بلا تخصیص فائدہ اٹھانے کا موقع ملے گا۔

اس حریت کے دور میں جب ملک آ زادی کی منزلوں سے گزر رہا ہے قانون اس حیط ہوری پابندیاں، جو سازی میں بید طریق بے حد مفید ہوگا، اس سے عوام پر غیر ضروری پابندیاں، جو صدیوں سے محیط ہورہی ہیں، جہاں تک ہوسکے کم ہوجا کیں گی۔

## المحديث اورغير مقلد مين فرق:

ائمہ صدیث نے جہال ان غیر ضروری پابند یوں کو ناپند فرمایا اور ذہنوں سے تخصی اقتدار اور خصوص آرا اور افکار کے بوجھ کو ماکا کرنے کی کوشش فرمائی وہاں اس چیز کو بھی ملحوظ رکھا کہ بیہ آزادی آوارگی کی صورت اختیار نہ کرنے پائے، اس لیے انھوں نے صراحت فرمائی کہ تحقیق ونظر کی راہیں صحابہ اور تابعین کی روش سے متجاوز نہیں ہوئی چاہئیں۔
"من کان مستنا فلیستن ہمن قد مات، اولئك اصحاب محمد مسلی الله علیه وسلم۔ اولئك اصحاب محمد مسلی الله علیه وسلم۔ اولئك اصحاب محمد مسلی الله علیه وسلم۔ اولئك اصحاب محمد وسلی الله علیه وسلم۔ اولئك اصحاب محمد وسلی الله کانوا اختار هم الله لصحبة نبیه ." (ابن مسعود، مشكون)

<sup>•</sup> مشكاة المصابيح (١/ ٤٢) رقم الحديث (١٩٣) نيز ويكين: جامع بيان العلم (٢/ ٩٧) حلية الأولياء (١/ ٣٠٥)

نگارشات (صدادل) کی کی این المور الم

## أيك غلطهمي:

تعجب ہے ہندوستان کے ناقدین نے المحدیث کی اس اساسی صراحت کو نظر انداز فرما کراس پاکیزہ نصور کے لیے حشوی، غیر مقلد، وہائی، ائمہ دین کے مخالف ایسے الفاظ استعال کیے جوحقیقت کے خلاف ہونے کے علاوہ بے حد غلط تعبیر ہے۔ اللہ تعالی ان سب حضرات کو معاف کرے اور ہمیں توفیق عطا فرمائے کہ ہم کتاب وسنت کے اتباع اور ائمہ سنت کی صبح طور پر اطاعت کرسکیس اور جمود اور آ وارگی سے زیج سکیس۔ اللهم وفقنا لما تحب و ترضیٰ

## مسلك المحديث كي عمر:

حضرات! حدیث آنخضرت من الله کے اقوال، افعال اور آپ کے سکوت و رضا کا دوسرا نام ہے۔ ہم اس معنی سے حدیث کو جمت سمجھتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کہ جب سے حدیث دنیا میں موجود ہے اس کے ماننے والے بھی موجود ہے۔ ہم تخضرت من الله کی ماننے والے بھی موجود ہے۔ ہم تخضرت من الله کی ارشاد کو واجب الاطاعت سمجھتے تھے۔ کسی قول وفعل کی نبیت آنخضرت من الله کی طرف کرنا اہل علم کی نظر میں اس کی شخص متعلق بحث ائمہ حدیث کا محبوب مشغلہ رہا۔ تاریخ وعقل کی شخص کے متعلق بحث ائمہ حدیث کا محبوب مشغلہ رہا۔ تاریخ وعقل کی

(نگارشات (صدادل) کی حرافی ای المور است بلینی کافرنس لاہور مطابقت، قرآن عزیز کے اصول عامہ اور خاصہ سے موافقت اور غور وفکر کو ان حضرات نے بھی نظر انداز نہیں ہونے دیا۔ ان تمام مراحل سے گزر کراگر ثابت ہوجائے کہ یہ آنخضرت نگاٹی کا ارشاد ہے تو یقینا ہم نے شری جست سمجھا۔ قرآن عزیز کی تفسیر میں ہم اسے بہترین دستاویز سمجھتے ہیں۔ دین کے اثبات کا اسے سمجھے ترین ذریعہ قرار دیتے ہم اسے بہترین دستاویز سمجھتے ہیں۔ دین کے اثبات کا اسے سمجھے ترین ذریعہ قرار دیتے ہیں۔ اس سے ظاہر ہے کہ المحدیث کی اتنی ہی عمر ہوگی جتنی صدیث کی ہے اور اہل مدیث وہی ہوں گھوں۔

## ایک مشکل:

کرتی ہے تو کرے!

حضرات! یہاں ایک دفت ہے ہوئی کہ ہندوستان میں انگریز کے تسلط اور ہندو کی دریند ہمسائیگی کی وجہ سے کچھ رسوم اور عادات نے دین کا رنگ اختیار کرلیا۔عوام اسے اسلام سجھنے لگے۔ حدیث کے ساتھ اس وابتگی کی وجہ سے، جس کا تذکرہ اور ہوچکا ہے، ضروری تھا کہ ان سے نہ صرف اختلاف کیا جائے بلکہ مخالفت کی جائے ، اس لیے عوام کے ذہنوں سے تصادم ضروری ہوا، اور ایسے اہل علم حضرات جن کی زندگی کا انحصار عوام کی ان رسوم سے تھا وہ اس مقدس تحریک سے متصادم ہوئے۔ ان کے اس تصادم اور ناراضی نے تہمت تراشی کی صورت اختیار کرلی اور مختلف فتم کے غلط تصورات اس تحریک کی طرف نسبت کیے جانے سکے، اور جاری سابقہ آنجمانی انگریز کی حکومت نے ان تمام غلط نوازیوں میں عوام اور علا کے اس طبقے کی دل کھول کر حمایت کی ، اور انگریز کے بعد آج بھی ان عامیانہ تصورات کوخواص تک کی حمایت حاصل ہے اور اس کی وجہ سے جماعت پر جومصائب آئے نہ ہم پہلے ان سے آزاد تھے نہ اب ہیں ۔ أجد الملامة في هواك لذيذة **٥** حبا لذكرك فليلمني اللوم

📭 تیرے عشق میں ملامت مجھے لذیذ محسوں ہوتی ہے، تیری یاد کی محبت میں مجھے کمینگی ملامت

نگارشات (صداول) المحال ( 653 ) المحال خطبه صدارت تبلینی کانفرنس لا مور

ياليى مشكل ہے جس سے ہم بھی مجبور ہیں اورعوام بھی! ﴿ رَبَّنَا افْتَحُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ أَنْتَ خَيْرُ الْفَتِحِيْنَ ﴾

## المحديث كي خدمات:

اس خلیج کے باوجود، جوعوام اور تبعین حدیث میں حائل تھی، ہارے زعمانے قدیماً و حدیثاً ملک و ملت کی خدمات کو بھی نظر انداز نہیں فرمایا۔ اس راہ میں نظام حکومت سے مکرانا پڑا تو بحد اللہ بھی گریز پائی کی نوبت نہیں آئی بلکہ جہاں تک تاریخ کی شہادت کا تعلق ہے المحدیث زعما پہلی صفوں میں نظر آئے اور اس کے لیے انھوں عن

نے بردی عظیم الثان قربانیاں دیں ہے اولئك آبائي فحنني بمثلهم

اولتك ابالي فجسي بمنهم إذا جمعتنا يا جرير المجامع

#### حريت وطن:

وطن سے غیر ملکی اقتدار اور لا دینی خطرات کا پروگرام قریباً بارھویں ہجری میں ہی مرتب ہو چکا تھا، اس کے ابتدائی مراحل اسی وقت شروع ہو گئے تھے۔ انگریز، سکھ اور بعض دوسری غیر مسلم طاقتیں ان مما لک پر چھا جانا چاہتی تھیں، دین پیند طبقہ ان کی راہ میں حائل تھا۔ حدیث اور سنت سے تعلق رکھنے والے ان میں پیش پیش بیش تھے، وعظ و تھیحت، دروس القرآن، مدارس حدیث، دفاتر سنت کی اشاعت، شروح حدیث کے علاوہ اردو، فاری، پنجابی میں اتنا لٹریجر شائع کیا گیا جو لاکھوں کروڑوں صفحات پر پھیلا ہوا ہو ہندوستان میں اقامت وین اور دینی حکومت قائم کرنے کے لیے ایسا دبھوروں اور مناسب تھا اسی ذہن کے مطابق سکھوں سے برسوں جنگ لڑی گئی۔اور حدموزوں اور مناسب تھا اسی ذہن کے مطابق سکھوں سے برسوں جنگ لڑی گئی۔اور

📭 یہ ہیں میرے آبا واجداد، اے جریر! کوئی ان جیسامحفل میں لا کرتو دکھا!

جب سلھوں کی جگہ خلاف امید انگریزوں نے سنتھای تو وہی جنگ تصف صدق تلہ ان سے بھی کڑی جاتی رہی۔

اس حقیقت کا اقر ارسکھوں اور انگریزوں نے بڑی صراحت سے کیا۔ ڈبلیو ڈبلیو ڈبلیو ڈبلیو ڈبلیو ڈبلیو ڈبلیو ڈبلیو ہنر نے وہانی کے لفظ کو جوشہرت اور بقائے دوام عطا کی ہے وہ غلط ہویا ہے جہارے ملک کی بعض پارٹیوں کو ان کاممنون ہونا چاہیے۔

#### مصائب وآلام:

خدمتِ وطن اور آزادی کی کوشٹول کی وجہ سے جماعت اہل حدیث پر جو مصائب آئے، طویل وعریض داستان ہیں، آپ کے قیمتی وقت کو صرف نہیں کرنا چاہتا نہ یہ مناسب ہی سجھتا ہوں کہ ان کی تفصیلات سے اس وقت آپ حضرات کی سمع خراثی کروں۔ مختصر سنیے:

۱۲۳۷ھ، ۱۸۳۱ء سے ۱۲۵۷ھ، ۱۸۳۹ء تک ایک دور ہے، سید احمد شہید اور شاہ اساعیل رشاف کی شہادت سے ان کا دوسرا دور شروع ہوتا ہے۔ بیتحر یک مختلف مرحلوں سے گزرتی رہی، بھی مصافی جنگ، بھی انڈر گراؤنڈ کی صورت میں قائم رہی، اور اس کی قیادت صادق بور کے المحدیث خاندان کے ہاتھ میں رہی۔

## د بوا نگانِ عشق:

یہ دیوانے بھی میدان جنگ میں دیکھے گئے، بھی انبالہ جیل میں، بھی انھوں نے لا ہورسنٹرل جیل کے ہاتھی خانہ کو شرف زیارت بخشا، بھی کراچی کی بندرگاہ سے سوار ہوکر دریائے شور کوعبور کیا لیکن اقامت وین اور آزادگ وطن کا جذبہ ان کے دلوں میں اس طرح سمویا گیا جو بھی ان سے الگ نہ ہوسکا۔

انبالہ کیس، ۱۹۱۴ء کا کیس، ۱۹۲۱ء کا قاضی کوٹ بم کیس ان پاکیزہ مساعی کی آخری کری تھی جس کے بعد انگریز کمزور ہونا شروع ہوا۔ ۱۹۲۱ء کا کیس اس کے محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# ملك كى تحريكات:

خلافت، احرار، کانگرس، مسلم لیگ کی تحریکات جب کھل کر انگریز کے خلاف میدان میں آئیں تو جماعت المحدیث نے ان تحریکات میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ بمبئی، لاہور، وہلی وغیرہ شہروں میں غیر ملکی اقتدار کے خلاف جماعت المحدیث نے اپنی بساط سے بڑھ کرکام کیا۔

کجاہدین بالا کوٹ، مولانا عنایت علی اِٹرالیہ، مولانا ولایت علی اِٹرالیہ، مولانا جعفر تفای میں اوری، مولانا عبداللہ اِٹرالیہ، مولانا عبداللہ اِٹرالیہ، مولانا عبداللہ اِٹرالیہ، فازی بوری، فخر قوم حضرت مولانا عبدالقادر اِٹرالیہ، قصوری، صدر محترم حضرت مولانا سید محمد داود غرنوی، حضرت مولانا عبدالاول غرنوی، مولانا محمد بشیر صاحب لا موری، مولانا فضل اللی صاحب وزیر آبادی کو آزادی وطن کی تاریخ بھی نہیں بھول سکتی۔ جاجی علی جان کے خاندان، غرنوی، مکھوی، قصوری خاندان و کی تاریخ بھی نہیں بھول سکتی۔ جاجی علی جان کے خاندان، غرنوی، مکھوی، قصوری خاندانوں کی ملی اور عملی خدمات کوفراموش کرنا تاریخ کے لیے آسان نہیں۔

#### تصنیف و تدریس:

جہاں سیاسی اور مکمی خدمات ہیں وہاں جماعت کی علمی خدمات بھی کم نہیں۔ مجتبد العصر نواب صدیق کی خدمات ہیں کم نہیں۔ مجتبد العصر نواب صدیق کی خدمات کی خدمات کی خدمات کی العصر نواب صدیق کی خدمات کی مولانا سید نذیر حسین صاحب، حضرت مولانا عبدالجبار غزنوی، مولانا حافظ محمد صاحب اوزیر آبادی، مولانا غلام حسن صاحب میں مولانا محمد بالکوئی، مولانا محمد بالکوئی، مولانا محمد بالا محمد بالکوئی، مولانا محمد بالا بالمحمد بالا محمد بالا محمد بالا بالمحمد بالا بالمحمد بالرہیم صاحب آروی کے علمی احسانات تاریخ کے صفحات پر ہمیشہ نقش رہیں گے۔

نگارشات (صداول) 🗫 🚓 ( 656 ) کام کان نظیم مدارت بلینی کانفرنس لا ہور

تالیف وتصنیف اور درس و تدریس کی بیدداستان ناتمام ہوگی اگر حضرت مولانا ابوالوفاء شناء الله، جناب مولانا محمد ابراہیم صاحب میر سیالکوئی اور مولانا ابوالقاسم کا ذکر نہ کیا جائے جن کی مساعی نے غیرمسلم حمله آوروں کو دندان شکن جواب دے کر اسلام کی سرحد کوان کے حملوں سے محفوظ کر دیا۔ اللهم اغفر لهم وار حمهم واجعل جنة الفر دوس مأواهم.

## و بنی حکومت یا یا کستان:

یہ ساری سیاسی، علمی، ملکی خدمات اس کیے تھیں کہ ہندوستان میں ایک اُسلامی حکومت قائم ہوسکے جس کی حدود ان حضرات کی نظر میں جمبئ سے کابل تک، نیپال کی ترائیوں سے سندھ کے ریگستانوں تک تھی، یہ اسلام کو بلند دیکھنا چاہتے تھے مگر اس کے خلاف جو لا دینی کوششیں ہورہی تھیں وہ مادی طور پر ان سے کہیں زیادہ مضبوط تھیں۔ اس لیے اس خواب کی تعبیر اس مختصر خطے کی صورت میں ظاہر ہوئی جو ۱۹۲۷ء کوکرہ زمین برخمودار ہوا، جس نے جغرافیہ میں ایک اور اسلامی ملک کا اضافہ کر دیا۔

یہ خواب کیوں اپنی اصلی صورت میں پورا نہ ہوا اور مسلمانوں کو کیوں اس مخضر سے خطے پر قناعت کرنی پڑی؟ بیدایک تلخ حقیقت ہے جس کا دہرانا اس وقت بے سود ہے، ایسے ہی اب بیتاریخ کا مسلہ ہے، مؤرخ کا فرض ہے کہ اس کے اسباب و دوا می سے بحث کرے، ان افراد اور جماعتوں کی نشاندہی کرے جو ان صد سالہ مسامی کے بار آ ور ہونے کی حامل ہوئیں۔

## يا كستان ميس ديني رجحانات:

احباب کرام! سابقہ گزارشات سے آپ اس نتیجہ پر پہنچے ہوں گے کہ آج کا پاکستان ان مساعی کا نتیجہ ہے جو دین پسند طبقہ نے تقریباً ایک صدی سے انگریز اور ہر الحاد پسند طاقت کے بالمقابل فرمائیں، یہ آھیں آلام ومصائب کا اثر ہے جوعلائے حق اور اہل تو حید ہی نے برداشت کیں۔ ان بزرگوں کی پہیم کوششوں کا ثمر ہے جھوں نگارشات (صدادل) کا گرز 657 کی گائی سرارت بلینی کانفرنس لا ہور نیال دینی است اور کرخلاف بگل بر برای یو فی رسی کی پرسند ہور پنجاب و افغانستان اور

نے لا دینی استبداد کے خلاف بڑگال، بہار، یو پی ہی پی،سندھ، پنجاب، افغانستان اور آزاد قبائل تک جہاد جاری رکھا اور برسوں تک مسلسل لڑتے رہے۔

آج جبکہ پاکتان بن چکا اور انگریز جا چکا ہے، ہر کفر کی عددی اکثریت ختم ہو چکی ہے، اس وقت ایک گروہ ای کوشش میں مصروف ہے کہ اس ملک میں لا دینی نظام قائم ہو، امریکہ اور برطانیہ کے حاکمانہ نظریات کو یہاں فروغ حاصل ہو یا پھر کمیونزم کے لیے جگہ خالی کر دی جائے۔ اگر یہ دونوں نظریے فوری طور پر کامیاب نہ ہو کیس تو کم از کم دین پند طبقوں کی آواز کو اس قدر کمزور کر دیا جائے کہ وہ سر اٹھانے کے قابل نہ رہیں تا کہ جب پھر لا دینی طبقہ موقع پائے ملک کے نظم ونس پر قابض ہو سکے اور دین پند طبقے اس کے خلاف کوئی حرکت نہ کرسکیں۔

## ال تصادم كا آغاز:

۱۹۲۷ ملک کی قیادت نام ۱۹۲۱ء کو جب پاکستان کا اعلان ہوا اور اس ملک کی قیادت نے اس ملک کی قیادت نے اس ملک کے قیادت اور ملک کے نوعیت پر غور کرنے کی کوشش کی تو انگریز پرست اور کیوزم نواز طاقتوں نے دین پیند طاقتوں سے تصادم شروع کر دیا اور کوشش کی کہ یہاں ایک سیکولرسٹیٹ قائم ہوجائے مگر جس آئیڈیا لوجی اور نظریہ کی بدولت یہ ملک حاصل ہوا تھا وہ پورا پس منظر نگاہوں کے سامنے اور ذہنوں میں موجود تھا اس لیے فورآ اس میں کامیاب ہونا آسان نہ تھا۔

وہ علائے حق جضوں نے اس راہ میں قربانیاں دی تھیں انھیں اتی جلدی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا تھا،عوام جضوں نے پاکستان کی تعمیر میں مالی جانی قربانیاں دی تھیں وہ ان علما ہی کے زیر اثر تھے، اور میر ہے انداز سے مطابق اس وقت سب سے زیادہ مؤثر شخصیت حضرت مولانا شبیر احمد عثمانی ڈلائے کی تھی۔ ان لوگوں کی رائے کو قدرتی اہمیت حاصل تھی جواس جنگ میں پاکستان کی قیادت کے ساتھ دست و بازو

(گارشات (صدادل) ( 658 ) ( 658 ) ( خطبه مدارت بلینی کانونس لا بهرد کی طرح کام کرتے رہے، چنانچہ ۲۳ مارچ ۱۹۳۹ء میں نواب زادہ لیافت علی خال کے دورِ حکومت میں قرارداد مقاصد پاس بوئی۔ جس میں بے حدمخاط الفاظ میں سے اقرار کیا گیا کہ اسلامی مساوات کے ساتھ اس ملک کے لوگوں کوموقع دیا جائے گا کہ وہ اپنی زندگیاں کتاب وسنت کے موافق گزار سکیں گے۔ یہ ایک جزوی کی کامیابی تھی جو دین پند طبقے کو حاصل ہوئی لیکن لا دین گروہوں نے اسے بھی مُثل کی فتح سے تعبیر کیا، بھی حکومت کی بردل کہا، بھی سنت کے مفہوم میں تشکیک بیدا کی، بھی قرآنی معاشرہ کی آڑی، بھی مرکزیت کے مبہم اور مجبول تصور کوسنت اور رسول کے قائم مقام معاشرہ کی آڑی تا کہ مصطلحات شرعیہ کو بدل کر ذہنوں کو پریشان کیا جائے۔

## ایک اور حیله:

ملک میں وزارتوں کی خلاف امید یا غیر موقت تبدیلی نے بھی ان حضرات کو بعض اوقات کوشش کا موقع دیا، چنانچہ ۵۳ء میں علا کے اختلاف کی آٹر لے کر حیلہ بنایا گیا کہ وہ سنت کی تفاصیل اور تفاسیر میں مختلف ہیں، مختلف اسلامی فرقے اس کی حسب منشا تشریحات کرتے ہیں۔ اس لیے سنت کو اساسی اور آئینی حیثیت نہیں دینی چاہیے۔ قریباً ۲۱ علا نے، جو مختلف مکاتب فکر سے تعلق رکھتے تھے، اجمال کے ساتھ ایسے رہنما اصول بالاتفاق طے کیے جو آئین کی تاسیس میں کار آمد اور مفید ہو کتے تھے، الله اس کے بعد تفصیلی آئین کی ترتیب میں علا جو پچھ کر کتے تھے انھوں نے بقد رضرورت اس کے بعد تفصیلی سفارشات فرما کر حکومت اور مجلس آئین ساز سے پورا تعاون کیا اور مختلف مکاتب فکر کے اختلاف سے کوئی رکاوٹ پیدا نہ ہوئی۔ والحمد للله علی ذلك.

یہ سارے مراحل علما کی دور اندیثی سے طے ہو گئے اور سیکور سٹیٹ کے حامی حسرت سے یہ تمام مناظر دیکھتے رہے اور منتظر رہے کہ کوئی الیمی وزارت بدلے جو لادینیت کی حوصلہ افزائی کر سکے۔

نگارشات (صدادل) و ( 659 ) کی افزان الهود الله و ال

اس تحریک میں خوبی میتھی کہ قادیانی حضرات کے جائز حقوق سے انکار نہیں کیا بلکہ ان کی جارت سے میں خوبی میتھی کہ قادیاتی میں آئی۔ بظاہر حکومت نے اسے قوت سے ناکام کیا لیکن معنوی طور پرتح یک ختم نبوت کا میاب ہوگئ اور قادیانی استبداد کسی قدر اعتدال پرآ گیا۔ إن تعودوا فقد مضت سنة الأولين.

نەصرف ظاہری زورکم ہوگیا بلکہ قادیانیت اندرونی خلفشار میں مبتلا ہوگئ۔

## سید حسین سبروردی:

حضرات میں سیاست دان نہیں ہوں نہ سیاست میرا مشغلہ ہی ہے۔ علما میں تو سمجھوتہ ہوگیا لیکن بنگال اور پنجاب کے سیاستدان میں سمجھوتہ نہ ہوسکا، اس لیے بنگال کی چیرہ دستیاں سید حسین شہید سہروردی کو وزارت کی کری پر لے آئیں اور میجر سکندر مرزا صدارت کے عہدے پر قابض ہو گئے۔ سنا ہے بید دونوں بزرگ بنگالی ہیں، بس پنجاب بے چاراعدل وانصاف کا منہ دیکھا رہ گیا!

دلوں کا حال تو اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے گران دونوں بزرگوں کی تشریف آوری کے بعد ملک میں ایک طرف شیعہ تنی ہنگاہے شروع ہوگئے، شیعہ حضرات کی مہر ہانی سے بعض نگارشات (مداول) (مداول) (مداول) (مداول) کی کافران المور می از می المور المور المور می المور الم

﴿ لاَ نَدْرِى آشَرٌ أُرِيْنَ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ آمُ آرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا﴾

یہ ہنگامے اس وقت ملک میں ہورہے ہیں،سہروردی کی وزارت رخصت ہو پھی ہے تاحال ان ہنگاموں کے خلاف کوئی مؤثر قدم نہیں اٹھایا گیا۔ ان چیرہ دستیوں کو روکنے کے لیے کوئی کامیاب تجویز سامنے نہیں آئی۔ لوگ کہتے ہیں کہ صدر مملکت کی سیاست کامیاب ہوئی، اب شاید شیعہ سی فسادات اور تیز ہوجا کیں گے، ہوا کا رخ

بدلا ہوا معلوم ہوتا ہے۔ ۔ گدائے گوشہ نشینی تو حافظ مخروش رموز مملکت خویش خسرواں دانند ایک شیعی اشتہار کا اقتباس سنے جو آپ کے شہر کی جعفریہ ایسوی ایش کی طرف سے شاکع ہوا ہے:

''اگر ہمارے سیاسی رہنما کامیابی کا انتصار صرف سی دوٹوں پر بیجھتے ہیں تو وہ ہمارے نمائندے نہیں ہوسکتے اور نہ ہی ہم آھیں اپنا سیاسی رہنما تسلیم کریں گے، بلکہ ہم شیعہ قوم کو مجبور کریں گے کہ وہ ایسے ضمیر فروش رہنما وَں سے علیحدگی اختیار کریں اور ہم اپنا نمائندہ خود منتخب کریں گے۔ اور وہی سیاسی رہنما متصور ہوگا، اگر اس کے بعد بھی ان کا گریس ملا وَں نے کا ٹکریس کا حق نمک ادا کرنے میں پاکستان کے امن عامہ کو برباد کرنے کی کوشش کی تو ہم مفاد پاکستان کے چیش نظر شیعتان بنانے پر مجبور ہوں گے۔''

اے حافظ! گوشہ شینی کے گدا کو آواز نہ دے، بادشاہ اپنی مملکت کے رموز جانے ہیں۔
 محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نَّارِشَات (صداول) ﴿ ﴿ 661 ﴾ ﴿ وَ661 ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا

اس مطالبہ کی معقولیت کا ذکر فرماتے ہوئے فرماتے ہیں:

"اگر نمک خواران کانگرلیس بید مطالبه کرتے رہے که شیعه اپنی فدہی رسومات اپنی چار دیواری کے اندر ہی اپنی حدود میں محدود رہ کر اوا کریں یا سواد اعظم میں مدغم ہوجا کیں تو شیعوں کا شیعتان بنانا حق بجانب ہوگا اور مارے خیال میں شیعتان کے لیے سندھ، کراچی اور کوئٹ نہایت ہی موزوں مقامات ثابت ہوں گے۔"

اقتباس پڑھے اور ہوا کا رخ دیکھنے! مطالبہ یہ ہے کہ ہم اپنی ذہبی رسوم سنیوں کے گھروں میں اور دیعتان کے لیے موزوں کے گھروں میں اور دیعتان کے لیے موزوں جگہ کوئٹ، سندھ اور کراچی ہے!

## لاء تميش:

ابتدائی مراحل میں دین پیندطبقوں کو جوخمنی یا جزوی کامیابی ہوئی اس وقت شیعہ حضرات ملک کی معزز رعایا ہے، کوئی شیعہ ان دنوں نہ وزیر اعظم تھانہ صدارت کی کری پر فائز۔ اب صورت حال کس قدر مختلف ہے؟ صدر مملکت شیعہ ہیں، کئی کمشنر شیعہ ہیں، وزرا شیعہ ہیں، لاء کمیشن میں شیعہ حضرات کی نمائندگی ان کی تعداد سے کہیں زیادہ دی گئی ہے، اور نمائندگی دراصل دو ہی جماعتوں کو عطا ہوئی ہے: منکرین صدیث کو اور حضرات شیعہ کو۔ دین پہند جماعتوں کو سمجھ لینا چاہیے کہ جمہوریہ اسلامیہ کے ارباب اقتدار کی نظر دین پہند طبقوں کی طرف کس طرح کی ہے؟

سے روب بے معدوں کر دی چید ، ول کی کرت کی کری کے ، پھرال لاء کمیشن میں ان جماعتوں کو پوری طرح نظر انداز کیا گیا ہے جو فی الواقع سنت کوشر کی جحت بجھتی ہیں اور ان کا یقین ہے کہ اُدلہ اربعہ میں سنت کو ٹانوی مقام حاصل ہے۔ اہل سنت سے ایک دو آ دمی جو لیے گئے ہیں یا ان کے ذاتی رسوخ کی وجہ سے انھیں لیا گیا ہے یا کسی دوسری مصلحت کے پیش نظر!

مقصد کے لحاظ سے لاء کمیشن میں ایسے حضرات کو آنا چاہیے جو اولا صحیح عقیدہ

نگار شات (صداول) المحافظ ( 662 ) ملائل خطر المبر معدارت بلینی کانفرنس لاہور کھتے ہوں پھر سنت کو چھے طور پر سمجھتے بھی ہول۔ جو لوگ سنت پر یقین ہی نہیں رکھتے وہ ایسے قانون کی اصلاح کیے کریں گے جس کی بنا کتاب وسنت کی اصلاح کیے کریں گے جس کی بنا کتاب وسنت کی راہنمائی میں اسے درست کیا جانا ہے؟

حفزات! جہاں تک میرااور میری جماعت کا نقطۂ نظر ہے کہ ہمیں قطعی اس لاء کمیشن کا اعتاد نہیں، ان کی قانون سازی یا قانونی ترمیمات کسی توجہ کی مستحق نہیں ہوں گی اور عائلی کمیشن کے سلسلے میں جو کھیل کھیلا گیا اس کو دیکھتے ہوئے ہمارے یہ خدشات ہے کے کن نہیں ہو سکتے۔ ان حالات میں:

- ا ملک کوسوچ لینا جاہیے کہ لاء کمیشن کی مساعی کا آئندہ اس پر کیا اثر ہوگا؟
- اور اگر حکومت اپنی ضد پر قائم رہے اور اس نے لاء کمیشن میں کوئی مناسب اور صحیح تبدیلی نہ کی تو ملک کو ابھی سے فیصلہ کر لینا جا ہے کہ اضیں اس کے متعلق کیا کرنا ہوگا؟
- کومت کو پھرسوچ لینا چاہیے کہ اگر اس ہٹ دھرمی کی وجہ سے ملک میں مایوی کا دور شروع ہوگیا اور اس کے نتائج میں عوام نے اپنے حقوق کے لیے کوئی جدوجہد شروع کر دی تو ملک کے حق میں بہتر نتائج کی تو قع نہیں ہو سکتی۔
- ہمیں معلوم ہے کہ ملحدین کی بیہ حوصلہ افزائی ملک کی سابقہ مساعی اور دینی خدمات کو غارت کر سکتی ہے، بلکہ ممکن ہے سابقہ محنت بالکلید پامال ہوجائے۔
- اس لیے ضرورت ہے کہ دین پند جماعتیں سر جوڑ کر بیٹھیں اور مستقبل کے لیے سوچیں۔ یا کستان جمارا ہے ان لوگوں کا نہیں جن کا مقصد صرف اقتدار ہے اور بس!
- 🚺 ضرورت ہے کہ فروعی اور جزوی اختلافات کوختم کر دیا جائے اور وقتی احکام کے بجائے دائمی فوائد کو پیش نظر رکھا جائے۔
- ہ جو جماعتیں برسر افتدار حضرات کی رضا مندی کے لیے عوام کو ناراض کر رہی رہیں انھیں معلوم ہونا چاہیے کہ بیر حالات ہمیشہ نہیں رہیں گے۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدادل) 🗫 🖧 ( 663 ) کانونس لامور کارشات (صدادل تبلیغی کانونس لامور

آخر میں آپ حضرات کا پھرشکریہ ادا کرتا ہوں کہ آپ نے ان پریشان خیالات کو پورے سکون سے سا۔ اللهم وفقنا لما تحب وترضیٰ.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وأصحابه أجمعين.

(الاعتصام، شاره: ۱۵، جلد: ۱۹، ۱۸ رئيج الاول ۲۹ ۱۳ ه بمطابق ۸رنومبر ۱۹۵۷ء)

نگارشات (صداول) 🗫 📢 (فطبه صدارت المحديث كانفرنس شرقى پاكتان

# خطبه صدارت (المحدیث کانفرنس نواب سخ ضلع راجثا ہی مشرقی پاکستان)

الحمد لله الذي لم يزل عالما قديرا حيا قيوما سميعا بصيرا. اللهم صل وسلم على من أرسله إلى الناس كافة بشيراً ونذيراً وداعيا إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، وعلى آله وصحبه الأتقياء هداة الخلق فاسئل بهم خبيراً.

أيها الكرام! ميرى نگاه ارباب توحيد وسنت كے اليے خوشگوار ماحول كو دكيورى به جس كا ميسر آنا الله تعالى كى خاص نعت ہے۔ اس بُعدِ مسافت اور ماحول كے نقاوت كے باوجود جو چيز جميں جع كر رہى ہے وہ اسلام كى جمد گيراخوت اور توحيد و سنت كى اتباع اور اس كى طرف دعوت كا رشتہ ہے اور بس۔ اس مقدس جذب كا اثر ہے كہ ميں اپنے تمامن ﴿ فَا صَّبَحْتُهُ بِنِعْمَتِهُ إِخْوانًا ﴾ كا پاكيزه منظر دكيور ہا ہوں۔ حضرات! مجھے اپنى نارسائياں اور كرورياں خوب معلوم ہيں، اور يہ بھى معلوم ہيں اور يہ بھى معلوم ہيں اور يہ بھى معلوم ہيں اور ورياں خوب معلوم ہيں، اور يہ بھى معلوم ہيں اور ورياں خوب معلوم ہيں اور ورياں خوب معلوم ہيں اور ديم معلوم ميں خورد ميں جس مقام پر كھڑا ہوں ہے كہ يہاں مجھ سے كميں زيادہ ارباب كمال موجود ہيں، اس كے باوجود ميں جس مقام پر كھڑا ہوں ہے آپ حضرات كے وسعت اخلاق كا نتيجہ ہے اور وسيح الظر فى كا اثر مقام پر كھڑا ہوں ہے آپ حضرات كے وسعت اخلاق كا نتيجہ ہے اور وسيح الظر فى كا اثر مقام پر كھڑا ہوں ہے كہ دائے ہوں دائم ، •

معشر الأخوان! میں آپ کے سامنے ایسے دو درد ناک حوادث کا تذکرہ کرنا چاہتا ہوں جس سے ہماری جماعتی زندگی میں ایسا خلا پیدا ہوا ہے جسے پاٹنا مشکل ہی نہیں ناممکن ہے۔ میں اس سانحہ کا اثر قلب اور دماغ پر محسوس کر رہا ہوں:

اول: سید القوم حضرت مولانا عبدالله الکافی القرشی مرحوم جوعلم وفضل کے لحاظ

<sup>•</sup> میں جانتا ہوں کہ میں کون ہوں؟

(نگارشات (صداول) کھی ( 665 ) کھی (نطبہ صدارت الجدیث کانفرنس مشرقی پاکستان کے سے پورے پاک و ہمند میں اہم شخصیت تھے اور ان کی خدمات جماعت کے لیے روح

سے پورے پاک و ہند میں اہم شخصیت تھے اور ان کی خدمات جماعت کے لیے روح کی حیثیت رکھتی تھیں۔

دوم: حضرت مولانا كبير الدين جن كے ملفوظات گذشته سال لا مور مركزى جمعيت المحديث مغربي پاكستان كے تاريخي اجلاس ميں ہم نے سُنے تھے۔ ان كے گراى قدر ارشادات مير ب اور مير ب رفقا كے ليے غذاءِ روح تھے۔ آج ميرى نگاہ خيرہ ہے، وہ آپ كے اس عظيم الشان اجتماع ميں ان دوعظيم المرتبہ شخصيتوں كونہيں د كھير ہى ہے۔ افسوس بيد دونوں مقدس اور پاكباز بزرگ اللّدكو بيار بے موسكے۔

فما كان قيس هلكه هلك واحد ولكنه بنيان قوم تهدما

الله تعالی انصیں اپنے جوارِ رحمت میں جگہ دے اور تو فیق عنایت فرمائے کہ ہم ان کے نقش قدم پر چل سکیں۔

# آل انڈیا اہل حدیث کانفرنس:

آج سے قریباً اٹھارہ سال پہلے کتاب وسنت کی اشاعت اور اس کی دعوت کی مرکزیت کا سہرا آل اغریا المحدیث کانفرنس کے سرتھا، جس کی تاسیس سالارِ قافلہ حضرت استاذ الاساتذہ مولانا حافظ عبداللہ غازی بوری اور حضرت الامام مولانا عبدالعزیز رحیم آبادی وغیر ہمائی شائے نے فرمائی، اور جس کی قیادت حضرت مولانا محمد ابراہیم صاحب سیالکوئی اور حضرت مولانا ثناء اللہ صاحب امرتسری بیشتم فرماتے رہے، اور جس کی سرپرستی خاندان حاجی علی جان مرحوم اور حاتم ملت حافظ حمید اللہ کرتے اور جس کی سرپرستی خاندان حاجی علی جان مرحوم اور حاتم ملت حافظ حمید اللہ کرتے رہے۔ اللہم اغفر لہم وار حمهم وأد خلهم الحنة۔

اب کانفرنس کی تبلیغی مساعی تین حصول میں منقسم ہوگئیں ہیں۔ ہندوستان میں تو

قیس کی ہلاکت ایک آ دی کی ہلاکت نہیں تھی بلکہ وہ پوری قوم کی عمارت تھی جوگر گئ!

نگارشات (صدول) المحالی المحال

## مسلك المحديث:

حفرات! مسلک المحدیث قدیمی کمتب فکر ہے جس نے چند بنیادی اقدار کو ہمیشہایئے سامنے رکھا:

- اسلام کی سادہ دعوت اور تکلفات سے پر ہیز۔
- ② اصلاح بین انسلمین اور امت کوتفرقہ ہے بچانا۔
- شخص آرا اور افکار کے التزام سے بچتے ہوئے کتاب وسنت کی طرف دعوت
   دینا۔
  - انصوص کے فہم میں قرون خیر اور ائمہ سلف کا اتباع کرنا۔

آپ تاریخ کے مختلف ادوار پرغور فرمائیں، مختلف فرقوں میں افراط و تفریط کی رفتار پر گہری نگاہ ڈالیس تو آپ محسوس فرمائیں گے کہ فقہاءِ المحدیث اور ائمہ سنت سے اعتدال کا دامن بھی چھوٹے نہیں پایا۔ مشاجرات صحابہ اور اہل بیت کے مقام کے تعین میں جب غلو ہوا اور اکفار و تکفیر تک نوبت پنجی تو ائمہ صدیث ہی نے ہر فریق کے احر ام کو قائم رکھا۔ دوسری صدی کے وسط میں مامون الرشید کی باعتدالی کی وجہ سے بونانی افکار نے نہ ہی دنیا میں جب دھاندلی می بپاکر دی تو ائمہ صدیث اور فقہائے سنت کی قربانیوں نے حق وصدافت کی آبرورکھ لی۔ اس طرح رسی تصوف کی بے اعتدالیوں کے جلو میں جب بدعات کا سیلاب آیا تو جن لوگوں نے سنت کی

حمایت میں جان کی بازی لگا دی وہ المحدیث علما ہی تھے۔ اس کاروباری تصوف نے اسلام کی تخریب اور توحید وسنت کی مخالفت میں جو محاذ قائم کیا تھا اس کا جواب وہی لوگ دے سکتے تھے جن کے سینے ماسوئی اللہ کی محبت سے پاک اور حق کی حمایت میں سینہ سپر ہو سکتے تھے۔

ان مخضر گزارشات سے آپ سمجھ سکیں گے کہ پہلی صدی سے چودھویں صدی تک بحد اللہ قرآن و سنت کے داعیوں نے پوری جرأت سے اپنی ذمہ داری کو پورا کیا۔ نعم ما قال الإمام عبدالعزیز الرحیم آبادی

پیشتر از پیشتر از پیشتر نفرت حق را ہے بستم کمر

حضرات! آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ المحدیث نہ کوئی فرقہ ہے نہ کوئی دھڑا۔ بلکہ یہ اسلام کی وہ سادہ آواز تھی جو اس وقت اٹھائی گئی جبکہ ائکہ اربعہ کا ان کے تلا نہ ہوئے ان کے تلا نہ ہوئے اور ان کی علمی خدمات اور ان کی فقتری نکتہ نوازیوں سے دنیا نا آشناتھی ، اور ان فروی مسائل سے جواجتہادی علوم رونما ہوئے ان کا تصور بھی ذہنوں میں نہیں تھا۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ دالشہ فرماتے ہیں:

"ومن أهل السنة والجماعة مذهب قديم معروف قبل أن يخلق الله أبا حنيفة، ومالكا، والشافعي، وأحمد، فإنه مذهب الصحابة الذين تلقوه عن نبيهم، ومن خالف ذلك كان مبتدعا عند أهل السنة والجماعة." (منهاج السنة: ٢٥٦/١)

'' یہ اہل سنت کا ایک قدیمی اور مشہور ندہب ہے جواس وقت سے پہلے موجود تھا جب اللہ تعالیٰ نے ائمہ اربعہ کو پیدا کیا، بیصحابہ کا فدہب تھا جو انھوں نے نبی اکرم ظافیر سے سیکھا۔ جو اس فدہب کی مخالفت کرے وہ اس سے پہلے کہ اس سے پہلے کہ اس سے پہلے حق کی نفرت کے لیے کمر بستہ ہوجانا چاہیے۔ نگارشات (صداول) المجلی ( 668 ) کی الله معدارت المحدیث کانفرنس شرتی پاکتان اہل سنت کے نز دیک بدعتی ہے۔'' دوسرے مقام پر فرماتے ہیں:

"وأما أهل الحديث والسنة والجماعة فقد اختصوا باتباع الكتاب والسنة الثابتة عن نبيهم حصلى الله عليه وسلم في الأصول والفروع، وما كان عليه أصحاب رسول الله حملى الله عليه وسلم." (منهاج السنة: ١٠٣/٢)

"ابل حدیث اور اہل سنت والجماعت کتاب الله اور سنت ثابته کا اتباع ان کی خصوصیت ہے، اصول اور فروع میں وہ نبی اکرم مُثَاثِیُمُ اور صحابہ کا اتباع کرتے ہیں۔"

شخ الاسلام کے ارشاد سے ظاہر ہے کہ اصحاب حدیث اور اہل سنت کا کمتب فکر موجودہ مکا تب فکر سے پہلے موجود تھا اور یہ اصول اور فروع میں صحابہ کی روش کے پابند سے، قرآن اور سنت پر یقین رکھتے تھے اور کسی خاص عالم کی رائے کو جمت نہیں سمجھتے تھے۔ یہی فدہب ہے جس کی دعوت آخری دور میں المحدیث نے دی۔ یہی وہ مسلک ہے جس کے متعلق شاہ ولی اللہ بڑاللہ نے فرمایا ہے:

"درعقائد ند به قد ماء ابل سنت اختیار کردی و از تفصیل و تفتیش آنچ سلف تفتیش نه کردند اعراض نمودن و بهشکیکات معقولیان النفات نکردن و دائما تفریعات فقهید رابر کتاب و سنت عرض نمودن آنچ موافق باشد در چیز قبول آوردن والا کالائے بد برلیش خادند دادن است امت رابیج وقت از عرض مجتهدات بر کتاب و سنت استفنا حاصل نیست و تخن متقعقه فقهاء که تقلید عالمے را دست آویز ساخته شتع سنت را ترک کرده اندنشدیدن و بدیشان عالمے را دست آویز ساخته شتع سنت را ترک کرده اندنشدیدن و بدیشان التفات کردن و قربت خداجستن بدوا می اینان " (تفهمات الهیه: ۲۲۰/ ۲۲۲)

نَّارِشَات (حداول) ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ خَطْبِهِ مَدَارِتِ الْجَدِيثِ كَانْفِرْسِ مَثْرِقَى بِاسَان ہوگئے۔ زخشری نے اپنے وقت میں اہل علم کے باہمی مطاعن کا ذکر کرتے ہوئے اہل حدیث کے متعلق بڑا ول چسپ طعن ذکر کیا ہے:

وإن قلت من أهل الحديث وحزبه يقولون تيس ليس يدرى ويفهم اگر میں اپناتعلق اہلحدیث سے ظاہر کروں تو لوگ مجھے کہتے ہیں یہ کند ذہن ہے اسے درایت وشعور اور ادب سے تعلق نہیں ہے۔

حشوبیہ کا ذکر عموماً متکلمین کی کتابوں میں اہل حدیث کے متعلق کیا گیا ہے، آج بھی یہی تنابز بالالقاب کی عادت دنیا میں موجود ہے،عوام ہی نہیں اچھے رہے لکھے آ دمی بھی اس سے پر ہیز نہیں کرتے ، وہابی ، بے دین ، لا مذہب ایسے الفاظ کہتے ہوئے بيد حضرات حجاب محسول نهيس كرتير مجه ان حضرات يركوئي افسول نهيس، نه مين ان تہمتول سے براءت کی ضرورت محسوں کرتا ہوں۔ حافظ ابن القیم رُٹراللہٰ نے تھیدہ نونیہ، صواعق مرسله، اعلام الموقعين وغيره مين، حافظ ابن تيميه رُطُكُ نه رد المنطق وغيره مين حشوبیہ کی حقیقت کو کانی واضح فرمایا ہے۔ اور اس آخری دور میں بون صدی سے زیادہ عرصه ان اتہامات کی حقیقت کو واضح کرتے گزر گیا، شاید ہم ان حضرات کو سمجھانہیں سکے یا ان حضرات کو صحیح فہم کی تو فیق نہیں ملی۔ میں ان کو اللہ کے سپر د کرتا ہوں اور اینے اورآپ کا وقت ضائع نہیں کرنا جا ہتا۔ وہ جو کہنا چاہتے ہیں کھلے طور پر کہیں سر دوستاں سلامت کہ تو نخبر آزمائی<sup>®</sup> دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان حضرات کو تو فیق دے کہ وہ حق کوسمجھ سکیس وكم من عائب قولًا صحيحا وآفته من الفهم السقيم

تیری خیخر آ زمانی سے دوستول کا سرسلامت ہے۔
 اور کتنے ہی درست بات میں عیب جوئی کرنے والے ہوتے ہیں حالانکہ ان کی اصل مصیبت کم عقلی ہے!

نگارشات (حسداول) 🗫 🗞 ( 670 ) کا این استان کا این استان کا این استان کا این استان کا این کا کا این کار کا این کار کا این کار کا این کار کا این کا این کا کا این کا

سیاسی موقف:

وقت اور بساط کے لحاظ سے غربا کے اس گروہ نے ملت کی سیاسی خدمات سے بھی بھی گریز نہیں کیا۔ گو بیہ واقعہ بہت کم ہوا کہ ائمہ حدیث کی مسلم حکومت کے بالقابل تخت و تاج کے حریف ہوئے ہوں۔ نفیحت، تنقید، جائر اور غیر منصف حکام کے سامنے کلہ حق کہ منے کا فریضہ ہمیشہ انجام دیتے رہے۔ اگر وقت آیا تو فریضہ جہاد کے لیے ششیر بکف میدان میں آگئے۔ ہندوستان کی فتح کے لیے سب سے پہلا جیش جو مقام دیبل میں ساحل ہند پر اترا، یہ مسلک حق کا بی پابندتھا۔ یہ فشکر ۱۴ ہجری میں ولید بن عبدالملک بن مروان کے تم سے محمد بن قاسم کی قیادت میں ہندوستان پہنچا۔ اس کی فتو حات ملتان، بھکر، قنوج تک پہنچیں۔

معلوم ہے کہ اس وقت ہارے وہ دوست جو اہل سنت پر نخالفانہ قبضہ جما کر اہل حق کو خارج کر رہے ہیں، یہ خود اور ان کے ائمہ سے بھی اس وقت کوئی موجود نہ تھا۔ اس وقت حضرت امام ابو حقیفہ رشائے، قریباً بارہ سال کے ہوں گے۔ اس کے بعد ہر دور میں اہل حق یہ خدمت انجام دیتے رہے۔ امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل، شیخ الاسلام ابن تیمیہ، حافظ ابن القیم شائے کی ان ملی خدمات کو تاریخ مجھی نہیں بھول سکتی۔ اس آخری دور میں حضرت شاہ اساعیل شہید رشائے، سید احمد شہید نے اور ان کے خلفا نے سکھوں اور انگریز وں سے کیے بعد دیگرے کمر لی۔ یہ تحریک خالص دین تھی، پورے ہندوستان پر اسلامی آئین اور کتاب و سنت کا دستور راج کرنے کے لیے بورے ہندوستان پر اسلامی آئین اور کتاب و سنت کا دستور راج کرنے کے لیے

شروع کی گئی تھی، ناگزیر حالات کی وجہ سے بیتر کیکمئی ۱۸۳۱ء مطابق ۱۲۳۱ھ میں کرور ہوگئی۔ شاہ اساعیل رشانہ اور سید احمد رشانہ کثیر رفقا کے ساتھ بالا کوٹ کے میدان میں شہید ہوگئے۔ اس شہادت میں بھی مسلم مخالفین کا کافی دخل تھا۔ اس کے بعد بیہ تحریک انڈر گراؤنڈ ہوگئی، اس کی قیادت مولانا عنایت علی اور مولانا ولایت علی پھوی محکمہ دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگار شات (صداول) کی در 671 کی کی خطر نظیه صدارت المحدیث کانفرنس شرقی پاکستان کی اور ان کے خلفا نے سنجال کی۔ بیدلوگ خالص المجدیث تھے۔

اس کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ جمود پیند طبقہ تحریک جہاد سے بالکل الگ ہوگیا، خود اہلحدیث علما سے بھی بہت سے اکابر نے زیادہ توجہ درس و تدریس اور دروس و مناظرات کی طرف چھیر لی۔ دواوین سنت کی اشاعت اور دفاتر حدیث و تفاسیر کی خدمت اپناعمومی مشغلہ قرار دے لیا۔

یہ قدرتی تقیم کار کا سلسلہ ۱۹۴۷ء تک چان رہا۔ اس کے بعد بہتر یک جلدختم ہوگئ، اور اب معدود ہے چند افراد کے سوا اس مرکز میں پھی ہیں۔ اس اثنا میں ملک کی سیاسی تحریک میں بھی بیش بیش رہے اور قید و بندکی صعوبتیں برداشت کرتے رہے۔ مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا عبدالقادر قصوری، مولانا عبداللاول غزنوی، مولانا سیدمحمد داود صاحب غزنوی، مولانا اکرم خال صاحب، مولانا عبدالله الکافی وغیرهم ۔ شکر الله مساعیهم۔ آخری وقت تک ملک کی خدمات سرانجام دیتے رہے۔

آج جب پاکتان بن گیا، اسلای نظام کے لیے زمین کی قدر ہموار ہوگئ، ارباب توحید کی خدمات کتاب و سنت کی اشاعت اور نظامِ اسلام کے لیے وقف ہیں۔ ان کی خواہش ہے کہ اس ملک میں اسلام سربلند ہو۔ بے شک سیای جماعتوں کی طرح ہم اس میدان کے کھلاڑی نہیں، انتخابات کے جمیلوں سے ہمیں چندال رئیس نہیں نیکن ہم اٹی رائے کی قیمت اور اس کے دور رس اثرات سے نا واقف نہیں۔ صبح رائے کا اظہار اور دین پند معتدل اور غیر متعصب رجال کے ہم خادم ہیں۔ اللہم وفقنا لما تحب وترضیٰ.

# اندازِ فكروعمل مين تبديلي:

1962ء کے انقلاب اور اس کے بعد فوجی انقلاب نے ملک کی فضا کو ہدل دیا ہے۔ اس کا اثر قدرتی طور پر زندگی کے تمام شعبوں پر پڑا ہے، آج سے چند سال (نگارشات (صداول) کی کی بہت بوی خدمت تصور ہوتی تھی، عموی خطابات کی کہا مناظرات کی گرم بازاری دین کی بہت بوی خدمت تصور ہوتی تھی، عموی خطابات سے بھی عوام کو متاثر کیا جاتا تھا، چھوٹے مدارس محدود طور پر قرآن وسنت کی خدمات سر انجام دے رہے تھے، لیکن اب میمناظرات اور میخضر قسم کے مدارس ملت کی ضرورت کو پورانہیں کر سکتے۔ ان رعی مناظرات کے متعلق ذہنوں کی آ مادگی بہت ہی کم ہوگئ ہے۔ پورانہیں کر سکتے۔ ان رعی مناظرات کے مطابق آپ کو اپنی راہیں بدنی ہوں گی، تبلیخ و اشاعت کے انداز بدلنے ہوں گے، لوگوں کو قریب لانے کے لیے علا اور جماعت کے اصحاب خیر کو بوی حد تک بدلنا ہوگا۔

#### خدمت خلق:

حافظ ابن القیم رش نے زاد المعاد میں فرمایا ہے کہ خدمت خات ان اسباب سے جن سے انسان کوشرح صدر حاصل ہوتا، انسان میں خدمت کا جذبہ بڑھتا ہے۔ اس لیے اگر آپ دین کی خاطر خدمت خلق کے لیے تیار ہوجائیں ،اربابِ دولت شفاخانے کھولیں، مختاج مریضوں اور غیر مستطیع بیماروں کو علاج کی سہولتیں مہیا فرمائیں۔ وہ آپ کی ہر چیز پرغور کریں گے۔مسیحی مشنریوں نے آپ کے سامنے صحت کے مراکز قائم کیے۔ مجھے معلوم ہے کہ اب مسیحی مبلغین ہے کام کاروباری انداز سے کر رہے ہیں، پھربھی اس سے انھوں نے کافی فائدہ اٹھایا۔ اگر میکام اخلاص اور خدمت دین کے جذبہ سے کیا جائے تو بے حدمفید ثابت ہوگا۔

#### وارالمطالعه:

مناظرات میں تصادم کے ساتھ عناد کی روح پیدا ہوتی تھی، جو بسا ادقات مقصد کے لیے موت کا پیغام ثابت ہوتی تھی۔ اگر مناسب مقامات پر دارالمطالعہ کھولے جائیں، اس میں مدلل اور سنجیدہ لٹریچ رکھا جائے، قرآن عزیز اور دفاتر سنت کے تراجم سلیس ملکی زبانوں میں کیے جائیں، ذہنوں کے لیے پُرسکون فضا مہیا کی جائے تو یہ دلوں تک پہنچنے

نگارشات (صداول) 🗫 🛠 (673 ) کی خطبه صدارت المحدیث کانفرنس شرتی پاکتان

کے لیے پُر امن اور بہترین طریقہ ہے، واقعات بتاتے ہیں کہ سلجھے ہوئے لٹریچر نے ایسے دلوں کو متاثر کیا جن سے امید بھی نہیں کی جاتی تھی کہ وہ کوئی اثر قبول کریں گے۔

#### دارالایتام:

یتیم قوم کی امانت ہیں، اس امانت کی حفاظت اور تربیت قوم کا فرض ہے۔ جو قومیں بتائ کی حفاظت نہیں کر سکتیں وہ بڑی جلدی صفحہ مستی سے ناپید ہوجاتی ہیں۔ بنائی کی حفاظت نہیں کر سکتیں وہ بڑی جلدی صفحہ مستی سے ناپید ہوجاتی ہیں۔

آ تخضرت مُلَّقِيمً في فداه الى واي كا ارشاد كراي ہے:

"من ترك مالا فهو لورثته ومن ترك كلا أو ضياعا فهو علي وإلي " "كلا" اور "ضياعاً"كى ذمه دارى يتامى بى كى تربيت كا ايك طريقه ہے۔ يتامى نے قوموں كے خشك سوتوں كولهلهاتے كھيتوں كى شكل دے دى۔ يتامى كى خدمت اور تربيت كاسامان سيجيے اللہ تعالى آپ كى مشكلوں كوحل فرمائيں گے۔

#### محتاج خانے:

اسلام نے سوال کو عام حالات میں حرام فرما دیا تھا۔ چند ایک موقع پرسوال کی اجازت فرما کر ارشاد ہوا:

"ما سوى ذلك يا قبيصة سحت يأكلها صاحبها سحتاً"

حضرت قبیصہ ٹھاٹھ سے فرمایا کہ ان مواقع کے سوا اگر کوئی مانگنا ہے تو وہ حرام سے اپنا پیٹ پُر کر رہا ہے۔ لیکن آج میہ حال ہے کہ لاکھوں کی تعداد میں مسلمانوں نے مانگنا پیشہ بنا لیا ہے، حکومت کا فرض ہے کہ گدا گری کو قانو نا روکے۔ آپ کا فرض ہے کہ مستحق یعنی ایا جج، اندھے، لنگڑے مختاجوں کے لیے مختاج خانے کھول کر ان کے کہ مستحق یعنی ایا جج، اندھے، لنگڑے مختاجوں کے لیے مختاج خانے کھول کر ان کے

- ويكيس: صحيح البخاري، رقم الحديث (٦٣٦٤) صحيح مسلم، رقم الحديث
   (١٦١٩) مسند أحمد (٣/ ٣٣٨)
- صحيح. سنن أبي داود، رقم الحديث (١٦٤٠) سنن النسائي، رقم الحديث (٢٥٨٠) صحيح ابن خزيمة، رقم الحديث (٢٣٦١)

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدادل) کی در 674 کی کی خطبه صدارت المحدیث کانفرنس شرقی پاکتان کی آبرو مندانه طور پرخوراک کا انتظام فر ما کیس - ان محتاج خانوں میں مختصری تعلیم بقدر ضرورت، صنعت وحرفت جاری کریں، پھر دیکھیں اس کے کیا نتائج ظاہر ہوتے ہیں؟

## وینی مدارس:

یہ خدمتِ دین کا بہترین اور پُرسکون طریقہ ہے لیکن ہماری برتھیبی ہے کہ چھوٹے چھوٹے چھوٹے مدارس کاروباری انداز اختیار کر گئے ہیں۔ یقیناً عوام بڑے خلوص سے اس میں حصہ لیتے ہیں لیکن ذمہ دار حضرات کا کام کہاں تک درست ہے؟ اس پر علاء کرام اور درس گاہوں کے ذمہ دار حضرات کو بڑی دیانت داری سے سوچنا چاہیے۔عوام اعتماد کی وجہ سے ممکن ہے محاسبہ نہ کریں لیکن اللہ تعالیٰ کے محاسبہ سے بچنا مشکل ہے۔

# وقت کی ضرورت:

یہ چھوٹے چھوٹے مدارس علم اور دین کی خدمت کے لحاظ سے تو واقعی قابل قدر ہیں لیکن وقت کی ضرورت کے لیے یہ کوئی مفید نتیجہ نہیں پیدا کر سکتے۔ شخ الکل استاذ الاسا تذہ حضرت مولانا سید نذیر حسین صاحب قدس الله رُوحه و نور ضریحه نے اپنی قوت قدس سے علم کی ایک بساط بچھائی تھی جے وقت کی گروش نے قریب قریب لیبٹ دیا ہے۔ میاں صاحب کے تلافہہ سے مشرقی اور مغربی پاکتان میں شاید کوئی قابل ذکر آ دمی موجود ہو۔ ان چھوٹے مقامی مدارس کی وجہ سے کوئی اہم اور بوی درسگاہ یعنی دارالعلوم یا جامعہ کی تاسیس جماعتی سطح پوئل میں نہ آسکی۔ اس لیے ہم ایک درسگاہ یعنی دارالعلوم یا جامعہ کی تاسیس جماعتی سطح پوئل میں نہ آسکی۔ اس لیے ہم ایک علمی تشکی موردت کو پورانہیں کر مسلمی گئی محسوس کر رہے ہیں۔ اب وقتی اور مختصر درسگا ہیں وقت کی ضرورت کو پورانہیں کر ضرورت کو پورانہیں کر خطیب، مصنف، مناظر اور سنجیدہ قتم کے راسخ العلم ضرورت ہے کہ ایجھے مدرس، خطیب، مصنف، مناظر اور سنجیدہ قتم کے راسخ العلم علم پیدا ہوں تا کہ یہ شکی ختم ہو سکے لیکن ہماری سے درسگا ہیں جو کام کر رہی ہیں یہ مستقل علم پیدا ہوں تا کہ یہ شکی ختم ہو سکے لیکن ہماری سے درسگا ہیں جو کام کر رہی ہیں یہ مستقل تشکی اور استدقاء ہیں۔ اللهم احفظنا من خزی الدنیا والا خر ہ !

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نگارشات (صدادل) کی از 675 کی کی انگار خطبه صدارت الجدیث کانفرنس شرقی پاکتان العلیم کو منظم ہوتا چاہیے۔ چھوٹی درسگا ہول کا تعلق بڑی جامعہ یا کلیہ سے ہونا چاہیے۔ نصاب میں توازن ہونا چاہیے۔ طلبہ کی نقل و حرکت پر پابندی عائد ہونا چاہیے۔ سرمیفکییٹ کے سلسلہ سے آھیں پابند کر دینا چاہیے۔ سیح طور پر تو یہ نظام اس وقت چل سکتا ہے کہ حکومت اس ذمہ داری کو عقیدت اور ہمدردی کے جذبات سے سنجالے جو سردست مشکل ہے۔ اس وقت ہم جہاں تک اخلاتی طور پر باہم تعاون سے کر سکتے ہیں کریں۔ المحدیث درس گاہیں اسی طرح دوسری جماعتیں بھی اس نہج پر کام کریں، امید ہوگئی ہے کہ کسی وقت یہ نظام مرض جہالت اور دین سے بے خبری کا صحیح علاج ثابت ہو۔

حفرات! معاف فرمایے گا میں نے آپ کا بہت زیادہ وقت لے لیا۔ آخر میں منتظمین جلسہ کا شکر گزار ہوں کہ آپ نے ان پراگندہ خیالات کو بڑے سکون سے سا۔ اب میں اپنی گزارشات ختم کر رہا ہوں اور اللہ کا نام لے کر اس مبارک کا نفرنس کے افتتاح کا اعلان کرتا ہوں۔ اللہ رب العالمین آپ کی مبارک مساعی کو کامیاب فرمائے۔ جس مقصد کے پیش نظر آپ جمع ہوئے ہیں اس کو کامیاب بنانے کی کوشش فرمائیں۔

الله تعالى ہم سب كواپني مرضيات كى توفيق مرحمت فرمائے۔

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله محمد خاتم النبيين، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

· (الاعتصام، شاره: ٢٤، جلد: ١٥، ٣٨رذى الحبه ١٣٨٣ ه برطابق عرابريل ١٩٢٣ء)



## خطبه صدارت

(اللحديث كانفرنس منعقده مامول كالمجن ضلع لائل يوربتاريخ ٣٣٣ ١٣ مراكتو بر١٩٦٣ء)

سبحان الذي أنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا، محمد رسول الله، والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم، تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا، سيماهم في وجوههم من أثر السجود، ترى كل واحد منهم داعيا إلى الله وسراجاً منيرا، اللهم صل عليه وسلم، وعلى آله ورفقته وأتباعه، ونور بهم أقطار الأرض وزواياها، يا من كنت سميعاً بصيراً.

احباب کرام! آج مُیں جس ماحول میں آپ کے سامنے چندگز ارشات کے لیے کھڑا ہوں مجھے اس ماحول سے دیریندانس ہے۔ ۱۹۱۲ء یا اس کے پس و پیش حضرت الاستاذ الامام حافظ عبدالمنان صاحب محدث وزیر آبادی کی معیت میں پہلی دفعہ اس علاقہ میں آیا تھا۔ یہاں کی بدوی زندگی، سادہ طریق رہائش، چروں پر آ ٹار ہجود کے ساتھ خوشنما سبزہ دکھے کر پوری عرب زندگی کا نقشہ سامنے آ جا تا تھا۔ میری عمر اس وقت بارہ تیرہ سال کی ہوگی لیکن حضرت الاستاذ ان اطراف کے دینی ماحول سے بہت متاثر بارہ تیرہ سال کی ہوگی لیکن حضرت الاستاذ ان اطراف کے دینی ماحول سے بہت متاثر بیرہ میں خوداس ماحول کوایئے علاقہ سے کافی مختلف سمجھتا تھا۔

آج پچاس سال کے بعد میں دیکتا ہوں وہ ماحول کافی بدل چکا ہے۔ انگریزی مہندیب نوجوان پود پر اپنا اثر جما چکی ہے۔ خوشنما تہذیب نوجوان پود پر اپنا اثر جما چکی ہے۔ چہروں کی تراش میں تصنع آچکا ہے۔ خوشنما سبزہ سیفٹی ریزراوراستروں کی نذر ہوگیا ہے، اس مقدس نصل کی پوری آ مدن پر نائی اور محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ نگارشات (حداول) کا کارشات (حداول) کا کارشات (حداول) کا کارشات (حداول) کارشات (حداول) کارشات (حداول) کارشات (حداول) کارشان کارشا

تجام قابض ہیں، چہرے بدنما اور بھدے نظر آ رہے ہیں۔ سفید اور نورانی چہروں پر بالوں کی سیاہ کھونٹیاں مسلسل سیاہ کاربوں کی نشاندہی کررہی ہیں۔ روثن ماضی حال اور مستقبل کو یاس بھری نگاہوں سے دیکھ رہاہے ۔۔۔۔

کل کے مقبول آج ہیں مردود ہائے اس دور انقلاب کے رنگ

اس تباہی خیز لا دین انقلاب کے باوجودروش ماضی کے پچھ آ ثار دیکھا ہوں، آج بھی کافی چرے محراب اور سبزہ کی رونق سے منور ہیں۔اللهم کثر أمثالهم.

ا پنی قتم کے نمائش اور کاروباری علمی مندوں کے ساتھ ساتھ میاں باقر صاحب اور صوفی عبداللہ صاحب ایسے مخلص، خدا خوف اور خاموش کارکن میری نظر میں ہیں، جن کے اخلاص اور محنت سے یہاں دینی علوم کے پچھ چشمے جاری ہو چکے ہیں۔ اللہ تعالیٰ انھیں ریا کار، جوفروش اور طماع حضرات کی غلط نگاہوں سے بچائے۔

# توحيد وسنت كي اشاعت:

پہلے ہزرگوں کے اخلاص اور برکت سے ان علاقوں میں توحید و سنت کی اشاعت ہوئی، نہر کے پانی نے یہاں بنجر زمینوں کو سبزہ زار بنا دیا اور توحید و سنت کی مسلسل اور پیم بارشوں نے دلوں کی ویران بستیوں کو بقعہ نور بنا دیا۔ اب زمینوں کو سیم اور تھور برباد کر رہا ہے اور قلوب و ارواح کی نو آبادیوں پر لا دینی تہذیب، مغربی تعلیم اور ایشیا کے غیر اسلامی نظریات یورش کر رہے ہیں، اور بیا اثرات ایوان حکومت سے شروع ہو کر محراب و منبر تک پہنچ رہے ہیں۔ بابو، چودھری اور مولانا سب کے ذہن شروع ہو کر محراب و منبر تک پہنچ رہے ہیں۔ بابو، چودھری اور مولانا سب کے ذہن اس تاثر سے احساس کمتری میں مبتلا ہیں، خدا ہی جانتا ہے کہ اس ہنگامہ استخیر میں فتح کس کو ہوگی اور شکست کس کے نفیب میں؟ دینی ماحول کے باوجود ہمارے نوخیز علا شعوری یا غیر شعوری طور پر لا دینیت کا شکار ہور ہے ہیں۔

نگارشات (مصداول) 🗫 📢 ( 678 ) 🗫 نظر معدارت ماموں کا نجن کانفرنس

أما الخيام فإنها كخيامهم وأرى نساء الحي غير نسائها

#### مسلك المحديث:

حفزات! ہرزمانے کے اہل علم نے اسلام یا قرآن وسنت کی تعبیریں اینے نداق اور ماحول کے مطابق فرمائی ہیں، ہم ان تعبیرات کوغیر اسلامی نہیں سجھتے۔ ان بزرگول کی ہ مساعی حق وصداقت کی جتو کے لیے تھیں گر ائمہ حدیث کی تعبیر ان میں تیجے ترین تعبیر تھی۔ بیہ حضرات دبنی آ وارگی اور جمود دونوں سے محفوظ تھے۔ان کے طریقہ اجتہا دمیں نہ تو آ وارگی تھی، جس کے نتیجہ میں اعتقادی اور عملی بدعات ذہن کو ماؤف کر دیں، اور نہ جمود وتقليداس طرح محيط كه اجتها داور تفقه في الدين كي سرچشم بادسوم كي نظر جوجا كير -۔ آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ ملک میں ایک گروہ کی عقل پرتی اور دراز دی اس قدر بڑھ رہی ہے کہ وہ صاحب وی کوبھی بی<sup>و</sup>ق نہیں دیتے کہ وہ اپنی وی کا مطلب سمجھ سکے یا سمجھا سکے۔ وہ اپنی کوتاہ نظریوں کے باوجود قرآن اور دین پرمخالفانہ قبضہ کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ اس جسارت کا یہ عالم ہے کہ وہ سنت کے متند ذخائر کو طاق نسیان کے سپر دکر دینا جاہتے ہیں۔ ان کا خیال ہے اگر قرآن اور دین ہماری رہنمائی میں زندہ رہنا جا ہے تو اسے زندگی کاحق ہے ورنداسے دنیا میں زندہ رہنے کا کوئی حق نہیں۔الفاظ بے شک قرآن کے ہول گرتشریحات اورتشریعات ہماری ہول گی۔ دوسرا گروہ قدماء اہل علم کے علمی آثار سے اس قدر مرعوب ہے کہ وہ کتاب و سنت کے فہم میں ان بزرگوں کے آٹار کوحق و باطل کا معیار سمجھتا ہے، اور اس تقلید وجمود کو اسلام اور اس کی تعلیمات کی حفاظت کا ضامن سمحتا ہے، اور اس پر یہ تاکید کہ ان بزرگوں سے کس ایک کے ساتھ اپنے آپ کو کلیٹا وابستہ رکھو۔ان کے علوم سے مجموعی طور خصے تو اضی کے خیموں کی طرح تھے لیکن محلے کی عورتیں وہ عورتیں نہیں تھیں۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(گارشات (صاول) کی کی اجازت نہیں دی جاتی۔ دراصل پہلی آ وارگی بھی اسی جمود کا بتیجہ ہے۔

پراستفادہ کی بھی اجازت نہیں دی جاتی۔ دراصل پہلی آ وارگی بھی اسی جمود کا بتیجہ ہے۔

مسلک اہلحدیث نہ اس جمود کو لپند کرتا ہے اور نہ وہ آ وارگی اس کے مزاج سے سازگار

ہے۔ صحابہ فٹائٹی کے فتوے اور اس دور کی وسعتیں ہمارے سامنے ہیں، اکابر اور مجتهدین صحابہ سے کسی کے ساتھ شخصی وابستگی نہ اس وقت تھی نہ آج کل کی ضروریات کے لیے صحابہ سے کسی کے ساتھ شخصی وابستگی نہ اس وقت تھی نہ آج کل کی ضروریات کے لیے موزوں اور مناسب ہے، اور اس کی اشاعت کے لیے آج سے بہتر وقت شاید ہی مل سکے!

تبلیغ کا انداز:

صدیوں سے مسلک المحدیث اپنوں اور پرائیوں کی زبانوں پر ہے، نہ سمجھانے میں کوئی کمی رہی نہ سمجھا سکا تو بی فہم کا میں کوئی کمی رہی نہ سمجھا سکا تو بی فہم کا نقص نہیں بیدارادوں کا نقص ہے۔ جب کوئی سمجھائے؟

﴿ وَ لَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴾ [النمل: ٨٠] ﴿ وَ لَا تُسْمِعُ الصَّمَّ اللَّهَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴾ [النمل: ٨٠]

مجھے تبہ ہے کہ ہمارے مبلغ حضرات تین تین تھنے دفع شبہات اور رفع شکوک میں صرف فرما دیتے ہیں۔ کئی کئی دن ان انتفش کی بحریوں کو سمجھانے میں ختم ہوجاتے ہیں اور وہ سر ہلا کر چلی جاتی ہیں۔اب تبلیغ کے انداز اور آپ پر اتہامات لگائے جاتے ہیں تو لگانے دواس سے پچھنہیں مگڑتا

> خلق می گوید که خسرو بت پرستی می کند آرے آرے میکنم باخلق و عالم کار نیست

کلوق کہدرہی ہے کہ خسرو بت برتی کررہا ہے۔ ہاں، ہاں، میں کرتا ہوں، کلوق اور دنیا کے ساتھ جھے کوئی سروکارنہیں۔

(نگارشات (صداول) و کی در او بام کا خود بخو د از اله کر دیا؟ اس لیے جارے مبلغین کو اب عدر خوابی کی عادت بالکل ترک کردین چاہیے، عوام کی خدمت کا جذبہ پیدا فرمائے۔ عذر خوابی کی عادت بالکل ترک کردین چاہیے، عوام کی خدمت کا جذبہ پیدا فرمائے۔ مختاجوں کی امداد سیجیے، بیاروں کے علاج کی کوشش سیجیے۔ نادار، مفلوک الحال، سفید پوش ملک میں ان کی بری تعداد موجود ہے، ان کی مدوفر مائے۔ آپ کے ملک میں مشنری اس انداز سے کام کررہے ہیں۔

## مفيدلٹر يجر:

بحث اور مناظرات کا دورگزر چکا۔اب اس کی افادی حیثیت مشتبہے، آب اب سنجیدہ اور مدلل لٹریچرشائع فرمایئے جے لوگ گھروں میں بیٹھ کرسکون سے بڑھیں، وہ دلول یر اثر کرے، مفیدلٹر پچر بری موثر قوت ہے، آپ اس سے دماغوں میں انقلاب پیدا کر سکتے ہیں ، اذبان کو درست کر سکتے ہیں۔نواب صدیق حسن خال،مولا نا حافظ محمہ کھوی، مولانا عبدالستار فیروز و ٹوال کی تصانیف نے ہزاروں افراد کے عقیدے درست کر دیے، نواب صاحب بڑالشہ نے سینکروں کتابیں کھیں۔ان میں بعض کتابیں ضخامت کے لحاظ ہے کئی کئی جلدوں میں شائع ہوئی ہیں۔ فتح البیان، ترجمان القرآن، دلیل الطالب الی ارجح المطالب، الحطه ، منبح الوصول وغیره بوی فیمتی کتابیں ہیں، جن سے اسلام کو بے حد فائدہ پہنچا، آج ہم ان جواہر پاروں کی اشاعت سے معذور ہیں۔ بعض غیر مفید کتابیں ملک میں شائع ہورہی ہیں مگران جواہر یاروں سے اغماض کیا جارہا ہے۔ مسلک کی صحیح ترجمانی کے لحاظ سے معیار الحق مؤلفہ حضرت شیخ الکل مولانا سید نذ بر حسين صاحب، الارشاد مولانا ابو ليجيل شا بجها نيورى اور حسن البيان مؤلفه مولانا عبدالعزیز صاحب رحیم آبادی کی اشاعت وقت کا تقاضا ہے۔عون المعبود عرصہ ہے نا پید ہے، اس بےنظیر شرح کی اشاعت اس وقت جماعت پر قرض ہے۔ تخفۃ الاحوذی كى اشاعت مصريين مور بى بير مرعون المعبودكى سعادت معلوم نبيس كس صاحب ول بزرگ کو حاصل ہوتی ہے؟ ان کتابوں کی اشاعت جماعت کی طرف سے کاروباری انداز نگارشات (صداول) کی در (681) کی در خطبه مدارت مامول کانجن کانفرنس سے ہونی چاہیے تاکہ محفوظ رہے، مفت کی چیزیں عموماً ضائع ہوجاتی ہیں۔

نواب صدیق حسن خال کے بعد جلالۃ الملک عبدالعزیز بن سعود راتے کا موقف دین کتابول کی اشاعت میں صد ہزار تحسین کا مستحق ہے۔ اللہ تعالی ان کی قبر کو رحمت سے بھرے، ان کی اولا دبھی مرحوم والد کی طرح دینی کتابوں کی اشاعت کے سلسلہ میں مبار کم مستحق ہے گر جماعت المحدیث کا اس معاملہ میں عرصہ سے سکوت بلکہ بے توجی قابل شکایت ہے۔

چند مکاتب اپنی بساط کے مطابق کام کر رہے ہیں، ان کا کام قابل تعریف ہے اور ذاتی ہونے کے ساتھ ضرورت ہے کہ اہل علم اور ذاتی ہونے کے ساتھ ضرورت ہے کہ اہل علم اور دانش مند حضرات مل کراس کی کو پورا کرنے کی کوشش کریں۔

## مرکزی جعیت اہلحدیث:

جعیت کے ارباب حل وعقد جماعت میں نظم کے لیے کئی سال سے کوشش کر رہے ہیں، جعیت کی قیادت کئی سال تک حضرت مولانا سیدمحمد داود صاحب غزنوی فرماتے رہے۔ جماعت کا نظام شورائی انداز سے مرتب فرمایا گیا ہے۔ چندسالوں میں جمعیت نے قابل تعریف کام کیا۔ سینکڑوں شہری ضلعی جماعتیں جماعت سے تعاون کر رہی ہیں جو بحد اللہ روز روبہ ترقی ہے۔

اختلاف رائے دنیا میں ہمیشہ رہا ہے مگراس سے تفریق اور مخالفت کی ہونیں ہونی چاہیے۔ جمعیت کے نظام میں اندرونی اور بیرونی طور پربعض احباب کو اختلاف ہے مگر آپ اگر اس اختلاف کی تاریخ ملاحظہ فرما کیں گے تو آپ یقین فرما کیں گے کہ یہ اختلاف کی تاریخ ملاحظہ فرما کیں گے تو آپ یقین فرما کیں گے کہ یہ اختلاف فرمایا ہے، بعض اصل پر ہمنی نہیں۔ بعض احباب نے اپنے ذاتی وقار کی بنا پر اختلاف فرمایا ہے، بعض جگہ اختلاف برائے اختلاف ہے جس کے پیچھے کچھ مقصد نہیں، اور میر سے مخضر تجربہ میں کچھ ایسے مخلص دوست ہیں جن کی طبیعت کے خمیر میں اختلاف ہے اور مختلوں کے متعلق برگمانیاں ان کا سرمائے زندگی ہے۔ اختلاف اور باہم آ ویزش کو ہوا

نگار شات (صداول) المحالی (682) کی کھی اللہ مدارت ہاموں کا نجی کا نفرنس ویے میں مخلص ہیں، ان کی زندگی کا وظیفہ یہی ہے کہ لانے کے لیے مواقع پیدا کرتے رہیں اور بہترین صلاحیتوں کو اس کام میں بے کار صرف کرتے رہیں۔خود پچھ کریں نہ دوسروں کو کرنے دیں۔

میری تمام دوستوں سے عاجزانہ استدعاہے کہ وہ ذاتیات سے بالا ہوکر جمع کلمہ کی کوشش کریں اور اپنی اپنی صلاحیتوں کے مطابق جماعت کے لیے کام کریں، اپنی زند گیوں اور صلاحیتوں کو جماعت اور اسلام کی سربلندی کے لیے صرف کریں، اس میں آپ کی عزت ہوگی، دنیا میں آپ سربلندہوں گے، آخرت میں بی خدمت آپ کے لیے نجات کا ذریعہ ہوگی۔ اللہ تعالی سب کو اخلاص، حسن عمل اور اصلاح بین المسلمین کی توفیق مرحمت فرمائے۔

## نظام تعليم اوراس كاطريقه كار:

ملک میں ویٹی مدارس کی کافی تعداد موجود ہے، ان میں چند مدارس اچھی خدمت سرانجام دے رہے ہیں گر ہماری ہونے والی پوداور ہمارے مدارس کے نو آ موز نو جوان تعلیمی انتشار اور بدنظمی کا شکار ہو رہے ہیں، وہ دیہات میں چھوٹے چھوٹے مدارس کھول رہے ہیں جن کا شصرف یہ کہ ربط نہیں بلکہ رقابت ہے، باہم آ ویزش ہے، تعلیمی ترقی کی بجائے یہ مدارس معاشی جنگ کی آ باجگاہ بن چکے ہیں۔ یہ حضرات جماعت کی جیب پر بوجھ ہیں اور باہم رقابت اور بنظمی کی وجہ سے مضر ثابت ہورہے ہیں۔

ان میں کوئی با قاعدہ نصاب نہیں، طلبہ کی نقل وحرکت پرکوئی پابندی نہیں، مدارس تعلیم کے بجائے آ وارگی کی ورسگاہیں بن گئی ہیں، سال ہا سال صرف کرنے کے باوجود جولوگ یہاں سے فارغ التحصیل ہو کر نکلتے ہیں وہ ملت کے لیے کوئی مفید خدمت سرانجام نہیں دے سکتے بلکہ بسا اوقات انتظار اور تفریق بین المسلمین کا موجب بنتے ہیں۔ حضرات علا اور علاقہ کے بااثر لوگوں سے میری استدعا ہے کہ ایسے مدارس کوظم کا بابند کریں اور اس تعلیمی انتشار کورو کئے کی کوشش کریں۔

نگارشات (صداول) کی در فرانستان میراول) کی در اول کا نجن کانفرنس فرانست میرادن مامول کا نجن کانفرنس

( اور معاملہ فہم طبقہ کہا ہی دنیوی تعلیم کے لیے کالجوں اور سکولوں کی طرف ووڑ رہا ہے، اگر چندے ہم ف ان نقائص کی اصلاح نہ کی تو تعجب نہ ہوگا کہ آپ کے ووڑ رہا ہے، اگر چندے ہم نے ان نقائص کی اصلاح نہ کی تو تعجب نہ ہوگا کہ آپ کے یہ مدارس خالی ہوجا کیں۔ آپ دنیا کو نہیں چھوڑیں گے مگر دنیا آپ کی رفاقت سے دست کش ہوجائے گی۔ جس قیمت پر ہوسکے ایسی تعلیمی بدھی اور انتشار کو دور کرنے کی کوشش فرما کیں۔

## ىرىس كى ضرورت:

اس وقت دنیا میں پریس کی بادشاہت ہے، حکومتیں پریس سے گھبراتی ہیں، پریس کی ہند مات سے استفادہ کرتی ہیں۔ اپنے مقاصد اور کتاب وسنت کی اشاعت کے لیے ایک مضبوط پریس کی ضرورت ہے۔ ہمارے ہاں بیمیدان بالکل خالی ہے، نہ اچھا کھنے والے ملتے ہیں نہ کوئی اخبار موجود ہے جو بے لاگ کھے، تقید کرے اور ملک کی رہنمائی کرے۔ کتاب وسنت کی اشاعت اور ملک میں اسلامی دستور کی اشاعت کے سلسلہ میں معاون ثابت ہو۔ ضرورت ہے کہ ہمارے اہل علم قلم ہاتھ میں لیس، اچھی زبان کھیں اور عوام کی سیاس، دینی اور اخلاقی تربیت کریں، معظیم الشان خدمت ہوگ۔

باہم آویز شوں، لڑائیوں اور رقابتوں کو چھوڑیے اور اپنی افقاد طبیعت کے مطابق ملت کی خدمت کے لیے میدان میں آ ہے۔ اللہ تعالٰی آپ کے ارادوں میں اخلاص اور آپ کی ہمتوں میں برکت پیدا کرے۔

حضرات! میں نے آپ کا وقت لیا اور جو خیال میں آیا اُلٹا سیدھا کہہ گیا۔''خذ ما صفا ودع ما کدر" کے اصول پڑھل فرماتے ہوئے اچھی چیزوں کو دماغ میں جگہ دیں اور میری لغزشیں معاف فرمائیں ہے

مِن ذا الذي ما ساء قط

ومن له الحسنى فقط

کون ہے جس نے بھی برائی نہیں کی؟ لون ہے جس کے پاس صرف نیکیاں ہیں؟

www.KitaboSunnat.com نگارشات (صداول) کا کانفرنس نگارشات (صداول) کانفرنس

میں تمام نتظمین جلسه اور رضا کار حضرات اور عام حاضرین کا شکر گزار ہوں، ریس

انھوں نے میرے پریشان خیالات کوسکون سے سنا۔

آخر میں گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ جماعت کے نظم کومضبوط کریں۔ تعلیم میں ربط پیدا کریں، انتشار پیند حضرات سے گزارش کریں کہ وہ لِلّٰہ امت کومعاف فرما کیں اور اینے لیے کوئی راہ عمل تجویز کریں۔

الله تعالى جم سب كوتو حيد وسنت پر استقامت اور مسلك سلف ك اتباع كى توفيق و ــــــو آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

(الاعتصام، ثاره: ١٠، جلد: ٢٠١٦ رجمادي الثاني ١٣٨٨ هه بمطابق ٩ را كتوبر١٩٦٣)ء)

## 

## فليئس

| تقذيم از محدث العصر مولا ناعبيدالله رحمانی مبار كپوری بطلطه                                     | •        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| مقدمه از فضيلة الشيخ صلاح الدين مقبول وليني أ                                                   | <b>•</b> |
| تقريظ از فضيلة الشيخ حافظ اسعد محمود سلفي طلطه الشيريط از فضيلة الشيخ حافظ اسعد محمود سلفي طلطه | <b>Q</b> |
| مقدمه التحقيق از حافظ شامدم محمود                                                               | ø        |
| سوامح مؤلف                                                                                      | •        |
| پیش لفظ از مؤلف                                                                                 | •        |
| 1-النهضة السلفية في الهند و الباكستان:99                                                        | 0        |
| آثارهم:                                                                                         | •        |
| أهل العلم وأفكارهم:                                                                             | •        |
| المفكرون:                                                                                       | •        |
| العوائق:                                                                                        | •        |
| الأعواز والمشاكل:                                                                               | •        |
| الحلم والأناء ة:                                                                                | •        |
| تصانيف الإمام ولي الله رحمه الله:                                                               | •        |
| نشأة النهضة:                                                                                    | •        |
| النهضة وارتقاؤها:ا                                                                              | •        |
| ظهور النهضة:                                                                                    | •        |
| تقسيم الأعمال:محكمه دلائل وبرابين سے مزين متنوع ومنفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه           | •        |

| فهرست مضاجمن | نات (صداول) 🗫 📢 (686)                                                                                                           | زگارخ      |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 108          | الفوز والخسارة:                                                                                                                 | •          |
| 109          | اليوم:                                                                                                                          | •          |
| 110          | یاک و مند میں سلقی محریک (ترجمیه)                                                                                               | <b>(</b> ) |
| 110          | پ کے ربائدیں کی رہے۔<br>ان کی باقیات:                                                                                           | 0          |
| 111          | ہن ہو یا ہے۔<br>علما اور ان کے خیالات:                                                                                          | 0          |
| 111          | مفکرین:                                                                                                                         | 0          |
| 113          | ر ين                                                                                                                            | 0          |
| 114          | رهو پیش<br>مشکلات:                                                                                                              | 0          |
| 115          | مشکلات<br>حکم و برد باری:                                                                                                       | 0          |
| 115          | علم و برد باری:شاه و کی الله در طالعهٔ کی تصانیف:                                                                               | •          |
| 116          | شاه وی الله رُطنطهٔ می تصانیف                                                                                                   | •          |
| 116          | تحریک کی ابتداء:                                                                                                                | •          |
| 447          | تحریک کا ارتقا:                                                                                                                 | •          |
| 117          | تحريك كاظهور:                                                                                                                   | •          |
| 119          | کاموں کی تقشیم:                                                                                                                 | •          |
| 120          | کامیا بی اور نقصان:                                                                                                             | •          |
| 121          | ī 5:                                                                                                                            | •          |
| بني ربي      | 2-ایک مقد <i>س تحر</i> یک جومظالم کا تختهٔ <sup>م</sup> شق                                                                      | <b>\$</b>  |
| 126          | تقلید اور جمود کے اثرات:                                                                                                        | •          |
|              | شوافع كا قيام:                                                                                                                  |            |
|              | میں میں ہے ہے۔<br>میں میں میں اس میں |            |
| 134          | ر ایک اورمحاف:                                                                                                                  | <b>o</b>   |
| 135          | ریب روز و در مینارت یا وجم؟                                                                                                     | <u> </u>   |
| 136          | ) اہل در برہ تاریخ کے مختلف ادوار میں:                                                                                          | <u>်</u>   |

|                 |                                                                       | _        |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------|----------|
|                 | گارشات (عمداول) کا                |          |
| 144             | مؤرخین و مشکلمین کی رائے:                                             | •        |
| 155             | تقليد اور جمود كا دور:                                                | •        |
| 160             | سوال:                                                                 | •        |
|                 | القواعد النورانية:                                                    |          |
|                 | تفقه اور ظاہریت:                                                      |          |
| 181             | تحریکِ حریت کے مقاصد:                                                 | <b>⊙</b> |
| 182             | يمن کې راه:                                                           | •        |
| 184             | 3- تحريك المحديث كا تاريخي موقف اوراس كي خدمات 4                      | 0        |
|                 | تحريك المحديث:                                                        |          |
| 186             | المحديث اور باقى تحريكات:                                             | •        |
| 18              | متكلمين دمبتدعين:                                                     | •        |
| 18 <sup>-</sup> | مغرزین تحریک:                                                         | •        |
| 18              | فتح بهنداورا ملحديث:                                                  | •        |
| 18              | بدعی استبیلان                                                         | •        |
| 19              | نتائج وعواقب:                                                         | •        |
| 19              | م ابدین کا گروه:                                                      | 0        |
|                 | مناظرانه سرگرمیان:                                                    |          |
|                 | <b>ہے</b> -جماعت کے ماضی اور حال پر ایک نظر اور ستقبل کے لیے ایک لمحہ |          |
| 19              | فکریه کی ضرورت                                                        |          |
| 19              | شاه ولی الله صاحب:                                                    | •        |
| 19              | اصلاح کے لیے ایک زبردست اقدام کی ضرورت:                               | 0        |

⊙ ضرورت کا احساس: ...... **ت گا احما گ:** محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

💿 نظام تجدید کی تفکیل کے لیے الہی طاقتوں کی سرگری:

| فپرست مضایین         | نگارشات (صداول) ۱۹۹۴ (688)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 194                  | © اس تعلیم کا اثر ہندوستان پر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                      | <ul> <li>• المنافق المنا</li></ul> |
|                      | ⊙ جن کو په پيندنه تھا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                      | ⊙ عارضی فائدہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                      | <ul> <li>⊙ مناظروں کی بود:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                      | ⊙ دونوں کے نتائج:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                      | 🤹 5- تحريكِ المحديث كے تين دَور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                      | ومرا دور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                      | • لطيفه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 204                  | ⊙ تيسرا دور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 205                  | 💿 مناظرات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 206                  | ⊙ مناظرين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 207                  | ⊙ ہارامتنقبل;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 207                  | · دور اول اور طلح نظر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                      | 🖸 جماعت كا دوسرا دور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 209                  | 🖸 تيمرا دور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 210                  | ⊙ رہائش وانتظام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                      | ⊙ ضروريات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                      | ⊙ طبی امداد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| رمياں212             | 🍎 6-برصغيرياك و ہند ميں اہلِ توحيد كى سرگر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                      | ⊙ ايك قرشى خاندان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 214                  | ⊙ تحكيم الأمت شاه ولى الله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 216                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مل مفت ان لائن مکتبہ | محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

⊙ الل حديث كي روش:

🖸 يوناني فلسفه كي پسيائي:

| شات (صداول) ١٩٥٥ م                 | نگار                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                    | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ,                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تذكرة الحفاظ:                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ائمه مختفتین کی فهرست مع قید سنین: |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اندهیرے میں روشنی کی کرن:          | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ولى اللَّهى تحريك كا مزاج:         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ان حفرات کے مقاصد کا تجزییہ:       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| حضراتِ وہلی کے نظریات:             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ان تصریحات کا متیجه                | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| شاه صاحب كالمقصدن                  | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أصول نُقه:                         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فروع کے متعلق شاہ صاحب کی روش:     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حدیث فلتین:                        | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| امام کے پیچیے فاتحہ: ب             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ر فع اليدين اور وتر :              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| زيارت قبورك ليے شدِرحال:           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| وضو کے نواقض:                      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| قنوت:                              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| جمع بين الصلو تين:                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تكبيرات عيدين                      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                    | ائمہ محققین کی فہرست مع قید سنین اندھیرے میں روشی کی کرن : ولی اللّمی تحریک کا مزائ : حضرات کے مقاصد کا تجزیہ : حضرات دیلی کے نظریات : ان تصریحات کا متعجہ : ان تصریحات کا متعجہ : اصول فقہ : فروع کے متعلق شاہ صاحب کی روش : دیارت قبین : وضو کے نیچھے فاتحہ : وضو کے نواقش : وضو کے نواقش : وتر : |

| فهرست مضابين | ) <b>{</b> \$\$@{{(                     | 691                   | لأت (صداول)                | تكارش |
|--------------|-----------------------------------------|-----------------------|----------------------------|-------|
| 295          |                                         |                       |                            |       |
| 297          | ************                            |                       | »<br>شاه صاحب کا مقصد:     | •     |
| 298          |                                         |                       |                            |       |
| 301          |                                         |                       | شاه صاحب کا اپنا مسلکَ:    | •     |
| 303          | ث:                                      | ل حديہ                | ایک بهت بروا مغالطهاور ال  | í C   |
| 304          |                                         |                       |                            |       |
| 311          |                                         |                       | المحديث اور متكلمين:       | •     |
| 315          | •••••                                   |                       | فقه اور اہلحدیث:           | •     |
| 316          |                                         |                       | <br>مدوین حدیث کا دور:     | 0     |
| 319          |                                         | ,,                    | شاه صاحب سے علیحد گی:      | •     |
|              | فی مساعی گزش                            | تنده بندار.<br>تنده ب | 8-هاری سرگزشت، آ           |       |
| 324          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ى:                    | اہل حدیث اور ائمہ حدیث     | •     |
| 325          |                                         |                       | مسلک کی قدامت:             | •     |
| 326          |                                         | • • • • • • •         | شاه اساعيل شهيد رُمُاللهُ: | •     |
| 326          | ••••••                                  |                       | شہید ہراللہ کے بعد:        | 0     |
| 327          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                       | مخالفت كا آغاز:            | •     |
| 329          | •••••                                   |                       | ان رسائل میں کیا ہے؟ .     | •     |
| 329          |                                         |                       | چش کامضمون:                | •     |
| 331          |                                         |                       | ایک اور واقعہ:             | •     |
| 333          | ••••••                                  |                       | جامع الشوابدن              | •     |
| 336          | ***********                             | *****                 | عملی فروع:                 | •     |
| 336          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • •         | بریلوی حضرات:              | •     |
| 336          | ***********                             | :ر                    | جامع الشوابد مكه معظمه مير | •     |
|              |                                         |                       | •                          |       |

| رشات (صداول) المحافظ ( 692 ) المحافظ ( مداول )         | <b>E</b> |
|--------------------------------------------------------|----------|
| لدهيانه كے اكابر:                                      |          |
| نفرت الا برار:                                         | •        |
| اصل فتوىٰ:                                             | •        |
| سوال:                                                  | •        |
| جواب:                                                  | •        |
| لدهيانوی فتوگی:                                        | <b>⊙</b> |
| ایک ضروری یا دواشت:                                    | •        |
| تيسراايديش:                                            |          |
| ان حوادث کی روشنی میں مستقبل کا جائزہ:                 |          |
| الل حديث كي حالت:                                      |          |
| آج کے حالات:                                           |          |
| نواب صديق حسن خال:                                     |          |
| اختلافات سے بیچنے کی ضرورت:                            | •        |
| 9-مسلك المحديث اورتح يكات جديده                        |          |
| عرضِ ناشر از فضيلة التينخ مولانا ارشاد الحق الثرى ظينة | •        |
| تحريك ابل حديث مندمين:                                 |          |
| الل حق اور دعوت حق كى رامين:                           |          |
| اصلاحِ حال کی دونا کام راہیں:                          | •        |
| امارت خاصه:                                            | •        |
| مارے اسلاف اور ان کا طریق کار:                         | •        |
| جنگ عظیم اور سیای تحریکات:                             |          |
| لا مور احرار كانفرنس:                                  | <b>⊙</b> |
| جماعت اسلامی اور اہل حدیث:                             | •        |

فبرست مضاجين

**%>%**<{(€ 693

نگارشات (صداول) 🗫 🛠 🏅

| موجوده پروگرام:                                                         | 9                                 |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| و حافظ محمد ذکریا اور مولانا حکیم عبدالرحیم اشرف کے جواب میں 375        | 9                                 |
| 🖸 تحریکات کے متعلق میرا خیال:                                           | 9                                 |
| اہل مدیث سے کیا مراد ہے؟                                                | 9                                 |
| 🔾 محر كات اورمبيجات كا فقدان:                                           | 9                                 |
| و وقت کی اسپر ٹ                                                         | •                                 |
| 🗗 موجوده الل حديث پرايك نظر:                                            | 9                                 |
| ابلِ حدیث کی سرکاری تقیدیق:                                             | •                                 |
| و نقارخانه مین طوطی: و نقارخانه مین طوطی: و نقارخانه مین طوطی:          | •                                 |
| 🔾 متضاد جذبات:                                                          | •                                 |
| 🔾 جا ہلیت ِ جدیدہ اور اہل حدیث:                                         | •                                 |
| 🕻 مناظرات:                                                              | €                                 |
| ووب انصافیان:                                                           |                                   |
| ﴾ مولوی عبدالرحیم صاحب اشرف ویرو وال سے خطاب: 392                       | $oldsymbol{oldsymbol{arepsilon}}$ |
| ) مسلكِ المحديث اور فريفِيه اقامتِ دين جديد تحريكات اور بهارا موقف 394  | <b>③</b>                          |
| ) اہل حدیث بلحاظ طریقِ فکر:                                             | $\odot$                           |
| ) اہل حدیث بلحاظِ تحریک:                                                |                                   |
| ) طریق فکر ادر تحریک:                                                   |                                   |
| ا سيد شهيد برططنه کی تحريک:                                             |                                   |
| ا نه بهب، دین ادر تحریک                                                 | •                                 |
| ا طبعی تحریکات:                                                         |                                   |
| المتحريكات مين تنوع:                                                    |                                   |
| ) هوس قيادت:                                                            | •                                 |
| محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ |                                   |

| $\subseteq$ | فهرست مضامين                    | )\$984)(                  | 694        | )}>>                                | بات (حصداول)           | (نگارش   |
|-------------|---------------------------------|---------------------------|------------|-------------------------------------|------------------------|----------|
| 40          | 7                               |                           |            |                                     |                        |          |
| 40          | سوالات اوران کے جوابات 9        | ے میں چنداہم <sup>،</sup> | لے بار۔    | `<br>بالمحديث _                     | ري _<br>10-مىلك        |          |
| 41          | 0                               | ***********               | •          | *********                           | <br>موالات             | . 0      |
| 41          | J                               |                           |            | •••••                               | جوامات                 | •        |
| 42          | 3                               | •••••••                   | 1          | يث كي اقتر                          | <br>11-ابلحد           |          |
| 42          | 5                               | ••••••                    | •••••      |                                     | <br>رمانی:             | •        |
|             | 7                               |                           |            |                                     |                        |          |
|             | 3                               |                           |            |                                     |                        |          |
|             | 4                               |                           |            |                                     |                        |          |
| 446         | 3                               | *********                 |            |                                     | به دلي<br>وجوب عنسل    | •        |
|             | 7                               |                           |            |                                     |                        |          |
| 447         | 7                               | *************             | *****      | ِ <i>ڻ</i> !                        | » خری گزار             | •        |
|             | )                               |                           |            |                                     |                        |          |
|             | )                               |                           |            |                                     |                        |          |
|             | )<br>                           |                           |            |                                     |                        |          |
|             | ,                               |                           |            |                                     |                        |          |
|             | ************************        |                           |            |                                     |                        |          |
| 458         | ***********                     |                           |            | . کا سا                             | رر ط عمل               | <b>6</b> |
| 460         | ******************************* | ن نهیں!                   | ن تر او أ  | ورغير مقلد مير                      | المحديث ا              | •        |
| 465         | کا حصہ                          | ئے اہلحدیث                | ۔<br>مامار | یک جہاد میر                         | Ž-13                   |          |
| 465         | ******************************* | ************              |            | . <b>ي.</b> ر ۱۰<br>ک <b>ستان</b> : | - حکومت ما<br>حکومت ما | <b>⊙</b> |
| 466         | ••••••                          | ••••••                    | <u>.</u>   | ۔<br>مہ کے خطرات                    | قبولیت عا              | ⊙        |
|             |                                 |                           |            |                                     |                        |          |
|             | ر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ       | ع ومنفرد كتب ب            | ن متنور    | براہین سے مزی                       | كمم دلائل وب           | -<br>-   |

| <u> </u>     |                                                        | _       |
|--------------|--------------------------------------------------------|---------|
| فبرست مضامين | ارشات (صدادل) 🗫 💸 (695) کانگان                         | દું)    |
| 467          | ىيەقدرىئا كىلىچىخى ئىھا:                               | •       |
| 468          | نه جبی اثر اور دینی تربیت:                             | •       |
| 469          | حضرت شاه ولى الله رُمُراللهُ:                          | •       |
| 470          | شاه عبدالعزيز:                                         | •       |
| 471          | شاه اساغیل شهید:                                       | 0       |
| 471          | مزاج شناسی:                                            | •       |
| 472          | راه کی وُشواریان:                                      | •       |
| 473          | سیداحمداوران کے رفقا:                                  | $\odot$ |
| 473          | بالا كوث كا سانحه:                                     | 0       |
| 476          | حفرت مولانا سيدنذ ريحسين صاحب:                         | •       |
| 477          | مختلف راه:                                             | •       |
| 478          | تحریک جہاد کا مزاج:                                    | •       |
|              | اہل مدیث حضرات:                                        |         |
| 480          | حفرِت ميال صاحب:                                       | •       |
| 480          | انبالہ کیس کے بعد:                                     | 0       |
| 481          | یا کتان بن حانے کے بعد:                                | •       |
| ع جدوجهد     | ب<br><b>14-ا قامتِ دین اور آ زادی کی پہلی انقلا فِ</b> |         |
| 484          | الان بحق کی مساعی:                                     | $\odot$ |
| 484          | ا بيغ وقت كاعظيم الشان مفكر:                           | 0       |
| 485          | ا قامتِ دين:                                           | •       |
| 486          | وقت کی ضرورت:                                          | 0       |
| 486          | ا قامت دين كانظم:                                      | $\odot$ |
| 487          | قافلہ کن راہوں ہے گزرا؟                                | •       |

| فهرست مضاچن | رثمات (صداول) \$ \$ \$ \$ \$ ( 696 ) <b>\$ \$ \$ \$</b> | رنگار    |
|-------------|---------------------------------------------------------|----------|
| 488         | آج کی تحریکاتِ ا قامت دین:                              | _<br>©   |
| كاايك نط    | <b>15-جماعت المحديث اورنوائے پاکستان</b>                |          |
| 490         | كيا الجديث متب فكر مدراس سے شروع موا؟                   | •        |
| 490         | ابل حدیث اور اہل الرائے:                                | •        |
| 491         | وہانی تحریک:                                            | •        |
| 492         | <br>المحديث اورانگريز:                                  | •        |
| 494         | حضرات المحديث:                                          | •        |
| 494         | قدرتی تقسیم:                                            | •        |
| 495         | تصنيف وتاليف:                                           | •        |
| 495         | جهاداسلامی:                                             | •        |
| 496         | حضرات دیوبند کا طرزعمل :                                | •        |
| 496         | عال کی سای تحریکات:                                     | •        |
| 497         | انگریز کا ساتھ؟                                         | •        |
| 497         | تا بوت میں آخری میخ:                                    | 0        |
| 498         | مولانا بٹالوی تشانشہ:                                   | •        |
| شين!        | مولا نا بٹالوی کا دور اور لدھیانوی بزرگوں کی نواز       | •        |
|             | کانگرس میں اشتراک:                                      |          |
| 502         | نصرة الابرار:                                           | 0        |
| 503         | ابرار کی نئی قشم:                                       | •        |
| 503         | المحديث كااپنا نظام:                                    |          |
| 504         | بعد کے حالات:                                           | •        |
| 506         |                                                         | •        |
| 513         | <b>17-مدىر</b> رضوان اور عدالتى چىلنج                   | <b>•</b> |

|                                                                                                                | _        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| اُرشات (عداول) ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ 697 ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ الله عند ا | Ů)       |
| ارشات (مداول) هم ﴿ ( 697 ) المحالين<br>مدير رضوان:                                                             | 0        |
| مولا ناجعفر صاحب تھا بیسری بڑائٹے:<br>عدالتی چیلنج:                                                            | 0        |
| عدالتي چيلنج                                                                                                   | •        |
| آخری گزارش:                                                                                                    | 0        |
| 510                                                                                                            | <b>©</b> |
| مارے اُسلاف:                                                                                                   | •        |
| جارے اَسلاف:                                                                                                   | 0        |
| مالات کریمانگاری:                                                                                              | •        |
| 19- علماء وزعمائے اہل صدیث کے لیے چند قابل التفات گزارشات،<br>تعلمہ :                                          |          |
| تعلیمی انحطاط اور اس کا مداوی                                                                                  |          |
| تعليم مين نظم كا فقدان:                                                                                        | •        |
| ساجی برائیوں کاستہ باب:                                                                                        | •        |
| مسیحی مشنریوں کے زہر ملے اثرات:                                                                                | •        |
| قرآن خوانی کی گرانٹ نامنظور:                                                                                   | 0        |
| <b>20</b> -دعوت عمل                                                                                            | •        |
| <b>21</b> - دینی جماعتوں کے اتحاد کے لیے مرکزی جمعیت اہلحدیث<br>مسام                                           | •        |
| كالمسل طريق كار                                                                                                |          |
| اسلامی دستور کے لیے:                                                                                           | •        |
| تحفظِ ختم نبوت:                                                                                                | 0        |
| لائل پور کانفرنس:                                                                                              | •        |
| مرکزی جعیت کے دفتر میں اجماع:                                                                                  | •        |
| را ہنماؤں کا اعلان:                                                                                            | •        |
| رمضان المبارك سے پہلے:                                                                                         | 0        |
|                                                                                                                |          |

| فهرست مضامین فهرست مضامین | نگارشات (صداول) کا انگارشات (صداول)                                 | ) |
|---------------------------|---------------------------------------------------------------------|---|
|                           | <br>) شیعه تنی اتحاد کے لیے اجماع:                                  | Ð |
| 544                       | ن يد كياغضب ہے؟                                                     | Ð |
| 544                       | ی در مندانه اینل:<br><b>* 22-</b> جماعت المحدیث کے ساس <sup>•</sup> | Ð |
| روقف كالعين               | 🧣 22- جماعت المحديث كے سياسی'                                       |   |
| 547                       | 🤇 جماعت المحديث كاسياس موقف:                                        | • |
| پندیدگی کا اظہار:548      | <ul> <li>قوی اسمبلی کے فیصلہ طریقِ انتخاب پرنا</li> </ul>           | • |
| 548                       | نوٹ:                                                                |   |
|                           | 🧿 آئین کواسلامی بنانے کے لیے بورڈ میر                               |   |
|                           | 🔾 جماعت اہل حدیث کی مساجد پر دھاند لی۔                              |   |
| كى ندمت:550               | 🧿 سنی علما پر حکومت کی عا کد کردہ پابند یوں ک                       | 9 |
|                           | 🛭 دین مدارس کے لیے مرکزی نظام کی ضر                                 |   |
| 552                       | 🕏 23- شوریٰ اور عاملہ کے فرائض                                      |   |
|                           | 🖸 حرفب شکایت                                                        |   |
|                           | افواين:                                                             |   |
|                           | 🖸 دستور میں ترمیم:                                                  |   |
| 555                       | 🖸 جماعت کی مالی حالت:                                               | Ð |
| ن                         | 🤹 24- جمعیت اہلحدیث مغربی پا کتا                                    | P |
| 558                       | 🖸 مولانا ندیم کوموی:                                                | 9 |
| 561                       | 🗣 25- چند گزارشات                                                   |   |
| 562                       | € اظهار حقیقت:                                                      | 9 |
|                           | € لٹریچ:                                                            |   |
| 564                       | 🖸 طلباء كا با هر بھيجنا:                                            | ) |
| لا رفي انفن 568           | م                                                                   | 2 |

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

| فبرست مضامين | رثبات (صداول) 💝 🛠 🕽 (699                  | رنگا |
|--------------|-------------------------------------------|------|
|              | 27- اپنی باتیس جماعتی تگ ودو کی مختصر رُو |      |
| 574          | منڈی چنوں:                                | 0    |
|              | جلال بور پیروالا:                         |      |
| 575          | ملتان اور خانیوال:                        | •    |
| 576          | منڈی وہاڑی:                               | •    |
| 576          | پورا منڈی:                                | •    |
|              | منژی عارف والا:                           |      |
| 578          | غنگمری:                                   | •    |
|              | 28- ہمارے تبلیغی جلیے                     |      |
|              | اله کتب سنت کی اشاعت:                     |      |
|              | ۲_ مدارس:                                 |      |
|              | س جلي:                                    |      |
| 562          | منڈی میاں چنوں:                           | •    |
| 583          | خانیوال:                                  | •    |
| 584          | جمعیت ملتان شهر:                          | 0    |
|              | کېروژ پکا:                                |      |
|              | جمعيت المحديث تصور :                      |      |
|              | جمعیت اہلحدیث گوجرہ (لائل پور)            |      |
| 589          | 29- جماعت المحديث صوبه سرحد               | •    |
| 589          | حجنگزه:                                   | 0    |
| 590          | خان مهدی زمان خان صاحب بیست               | •    |
| 592          | 30- جمعيت المحديث علاقه گليات             |      |
|              | 31- آزاد کشمیراور ضلع بزاره               |      |

| فبرست مضاجين  | ) <b>&amp;&gt;@&lt;</b> {}(             | 700         | رشات (حدادل)          | (نگا |
|---------------|-----------------------------------------|-------------|-----------------------|------|
| 596           |                                         |             |                       |      |
| 596           | ••••••                                  | •••••       | مظفرآ باو:            | •    |
| ئا <i>ژات</i> | ھامیرے                                  | اسرگود      | 32- المحديث كانفرنس   |      |
| 599           |                                         |             | جماعت میں بیداری:     | 0    |
| 600           |                                         | •••••       | اراكين استقباليه:     | •    |
| 601           |                                         | •••••       | مجلسِ شوریٰ:          | 0    |
| 601           |                                         |             |                       |      |
| 602           |                                         | • • • • •   | كانفرنس كالحلا اجلاس: | 0    |
| 606           |                                         |             | خطبه صدارت:           | 0    |
| 606           | ، وصدارت                                | مارت        | 33- نظم جماعت اورا    |      |
| 609           |                                         | • • • • • • | امارت كانزاع:         | 0    |
| 612           | 901_04                                  | بت <u> </u> | 34- سالاندر پورٹ با   |      |
| 613           | •••••                                   | •••••       | سراسیمگی اور پریشانی: | 0    |
| 613           | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | •••••       | اس اجلاس کا اثر:      | 0    |
| 614           | •••••                                   | •••••       | مالی حالت:            | •    |
| 614           |                                         |             |                       |      |
| 614           |                                         |             | قواعد وضوابط:         | 0    |
| 615           | ••••••                                  |             | ملتان كانفرنس:        | •    |
| 616           | ••••••                                  |             | مبلغين:               | •    |
| 616           | ***********                             |             | لائل بور كانفرنس:     | •    |
| 617           | ••••••                                  |             | گوجرانواله كانفرنس:   | •    |
| 617           |                                         |             |                       |      |
| 619           | ***********                             |             | كام كالچيلاؤ:         | •    |

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

| فهرست مضاجين | نگارشات (صداول) ۱۹۹۵ (۲۵۱ ) ۱۹۹۵ (۲۵۱ کا |
|--------------|------------------------------------------|
| 620          | ⊙ اس سال تبلیغی جلیے:                    |
| 621          | ⊙ انتشاریعلیم:                           |
| 622          | ⊙ آئنده لائحمَّل:                        |
| 622          | ⊙ روزنامہ:                               |
| 622          | ⊙ اپناپریس:                              |
| 622          | ⊙ دارالمطالعه:                           |
| 624          | 🕏 35- سالانه رپورٹ ۱۹۵۹ء                 |
| 625          | ⊙ ہمارے مقاصد:                           |
| 625          | 🖸 موجوده درس گامین:                      |
| 626          | ⊙ جامعه اور تجرب:                        |
| 627          | ⊙ جامعه ۵۸_۵۹ء میں:                      |
| 627          | ⊙ دینی مدارس کے نصاب کا مسئلہ:           |
| 628          | ⊙ الاعضام:                               |
|              | ⊙ پرین:                                  |
|              | ⊙ لائبرىرى:                              |
| 630          | ⊙ امر بالمعروف:                          |
| 630          | ⊙ وتت كے نقاضے:                          |
| 631          | 🖸 ہماری مالی حالت:                       |
| 632          | 🍎 36- سالانه رپورځ ۱۹۶۳ء                 |
| 635          | ⊙ جامعه کی تغمیر:                        |
| 636          | • مىجد:                                  |

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

| ( <u> </u> | فبرست مضابين                            | <b>)\$}@</b> {{\\\\7                    | 02                    | ) <b>)</b>          | ات (حصه اول        | نگارشا   |
|------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|---------------------|--------------------|----------|
| 638        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | لە كانفرنس                              | <br>په گوجرانوا       | _<br>پراستقبال      | 37- نطر            |          |
|            | ********                                |                                         |                       |                     |                    |          |
|            | ·····                                   |                                         |                       |                     |                    |          |
|            | •••••                                   |                                         |                       |                     |                    |          |
| 640        |                                         |                                         |                       | بد کا بارین         | ر<br>عسا کرتو <    | • •      |
| 641        |                                         | ) کے مراحل میں                          | ح وزوال               | ي پ<br>بديث عرو     | مسلك الج           | • •      |
| 641        |                                         | . <b>میں</b> :                          | ياک و هند             | <i>ا حدی</i> ث      | تح یک اہل          | •        |
| 642        | *************************************** |                                         | ···········           | ۔<br>کے بعد: .      | ر .<br>۱۸۵۷ء ـ     | •        |
| 643        |                                         |                                         | ••••••                | تاليف:              | تصنيف وا           | •        |
| 643        |                                         |                                         | •••••                 | -<br>رسنت:          | تصوف او            | •        |
| 644        |                                         |                                         | ب المحديث             | می <i>ں تحریک</i> ہ | سحجرا نواله        | •        |
| 644        | ••••••••••                              | *************                           | رانواله:              | محدیث مج            | ر<br>جمعیت اہ      | •        |
| 645        |                                         | *************************************** | *********             |                     | حامعهسلف           | •        |
| 645        |                                         |                                         | •••••                 | -<br>ن:             | ببت المال          | •        |
| 646        | *************                           | ••••••                                  |                       | متور:               | اسرادمی دس         | 0        |
| 649        | ••••••                                  | كانفرنس لاهور                           | رت تبلیغی<br>رت بلیغی | طبهصداد             | -<br>>-38          |          |
| 650        |                                         | ن:                                      | نلد می <i>ں فر</i> ذ  | اورغیرمن            | المحديث            | •        |
| 351        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | **************                          |                       | ېمى:                | ايك غلط<br>ايك غلط | •        |
| 351        | ,                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ل عمر :               | ۔<br>ہلحدیث ک       | مسلك               | <b>⊙</b> |
| 552        |                                         | •••••••                                 |                       | ل:                  | اک مشکا            | <b>©</b> |

| مهرست مصاين      | ) 67 W 100 ST W 100 (0.752.7201.7                         | ر       |
|------------------|-----------------------------------------------------------|---------|
|                  | الجحديث كي خد مات:                                        |         |
| 653              | حريتِ وطن:                                                | •       |
| 654              | مصائب وآلام:                                              | •       |
| 654              | د يوا نگانِ عشق:                                          | •       |
|                  | ملک کی تحریکات:                                           |         |
| 655              | تصنیف و تدریس:                                            | •       |
| 656              | د يني حكومت يا پاكستان                                    | •       |
| 656              | با کستان میں دینی رجحانات:                                | 0       |
| 657              | اس تصادم كا آغاز:                                         | 0       |
| 658              | ایک اور حیلہ:                                             | •       |
| 659              | سید حسین سهروردی                                          | •       |
| 661              | لاء كميشن:                                                | •       |
| ، پاکستانناکستان | لاء كميش:<br><b>39</b> - خطبه صدارت المحديث كانفرنس مشرقي | ٥       |
| 665              | آل انڈیااہل حدیث کانفرنس:                                 | •       |
| 666              | مسلك المحديث:                                             | •       |
| 670              | سیاسی موقف:                                               | $\odot$ |
| 671              | اندازِ فکر وعمل میں تبدیلی:                               | •       |
| 672              | خدمت خلق:                                                 | •       |
| 672              | دارالمطالعه:                                              | •       |
|                  | وارالايتام:                                               |         |
|                  |                                                           |         |

| فهرست مضامين | نگارشات (صداول) ١٩٩٥ حرور 704 كي                   |
|--------------|----------------------------------------------------|
|              | <ul><li>٤٠٥ عن خانے:</li></ul>                     |
| 674          | 💿 و بني مدارس:                                     |
| 674          | ⊙ وقت کی ضرورت:                                    |
| 676          | 🤹 40- خطبه صدارت مامول كانجن كانفرنس               |
| 677          | ⊙ توحید وسنت کی اشاعت:                             |
|              | ⊙ مسلك المحديث:                                    |
| 679          | ⊙ تبلغ كاانداز:                                    |
| 680 Kitabasi | mnal-Com O                                         |
| 681          | <ul> <li>⊙ مرکزی جعیت المحدیث:</li> </ul>          |
|              | <ul> <li>نظام تعلیم اوراس کا طریقه کار:</li> </ul> |
|              | ⊙ برلین کی ضرورت:                                  |

پودهویں صدی جمری میں مولا نامجمدات کی بین مولا نامجمدات کی اسلاقی الطاق (۱۸۹۵–۱۹۲۸ء) کا شار تح یک المحدیث (برصغیریاک و مهند) کے متازرا منها ؤں میں ہوتا ہے۔ مولا ناسلنی واللہ تدریس وخطابت، دعوت وافتاء اور کچھ خصوصی دروس کا زندگی بھر

مولانا سلفی رائے تقریب وخطابت، دعوت وافقاء اور پچھ خصوصی دروں کا زندگی کجر اہتمام فرماتے رہے، جماعت کی نظامت وامارت، اس کے انتظام وانصرام اور تنظیم و تربیب کی ذمہ داری الگ ہے تھی، پھر عام سلکی مسائل میں جماعت کی نمائندگی کا فریضہ بھی ادافر ماتے تھے۔ ان گوناں گوں مصروفیات کے باعث آپ کو دلجمعی کے ساتھ تصنیف و تالیف کا موقع کم میسر آیا، لیکن جو تحریریں بھی موجود ہیں وہ بے حدوقے اور نہایت ذمہ داری کے ساتھ لکھی گئی ہیں۔ مولانا محمد اسماعی سلفی رشائ کی نمام تحریروں کا مرکزی عنوان تحریک المحدیث محدثین کی قربانیاں، ان کی خصوصیات، امتیازات اور مسلک اہل حدیث کے فضائل ومحاس ہے۔

کتاب وسنت کی بالا دستی اور مشحکم اسلامی اصولوں کے خلاف کوئی بھی نامناسب آ واز کہیں ہے بھی اٹھی تواس کی بازگشت کومولا نانے اپنی تقریروں وتحریروں کے ذریعہ دبانے کی بھر پورکوشش کی اس سلسلہ میں نہ کورٹ میں اعلی منصب پر فائز کرسی عدالت پر متمکن کسی جج کی پرواہ رہی ، نہ کسی اسلامی جماعت کی اعلی قیادت کا خیال رہا اور نہ جاد ہ استقامت ہے مخرف ادارے اور شخصیتیں ملحوظے خاطر رہیں ۔ اگر کسی چیز کاغم رہا تو وہ صرف اسلام ، اصولی اسلام اور مراجع اسلام کی حفاظت وصیانت

کاعم تھااور بس۔ فضیلة الشیخ مولانا صلاح الدین مقبول الله مقدور شین عظام یدنگارشات ای تحریک کا حصہ بیں جواہل بدعت کے خلاف صحابہ کرام اور محد شین عظام نے شروع کی تھی۔ شیخ الحدیث مولانا محدا ساعیل سلنی رشائلہ عمر بحرقر آن وحدیث کے ناموں و شخفظ کے لیے سین پررہے۔ انھوں نے قرآن وسنت پر مخالفین کے اعتراضات پراپے قلم کو جمیث گردش میں رکھا۔ انھوں نے راہ حق کی دعوت اور داعیان کتاب وسنت کو ایک لڑی میں پرو کرایک جماعت کی صورت میں متحد کیا اور اہل باطل کے خلاف کھڑ اکیا تا کہ وہ اجتماعی طور پر دعوت کے لیے کوشش کر سکیں۔ فضیلة الشیخ حافظ اسعد محمود سلفی الله



## UMM UL QURA PUBLICATIONS

Sialkot Road, Fattomand Gujranwala www.umm-ul-gura.org

محکمہ دلائل ویرابین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ